

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

45.6.3

Digital by Google

## Geschichte

Det

# Philosophie

DOTE

Dr. Beinrich Ritter.

Dritter Theil. Zweite verbefferte Auflage.

Hamburg, bei Friedrich Perthes. 1837.

## Geschichte der Philosophie

## alter Beit

pon

Dr. Beinrich Ritter.

Dritter Theil. 3weite verbefferte Auflage.

Pamburg, bei Friedrich Perthes. 1837. . • t

### In halt.

#### Reuntes Bud.

Der Geschichte ber Sofratischen Schulen britte Abtheilung. Arifioteles und bie altern Peripatetifer.

Erfes Rapitel. Des Arifioteles Leben unb Schriften. G. 3 bis 42.

Des Aristoteles Leben. S. Sein Berhaltnis zum Platon. 5. Aristoteles zu Aterneus. 11. Lehrer des Alexandros. 12. Stiftung seiner Schule. 13. Akroamatische und eroterische Bortrüge. 15. Flucht von Athen und Aod. 14. Sein Charakter, wie er in seinen Schriften hervortritt. 15.

Seine Schriften. 21. Exoterische und aktoamatische Schrifsten. 21. Ueberlieferung über bas Schicksal seiner Werke. 32. Echte und unechte Schriften. 34.

Imeites Rapitet. Die Philosophie des Aristoteles im Allgemeisnen. S. 42—78.

Stellung bes Ariftoteles ju feiner Beit. 42. Stichtung auf die Erfahrung. 43. Erfichung ber Erfahrung aus ihren Brinden. 44. Eleptifches Sinn. 46. Reine frenge Sonbe-

rung des Philosophischen von andern Arten der wissenschaftlichen Bilbung. 47. Begriff der Philosophie, 47. Arennung dersethen vom thätigen Leben. 49. Begriff der Wissenschaft nach ihrer Form. 52. Rach ihrem Inhalte. 54. Die Wissensschaft in Verhältniß zu ihrem Segenstande, 56.

Berfallen ber Philosophie in viele einzelne Untersuchungen. 57. Abeoretische und praktische Wissenschaft. 58. Logik, Physik und Ethik. 59. Begriff der ersten Philosophie ober der Metaphysik. 60. Ihre Stelle unter den philosophischen Wissenschaften. 68. Logik. 65. Berhaltnis der Metaphysik zum Organon. 67. Die erste Philosophie ist vorzugeweise Philosophie. 69. Berhaltnis der Mathematik zur Philosophie. 71. Debnung der Untersuchungen. 75.

#### Drittes Rapitel. Die Logit bes Ariftoteles. G. 78-211.

Die Rategorien. 78. Babrbeit erft in ber Berbinbung ber Borte. 81. Die Behre von ben Gagen. 82. Der Cas bes Biberfpruche. 84. Bertheibigt gegen ben unbeschränkten 3weifel. 85. Deffen Bufammenbang mit ber finnlichen Borftellungeweife. 86. Das ber Erscheinung gum Grunde Lies genbe. 88. Der Sas bes Biberfpruchs verthelbigt gegen bie Lehre von ber Bahrheit alles Denkens. 90. Bahrheit bes Berbens und gufällige Bahrheiten. 91. Bon ben Cagen, tvelche etwas Mogliches aussagen. 93. Die Behre vom Schluf. 95. Bilbung ber Schluffe. 98. Das Unenbliche flieht bie Ertenntnis. 99. Die Biffenfchaft ift ein nach oben und unten Begrengtes. 99. Streit gegen bie Platonifche Ertenntniflebre. 100. Schluf ber Induction. 101. Das an fich und bas für und Befanntere. 102. Entftehung ber Biffenfchaft von ber finnlichen Empfinbung aus. 103. Unterscheidung bes Berftanbes bon bem finnlichen Borftellen. 105. Ariftoteles fucht bas finnliche Borftellen mit bem verftanbigen Denken auf bas engfte gu verbinden. 107. Engere und weitere Bebeutung bes Empfinbbaren. 108. Ohne Empfindung ift tein Denten. 109. Der vernünftige Gebante wirb nicht burch bie Empfinbung hervorgebracht. 111. Der thatige und ber leibenbe Berftanb. 114. Der thatige Berftand gehort nicht bem einzelnen Befen an. 115. Bergleichung ber Ariftotelischen mit ber Platos

nischen Erkentnistehre. 116. Archeere Begriffe und unbeweis: bare Grande der Wiffenschaften. 118. Allgemeine und den eins getnen Wiffenschaften eigenthamliche Grunde. 119.

Im Begriffe wirb bas Befen ausgebrückt. 121. Streit gegen bie Platonifche Ibeenlehre. 122. Grunde biefes Streites. 126. Rut bas Einzelwefen ift Befen im eigentlichen Ginne. 128. Sattung und Unterschied im Begriffe bes Befene. 129. Bie bie Ginzelwefen gu ertennen find ? 150. ARaterie und Form. 151. Begriff ber Materie. 131. Das Bermogen. 133. Grund bes Bufalligen, 136. Die Materie ift gewiffermaafen ein Befen. 197. Begeiff ber form. 197. Die gorm ift Bictlichteit und Befen. 138. Das Befen befteht aus Form und Materie, fo wie ber Begriff aus Gattung und Unterfchieb. 140. Materie und Form in erfter und zweiter Bebeutung. 149. Die Materie ift nichts an und fur fic. 146. Sie ift Grund bes Bufalligen, Grenze ber Biffenfchaft und bes Unenblichen. 146. Sie ift nicht bas Bofe. 150. Berhaltnif ber Beraubung gur Materie. 151. Die Materie als Urfache ber Mannigfaltigkeit. 153. Grund ber Berbinbung gwischen Materie und Form. 154. Die bewegende Urfache, 154. Gie ift eine icon vorhandene Form. 156. Die Bewegung bat' teinen Anfang und tein Enbe. 158. Der Begriff bes 3wedes. 160. Das Werben ift wegen bes Befens. 161. Die Energie, 162. Die Bewegung als noch nicht vollendete Energie, 163. Die vier Urfachen in einem jeben finnlichen Befen. 164. 3wed und Form eine. 166. Der 3wed tit ble Energie. 167. Folgerungen hieraus für ben Begriff ber Form. 168. Die bewegende Urfache ift auch gewiffermaagen mit dem Iwede eins. 170. Doch ift fie in einer anbern Materie. 171. Folgerungen bieraus fur ben Begriff ber bewegenben Urface. 172. Die Materie im Gegenfag gegen bie brei übrigen Urfachen, 174. Das Rothwenbige, 175. Der Gebante, welcher ber Unterscheidung ber vier Urfachen jum Grunde liegt. 178.

Ein lester Grund aller Dinge, 180. Die erfte bewegende Ursache. 182. Der undewegte Beweger, 183. Ein ewiges Wefen in beständiger Energie, 187. Penr eine erste bewegende Urfache. 189. Den erste Beweger frei von allem Sinnlichen und aller Waterie, 190. Einheit der Bernunft und bes Bernehmbaren. 194. Gott ist nicht praktische, sonbern theoretische Bernunft. 198. Gott ist nicht in Stuhe, obgleich unveränsberlich. 200. Als das Begehrungswerthe bewegt er, ohne beswegt zu werden. 201. Er ist im Umtreise der Welt. 205. Uebersicht der Ergebnisse. 203.

Biertes Rapitel. Die Phyfit bes Ariftoteles. S. 211 - 501.

Berbindung mit der Logik. 211. Die Physik keine reine Wissenschaft. 212. Sie beschäftigt sich mit dem, was auf den Körper Beziehung hat. 213. Das Natürliche hat den Grund der Bewegung und der Ruhe in sich. 214. Die Natur wird vom Aristoteles als ein Wesen betrachtet. 214. Sie ist eins mit der allgemeinen lebendigen Weltkraft. 216. Iwede und Formen in der Natur. 218. Materie in der Natur. 219. Die Natur wirkt wie ein Künstler ohne Bewustsein. 220. Iwestall und lingesähr in der Natur. 221. Pöchster Iwed der Natur, die Seele, der Natur. 225.

Allgemeine Bedingungen ber Ratur. Bewegung. 226. Das Unendliche. 228. Das Unendliche im Raume und Begrenzung bes Blaums. 229. Unendliche Aheilbarkeit bes Blaumichen. 231. Begriff bes Raums. 233. Die verschiebenen natürlichen Orte im Raume. 235. Das Leere. 236. Die Zeit. 239. Widerlegung der Beweise bes Zenon gegen die Denkbarkeit der Bewegung. 242. Arten der Bewegung. 243. Die dritiche Bewegung liegt den übrigen Arten der Bewegung zum Grunde. 244. Die unaufhörliche Bewegung in der Kreisdewegung gegründet. 246. Die Welt eine Augel. 248. Segensas zwischen hie Borstellung von der Unvollkommenheit der irbischen Dinge hervorgeht. 250.

Gang ber Untersuchung über bie einzelnen Abeile ber Weit. 251. Der himmel, die Gestirne und ihre Spharen, 262. Die Elemente. 255. Infammenhang der Einnende mit den Planeten und dem himmel. 261. Ephären der Elemente und des höhern Seit. Leben in den Clementen und Einsstell der höhern Spharen auf die niedern. 264. Sebendige

Dinge auf der Erde; Mischung der Ciemente in estichartigen Abeiten. 266. Zusammensehung der ungleichartigen aus dem gleichartigen Abeiten. 267. Stetiger Uebergung vom Elementarischen zu dem Pflanzen und zu den Ahieren. 268. Pflanzen, 268. Kennzeichen der größern und geringern Bollkommenheit lebendiger Wessen. 270. Die Lebendwarme im Rether. 271. Orei Pauptstusen der lebendigen Wessen. 274. Fänf Sinne. 276. Lehre über den thierischen Körper. 277. Das Perz als die Witte des Lebens. 279. Die Bestimmung des Gehiens. 281.

Die Lehre von der Seele, Begriff der Seele. 281. Sie ist nicht im Raume und hat an sich keine Wewegung. 284. Insammenhang ihres Wegriffs mit der Aristotelischen Lehre überhampt. 285. Eintheilung der Seele 287. Die ernahmende Seele. 288. Die empfindende Seele. 291. Gemeinsten. Borstellung. 292. Gedächtnis und Wiedererinnerung. 292. Die bewegende Seele. 293. Abhängigkeit des Wegehrens vom Borstellen. 294. Die Vernunft. 296. Unsterdlichkeit der Vernunft. 296. Treis heit des Begehrens. 500.

#### Fanftes Rapitel. Des Ariftoteles Ethit. 6. 801 - 405.

Die Ethik nicht eine wine Wissenschaft, 301. Hauptstheile der Sthik. 302. Sie hat es nur mit dem politischen Gut zu thun. 502. Ihre Verdindung mit der Physik. Das Sittliche knapst an das Physische an. 303. Die Augend als Ausbildung der natürlichen Ariebe. 304. Die Augend ist nicht mit der Wissenschaft eins. 805. Augend und Laster sind in unserer Gewalt. 807. Außer dem Lernen gehört Uedung zur Augend. 809. Sittliche Augend und Augend des Verstandes. 310. Die vollkommene Augend ist nur eines es giebt aber mehrere sittliche Augenden. 310. Grenzen zwischen dem Rastürlichen in und und dem Sittlichen, 313. Formet hierüber. 315. Berdindung der Ethik mit der Logik. 317. Die Ausbildung der steinen Vernauft ist kein ethischer Iweck. 318. Die ethische Augend ist nur Witchel sie das theoretische Sis. Die ethische Augend ist nur Witchel sie das theoretische Sis. Die ethische Augend ist nur Witchel sie das theoretische

Die Chiff hat es nur mit den Excinden, des außern Sans beins zu thun. 822. Schwanken bes Ariffoteles über die Fras ge, ab das sittliche Leben an sich Werth habe, ober nur Mittel sei, 324.

Das höchste Gut ist die Glückseigkeit. 825. Sie muß ber Eigenthumlichkeit bes Menschen gemäß bestimmt werben. 826. Daher ist sie in der praktischen Ahatigkeit zu suchen. 827. Undestimmtheit des Aristotelischen Begriffs von der Glückseigkeit, 328. Nothwendigkeit der außern und der leide lichen Güter. 329. Verdindung der Lust mit der praktischen Ahatigkeit, 832.

Begriff der Angend. 339. Das Mittlere in den leis benden Juständen, 840. So wie es der Berständige bestimmen möchte. 341. Das Gute soll wegen des Guten gewählt werden. 342. Unterschied zwischen der sittlichen und der verständigen Angend. 343. Mannigsaltigkeit der sittlischen Augenden. 345. Die Gerechtigkeit. 348. Billigkeit. 350. Berständigkeit. 352. Jusammenhang der Ethik mit der Politik und Oekonomik. 353. Die Augend kann nur durch Erzlehung und Unterricht erlangt werden. 354. Freundssschaft. 355.

Dekonomik. Das Sanswesen. 358. Der Stav als mothwendiger Bestandtheil bes Sanswesens. 359. Berhältenis ber Kinder zum Bater. 361. Berhältnis des Mannes zur Frau. 362.

Politik. Bilbung bes Staats aus ber Familie und ber Gemeinde. 863. Der Staat nicht nur zum Rugen, sondern zur Augend. 864. Bestandtheile der Aristotelischen Politik. 865. Bedingungen des Staats. 867. Berschiedenheit der Stande. 368. Königthum, Aristotratie und Bolksberrschaft. 871. Berschiedenheit der Staatsgewalten. Gemischte Staatsversassungen. 872. Schwanten des Aristoteles über die Grundssähe der reinen Staatsversassungen. 873. Allgemeine Ansicht, welche seiner Politik zum Grunde liegt. 874. Das Königthum als die beste Staatsversassung. 876. Reigung zur gemischten Bersassung. 877. Richt für alle Staaten past dies

selbe Berfassung. 878. Begünstigung ber Wohlhalunden im Staate. 879. Wünschendwerthe Bedingungen für den Staat. 'S81. Erziehung zur Angend. 584. Aindererzeugung. 586. Gang und Epochen der Erziehung. 587. Mittel den Erziehung. 588. Unvollständigkeit der Aristotelischen Politik. 389.

Ueberficht über bie gehre bes Ariftoteles. 890.

Sedftes Rapitel. Die altern Peripatetifer. G. 405-423.

Berhaltnis bes Eubemos und bes Theophrastos zum Arlsstoteles. 405. Leben und Schriften bes Aheophrastos. 407. Erwelterung ber Erfahrungserkenntnisse. 408. Riebere Stichstung in der Sittenlehre. 410. Ueber das Verhältnis der Beswegung zur Energie. 411. Bewegungen der Seele. 412.

Des Ariftorenos und Dittarchos Behren über bie Seele.

Straton. 417. Die Energie ift Bewegung. 418. Alles ift Ratur. 420. Dynamische Naturerklärung. 421. Sthische und rhetorische Richtung der spätern Peripatetiker. 423.

#### Behntes Buch.

Beschichte ber Sotratischen Schulen. Bierte Abtheilung. Die Steptifer und Spikuros.

Erfes Rapitel. Die Steptiter. S. 427-454.

Ausartungen ber Philosophie. 427. Aeußere Berhaltnisse, in welchen sich zu bieser Beit bie Philosophie fand. 428. Arime ber Ausartung in ber frühern Philosophie. 456.

Pyrrhon. 487. Aimon. 489. Iwest und Eintheilung der fleptischen Lehre. 440. Die Dinge sind unerkenndar. 441. Einzelne steptische Gründe. 442. Gegensat zwischen der sinns lichen Erscheinung und dem Gegenstande der Bernunfterkenntsutz. 448. Die Gemeinpläse der Steptister. 444. Burdethalstung des Urtheils. 446. Jede Aussage nur Ausbenck der ge-

genwärtigen Seelenstimmung. 448. Sittlicher Iwed ber steptischen Lehre. Unerschätterlichteit. 449. Widerspruch zwisschen Lehen und Philosophie. 450. Sanstumth und Wassisgung in ben Seelenstimmungen. 451. Bebeutung ber steptisschen Lehre. 452.

3 weites Rapitel. Epituros, feine Schule und feine Behre. E. 454 - 507.

Epikuros. 454. Beine Schule. 456. Beine Schrife ten. 460.

Begriff ber Philosophie. 461. Einthellung ber Philosophie. 462. Orbung ber Theile. 468.

I. Ethik. Das höchste Gut. 469. Die Lust als Pamptsbestandtheil per Gluckseitigkeit. 464. Güdcksligkeit im Zusammenhange des Lebens. Augend. 465. Begriff und Arten der Lust. Die Lust der Seele. 466. Die beständige Lust. 469. Erreichbarkeit der Glückseligkeit. 471. Eintheilung der Begierden. 472. Das Leben des Weisen. 473. Beschrändung des Begriffs der tinlust. 474. Die wahre Lust besteht in der Ruhe der Seele. 475. Furchtsamer Charakter der Epikurisschen Ethik. 476. Gerechtigkeit. 477. Erkenntnis der Rastur. Der Tod, das Ende aller Lebel. 478. Summe seiner Ethik. 479.

II. Kanonik. Zusammenhang mit ber Ethik 480. Die Empfindung ist das Kennzelchen der Wahrheit. 481. Borstellung aus der Erinnerung. 483. Bildung der allgemeinen Borskellungen. 484. Das Wort. 485. Irrthum und Meinung. 486. Weitläuftige Untersuchungen über die Formen des Denskens sind unnöthig. 487.

III. Physik. Mangel an Zusammenhang mit ben übris gen Abeilen ber Philosophie. Utomenlehre. 488. Die Gründe der Atomenlehre stimmen nicht mit der Kanonik. 489. Begrändung der Atomenlehre. 492. Abweichung der Atoms vom verticalen Fall. 498. Der Zusall. 495. Sosteme der Atome, Weiten. 496. Unvössenschaftlichkeit der Epikurischen Naturextidung. 497. Die Seele ist Beperach. 499. Einthellung ber Gerle. Sterblichkeit ber Geele, 500. Empfindung, 501. Beiere von ben Gottern. 502.

Uebersicht aber bie Lehre bes Epituros. 505. Sie ift ohne wissenschaftliche Fortbildung geblieben. 507.

#### Elftes Bud.

Befchichte ber Sofratischen Schulen. Fünfte Abtheilung. Die Stoffer. Ausartung ber altern Schulen. Schluf.

Erfes Rapitel. Leben und Schriften ber Stoffer bis gur volle fommenften Ausbilbung ihrer Lehre. S. 511 - 529.

Benon. 512. Stiftung ber Stoa. 514. Sein Berhaltnis zur spätern flosschen Lehre. 516. Ariston und Perillos. 517. Lehre des Ariston. 517. Lehre des Perillos. 520. Aleanthes. 521. Sprysppos. 525. Seine Berbienste um die stoische Lehre. 525. Seine Schriften. 526.

Im eftes Rapitel. Die altern Stoffer über bie Philosophie unb ihre Abelle. S. 529-544.

Anschließen der Stoiker an eine einfache Lebensansicht. 529. Richtung auf das thätige Leben, 530. Eintheilung der Philosophie. 531. Berhältnismäßiger Werth ihrer Theile. Logik. 582. Berhältnis der Physik und der Ethik zu einander. 584. Berbindung der Philosophie mit der Gelehrsams beit. 585. Ordnung der deel Theile der Philosophie, 540. Mesthade. 642,

Drittes Rapitel. Die Bogit ber altern Stoifer. S. 545-573.

Ueber das Kennzeichen der Wahrheit. 545. Die Vorstels iungen. 547. Die Seele eine leere Aafel. 548. Die Wissensssen. schaft. 549. Der Beifall. 551. Praktische Rootswendigkeit des Wissens. 568. Die wahre Vorstellung offenbart sich und thren Gegenstand. 554. Die wahre Korstellung als Abbruck ihres Gegenstandes in der Seele. 555. Wissenschaftliche Ausbildung der Worstellungen. 666. Der Wegriff des Allgemeinen. 557.

Same

Urten ber Ausbildung der simnlichen Borstellungen. 559. Wahrs beit des Allgemeinen. 560. Unterschied zwischen dem Wahren und der Wahrheit. Das Aussprechdare. 562. Unterschied zwisschen dem Bezeichnenden, dem Bezeichneten und dem Borhansbenen. 563. Die Begriffserklärung. 564.

Die Kategorien, 565. Arten bes oberften Begriffs, 566. Wier Kategorien. 567. Die Rebethelle. 568. Metaphyfische Bebeutung ber Kategorien. 569. Das Verhältnismäßige. 570. Das zum Grunde Liegende als allgemeiner Grund. 571. Entsgegengesente Michtungen in der Lehre der Stoffer. 573.

Biettes Rapitel. Die Phofit ber altern Stoffer. S. 573-627.

Berhaltnis ber Physik zur Logik. 573. Zusammenhang mit der Aristotelischen Physik. 574. Das Körperliche als Gegenstand der Physik. 575. Arten des Untörperlichen. 576. Begriff des Körpers. 577. Die Stalker verwerfen die Undurchbeinglichkeit der Körper. 580. Dynamische Raturansicht. 581. Gott und Materie als der thätige und der Leidende Grund mit einander verdunden. 581. Materie. 583. Einheit der Welt. Beweise für das Dasein Gottes. 585. Ansichten der Stoiker von Gott. 589. Körperliche Erscheinungsweise Gottes. 591. Einheit der Naterie und der Kraft, des Körpers und der Seele in Gott. 692. Gott ist die Welt, doch in untergeordneten Beziehungen von der Welt noch verschieden. 593.

Weitbildung. 594. Gesegmäßige Entwicklung aus dem Feuer. 596. onequarinds loyos. 596. Unaufhörliche Bewegung der Waterle. 697. Bolldommenke Lebensentwicklung in der Weltverbrennung. 598. Placheinander solgende Weltentswicklungen ganz in berselben Art. 599. Uebel und Unvollkomsmenheit in der Welt. 600. Wiel Nothwendigkeit ist eingemischt in die Weltbildung. 608.

Einzelne Raturlehre. 605. Unschließen an den Polytheismus. 606. Schönheit der Welt. 608. Aeußerste Mannigsaltigkeit der weltlichen Erscheinungen. 609. Iwedmäßigkeit in der Weltbildung. 610. Einstuß des Materiellen auf die Weltbildung. 611. Elemente. 612. Orte der Elemente. 618. Feuer und Luft bewirken die Erscheinungen der Dinge. 614. Spharen ber Welt und ihr Einftuß auf die Fortpflanzung der Bewegung. 616. Gradunterschled zwischen leblosen Dingen, Pflanzen, Ahieren und Menschen. 617. Körperlichkeit ber Seele. 618. Die Seele Feuer ober warme Luft. Sterblichteit der Seele. 619. Sinthellung der Seelenkrafte. Der herrsschen Ahril der Seele. 620. Seine Ausbreitung in den Orsganen. 623. Freiheit des Willens. 625.

Binftes Rapitel. Die Ethit ber altern Stoiter. G. 627-671.

Berbinbung der Ethik mit der Physik. 627. Mit der togik. 628. Oberster Grundsat der Ethik. 629. Berschiedene Bedeutungen dieses Grundsates. 630. Gründe dieser verschiedenen Bedeutungen. 633. Gegen die Lust und gegen die Werte. 635. Die ersten Ariebe der Natur. 638. Das Vorgezogene. 639. Das Naturgemäße als Vernunftgemäßes. 642. Strenger Gegensat zwischen dem Augendhaften und dem Laskerhaften. 644. Doppelte Richtung der sielschen Sittenlehre auf das Allgemeine und auf das Besondere. 646.

Besondere Sittenlehre. 648. Burücktreten der Dekonomik und der Politik. 649. Pflichtenlehre. Augend. 650. Pauptstagenden. 651. Begriff des Weisen. 658. Eigenschaften des Weisen. 658. Thun und Lassen des Weisen. Das Schickliche und die Pflicht. 657. Unvollkommene Pflichten im Einzelnen. 659. Berachtung der Sitte. 661.

Ueberficht. 664.

Sechftes Rapitel. Die spätern Stolfer, die neuere Atabemie, Schluf. S. 671 — 785.

Beränderungen der stoischen Lehre bei den nächsten Rachfolgern des Chrysppos. 672. Weränderungen der alabemischen Lehre. Renere Alabemie. 678. Artestlaos. 674. Sein Stepticismus. 676. Prattische Richtung desselben. 679. Im Leben soll man dem Wahrscheinlichen folgen. 680. Nachfolger des Artestlaos. Karneades. 682. Seine Widerlegung alterer Lehren. 684. Besonders in der Ethik. 685. Gegen das Raturgemäße der Gerechtigkeit. 686. Gegen die Kennzeichen der Wahrheit. 688. Ueber die Wahrscheinlichkeit. 691. Iwed seiner Lehre. 693. Schüler des Karneades. 695. Sphiere Stoffer. 696. Panatios. 696. Begünftigung ber Stebekunft. 696. Abweichungen in ber Physik. 697. In ber Ethil. 698. Poseichungen. 700. Eftektische Bestrebungen. 701. Abweichungen in ber Physik. 702. Ion ben Seelens vermögen. 708. Abweichungen in der Ethil. 707.

Die lesten Atabemiter. Philon. 708. Antiochos. 709. Reigung zur Stoa und zum Ekekticismus. 710. Burückgehn auf die Lehren der altern Philosophen. 711. Die Peripatetiker bieser Beit. 712. Das Ende der Sokratischen Schulen. 718.

Ueberficht über ben Entwicklungegang in biefer Periobe. 713.

## Neuntes Buch.

Der Geschichte der Sokratischen Schulen britte Abtheilung. Ariskoteles und die altern Peripatetiker.

• .

## Erftes Capitel.

Des Ariftoteles Leben und Schriften.

Uristoteles war nach bem Apolloboros im ersten Jahre ber Dl. 99 zu Stageira, einer griechischen Colonie in Ahrastien geboren.). Sein Bater Nikomachos war Arzt und Freund des Königs von Makedonien Amyntas und durch ihn stammte Aristoteles aus einer Familie, welche ihren Ursprung auf den Asklepios zurücksührte.). Ich erwähne dies, weil es von Sinsluß auf die wissenschaftliche Richtung des Aristoteles gewesen zu sein scheint. Es bezeichnet seine Familie als eine solche, in welcher von altersher medicinische und naturwissenschaftliche Kenntnisse sich sortzgepstanzt hatten; auch soll sein Vater Schriften über Arzeneisunde und Naturlehre hinterlassen haben. Aristoteles war noch nicht erwachsen, als seine Eltern starden. Es

<sup>1)</sup> Die zusammenhängenbsten und wahrscheinlichsten chronologissichen Angaben über bas Leben bes Aristotelies findet man Diog. L. V., 9; 10. Man vergl. Stahr Aristotelia. I. Theil. Halle 1830 8, 29 f.

<sup>2)</sup> Pseudo-Ammonii v. Arist.; Diog. L. V, 1.

 <sup>8</sup> aid. s. v. Νικόμαχος.

nahm sich nun seiner ein gewisser Proxenos von Atarneus an und ließ ihn in den Wissenschaften unterrichten. Der Familie dieses Mannes blied Aristoteles dis zu seinem Tode dankbar verdunden. Eine gewisse Erzählung spricht von einer unordentlich verlebten Jugend des Aristoteles; er habe sein väterliches Vermögen verpraßt, sei dann in den Arieg gezogen, und als es ihm auch hierin nicht glücken wollte, habe er zur Arämerei mit Arzneien seine Zuslucht genommen '); doch scheint dies mit der besser verdürgten Nachzeicht nicht wohl übereinzustimmen, daß er schon in seinem siedzehnten Jahre zum Platon nach Athen gekommen, um sich der Philosophie zu widmen '). Beim Platon blied er

<sup>1)</sup> Aelian. v. h. V, 9. Die Erzählung hat ben Epikut zum Gewährsmann, zwar einen ziemlich alten, aber schwerlich einen unspartetischen Beugen. Athen. VIII, 50. p. 854. Wir werden nicht alle die Borwürfe, welche man dem sittlichen Wandel des Aristosteles gemacht hat, hier aufzählen, sondern erwähnen nur, daß er von seinem Schüler Aristorenos, vom Epikuros, Aimäes, vont Berfasser der Schrift negt nalauäs roupfis, vom Regarifer Alerinos und Andern (f. Kused. prasp. ev. XV, 2.) verleumdet worden sen sein soll.

<sup>2)</sup> Go bie chronologischen Angaben bes Apollobor Diog. L. V. 9. Dasselbe liegt auch der Angabe in der Lebensbeschreibung des Artistoteles, welche sälschlich dem Ammonios zugeschrieben wird, zum Grunde, nur das hier anstatt des Platon Sotrates steht. Dion. Hal. op. ad Ammanum a. 5. giebt das 18te Jahr an; übrigens sind die chronologischen Angaben beim Dionyslos aus derselben Quelle, aus welcher Diogenes schöpfte. Stahr a. a. D. S. 42. macht dars auf ausmerksam, das Aristoteles in demselben Jahre nach Athen kam, in welchem nach Sorsinl's Annahme Platon seine zweite Reise nach Sprakus unternahm. Doch kann Platon auch wohl etwas später nach Sprakus unternahm. Doch kann Platon auch wohl etwas später nach Sprakus abgereist sein, als Aristoteles nach Athen kam. Wielleicht bezeichnet aber auch das Ende des 17. oder der Ansang des 18. Jahres nur als runde Bahl das Alter des Ephedes.

zwanzig Jahre, welche er jeboch gewiß nicht blog bem Platonischen Unterrichte wibmete, welche vielmehr als bie wahre Beit ber Borbereitung ju bem großen Berte feines Lebens anzusehn find. Wie eifrig er bamals ftrebte, nicht mmr bie Schate ber altern Philosophie, sonbern ber gangen griechischen Literatur gu erschöpfen, mochte man baraus abnehmen, bag ihn Platon ben Lefer nannte 1), unb ihn mit bem Xenofrates vergleichenb fagte, biefer bedürfe bes Spornes, jener bes Bugels"). Benn wir bebenten, welche umfaffenbe Kenntnisse Aristoteles in ben Naturwisfenschaften besaß, so muffen wir auch wohl muthmaßen, baff er fcon in biefer Beit feiner Platonifchen Schule bie Ratur fleißiger und mehr im Ginzelnen erforschte, ale bies bem Charakter feines Lebrers gemäß war. Es ift nicht unwahricheinlich, bag er bamit auch feinen gleiß auf bie Arzneifunde wendete, wie ihm benn Schriften, welche in Diefes gach einschlagen, jugeschrieben werben und feine noch vorbandenen Schriften Renntniffe biefer Art vorausseten; doch scheint die Annahme Neuerer, daß er felbst zu Athen bie Arzneikunde ausgeübt habe, auf unficherem Grunde gu beruben "). Ueber fein Berhaltniß jum Platon find ver-

<sup>1)</sup> Ammon. v. Arist. In her alten lateinschen liebersehung wird hinzugeseht: et ipso (Aristotele) abounte a lectione clamabet (Plato): intellectus about; surdum est auditorium. cf. Nun-nesil not. ad h. l. Hierin und in andern ahnlichen Ungaben mertt. man mm wohl die Rebertreibung der Spätern.

<sup>2)</sup> Dieg. L. IV, 6.

<sup>5)</sup> Franc. Patriell discussionum peripateticarum Tom. IV. Bas. 1581, fol. p. 8. Die Unnahme hat man besonders durch die Bebertegung unterflugt, daß er, nachbem er sein odterliches Ber: wogen verschwendet, seinen Unterhalt durch die Argneikunft habe

١

schiebene Gerüchte. Wenn bie vorher angeführten Aeufies rungen bes Platon über feinen Schuler eben fein ungunfliges Urtheil zu enthalten scheinen, fo werben uns bages gen anbere angeführt, welche zeigen follen, bag wenigstens in ben letten Lebenszeiten bes Platon bas frubere freunds schaftliche Berhaltnif einer Difftimmung, ja einer feinds lichen Gefinnung zwischen beiben Raum gegeben habe. Und es ift naturlich, bag ber Schuler bavon, wenn nicht die gange, boch die großeste Schuld tragen muß. Ariftos teles wirb bes Unbanks gegen feinen Lehrer angeklagt, gu welchem Platon nur etwa baburch Beranlaffung gegeben haben foll, baf er anbern, weniger begabten, aber feiner Lehre anhänglichern Schulern vor jenem ben Worzug gab. Der Grund ber Anklage beruht zuerft in einigen Anekbos ten, bann aber auch in ben Schriften bes Ariftoteles, in welchen er feinen Lehrer nicht falten bestreitet. Seben wir Die Anemoten an, fo mochten fie nicht eben großeres Gewicht haben, als abnliche Anetboten, welche von ber Unbantbarteit bes Platon gegen ben Gofrates hanbeln. Plas ton, erzählt man, habe ben Ariftoteles nicht geliebt, wegen feiner Sitten und Lebensweife; benn biefer, von teinem angenehmen Aeugern\*), habe bie Mängel ber Natur burch außern Schmud gu erfeten gefucht, auf eine Weife, welche

fuchen milffen. Das oben angeführte Werk wird noch zu häusig über den Aristoteles und seine Schriften benugt, obgleich es wenig leistet, auf welches man fußen könnte. Ich bemerke dies nur, um mich bei benen zu entschuldigen, welchen es scheinen möchte, als hätte ich dieses gelehrte Werk zu selten angeführt, ober gar berückssichtigt.

<sup>\*)</sup> Diog. L. V, 1; vit. Arist. ap. Menag. fin.

ber philosophischen Gefinnung bes Platon migfallen mußte; außerbem fei biefem auch bie fpottische Gefcwätigfeit bes Ariftoteles zuwider gewesen; beswegen habe er ihn nicht feines vertrautesten Umgangs gewürdigt. Ariftofeles bages gen, da Platon icon boben Alters war, und nicht mehr feine gange Beiftesfraft befag, habe bie Belegenheit benutt, als eben bie bebeutenbften Schuler bes Platon abmefenb waren, und burch ftreitfuchtige Fragen es babin gebracht, baß Platon von feinen gewöhnlichen Spagiergangen in ber Atabemie fich jurudjog und nur im Innern feiner Bobs nung mit feinen Freunden philosophirte, bem Ariftoteles aber frei gab, an feiner Stelle ben philosophischen Uebungen in ber Atabemie vorzustehn. Doch als Tenofrates von einer Reife zurudgekehrt, habe wieberum biefer ben Ariftoteles aus ber Mabemie vertrieben und ben Platon in feine alte Stelle eingesett. Deswegen habe Platon auch ben Ariftoteles mit einem Fullen verglichen, welches nach feiner Mutter ausschlage". Diese Erzählung wirb num aus manchen Umffanben fehr unwahrscheinlich. Wir wollen tein Gewicht barauf legen, bag uns auch im Gegentheil erzählt wird, Ariftoteles habe bem Platon gu Shren einen Altar errichtet mit einer Inschrift gu beffen

<sup>\*)</sup> Aelian. v. h. III, 19; IV, 9; Diog. L. V, 2; Ammon. v. Arist. Rach ber lateinischen pebersehung bieser Lebensbeschreisbung soll Aristorenos der Urheber dieser Erzählung sein; doch scheint es, als wenn dieser den Aristorles nicht genannt hätte. Aristorl. ap. Kused. praep. ev. XV, 2. Rach dem Aelian und Dioges wes siehen alle die angegebenen Umstände in Insammenhang und gehören also wahrscheinlich einer Erzählung an. Dadurch wird benn aber auch die ganze Erzählung verdächtig, sobald ein wesentsticher Umstand derschlich einer Erzählung verdächtig, sobald ein wesentsticher Umstand derschlich mirb.

Lobe "), noch auch bag in ben Lebensbefchreibungen bes Dlaton feine Ermabnung bavon geschieht, bag er gegen bas Enbe feines Lebens fo altersichwach gewesen fei, wie jene Anctore porausseht; aber gewiß ift es, bag andere Ueberlieferungen von einem folden Streite zwifden bem Ariftos teles bon ber einen und bem Platon und feinen vornehmften Goulern von ber anbern Geite nichts wiffen. es wird fonft angenommen, bag ber Tob bes Platon bie Beranlaffung gewofen, weswegen Ariftoteles in feinem fieben und breißigften Jahre Athen verlief "), und jum Gefahrten wird ihm eben berfelbe Tenofrates gegeben, welder ibn aus ber Atabemie verbrangt haben foll . Gollen wir alfo jener Erzählung irgend wie trauen, fo mochte es nur barin fein, bag Ariftoteles auch neben bem Platon als einer feiner alteren Schuler einigen Ginflug auf bie Bilbung jungerer ober fcmacherer Schuler gewonnen hatte ),

<sup>1)</sup> Ammon. v. Arist.; of. Buble ad h. l. hier wird auch noch ber sonberbare Grund angegeben, daß Aristoteles beim Leben bes Platon eine Schule zu Athen gegen ben Platon nicht habe errichten können, weil die mächtigsten Männer zu Athen, Chabrias und Aimatheos, Freunde, ja Berwandte des Platon gewesen was ren. Beide aber waren damals schon tobt.

<sup>2)</sup> Apoliodor. ap. Diog. L. V, 9. et Dion. Hal. l. l.

<sup>5)</sup> Strab. XIII, 1. p. 126 f. Rur Eubulides, ber zu ben Berleumbern bes Aristoteles gezählt wird, leugnete biese Abatsache. Aristock, ap. Euseb, pr. ev. XV, 2.

<sup>4)</sup> So soll nach Strab. L. L. Hermeias zu Athen ben Platon und ben Aristoteles gehört haben. Stahr I. S. 65 f. nimmt an, bas Aristoteles zu dieser Zeit die Rebetunst gelehrt und mit dem Isokrates gewetteisert habe nach Cic. da arat. III., 85. Die Sage hat aber doch etwas Unmahrscheinliches und die Lesart Xenoskrates sür Isokrates (Diog. L. V., 8.) ist der Sache nach wahrsscheinicher. Dagegen Stahr (Aristotelia II. p. 285 sqq.), welcher

wobei jeboch ein freimbliches Werhaltnig zwischen beiben Philosophen wohl bestehn konnte. Aber auch in ben Berten bes Ariftoteles hat man bie Unbankbarkeit ihres Werfaffere gegen feinen Lehrer finden wollen. Er tabelt ja nicht felten ben Platon und fast überall, wo er von ibm fpricht, ift er bemubt, feine Lehren ju wiberlegen. Jeboch bei bem Urtheil hierüber kommt es auf bie schwierige Befimmung bes Punttes an, wie weit von einem Schuler Dantbarteit gegen feinen Lehrer verlangt werben tonne. Da Ariftoteles in bem Fall war, feine abweichenbe Meis mung fagen zu muffen, tann ihm ber Nabel, welchen er iber bie Meinungen bes Platon ausspricht, nicht gum Zabel gereichen. Diejenigen, welche ben Ariftoteles von bem Berwurfe bes Unbanks zu reinigen bemuht finb, pflegen eine Stelle anguführen, in welcher Ariftoteles felbft gu vers fleben glebt, bag er mur ungern bie Meinungen feines Lebrers und feiner Detfchuler ju wiberlegen fich genothigt fabe; aber ber Babrbeit muffe man bie Chre geben \*);

beweist, das zwischen den Schulen des Aristoteles und des Isokrates Streit kaitgesunden habe. Dies ist von mir nicht dezweiselt worden, nur glaube ich, das man in der spätern Ueberlieserung den Streit der Schulen auf die Lehrer übertragen hat. Die Stelle des Siere, wenn sie nicht einen Irrihum enthalten son, ist selbst auf eine Belt zu beziehen, zu welcher Isokrates nicht mehr lehte, denn sie spricht von einer schon früher gegründeten Schule des Aristoteles (mutarit repente totam formam fere disciplinaa suna). Richt werniger verbreitet als die Sage vom Streit des Aristoteles mit dem Isokrates, ist die andere Sage vom Streit des Aristoteles mit dem Zenotrates, welchen Stade lenguen möchte, und sie wird überdies wahrscheinlicher durch mancherlei Anzeichen in den Schristen des Aristoteles.

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. 1, 4.

boch lagt fich auch nicht leugnen, bag er guweilen einigen Eifer gegen bie Lehre bes Platon und ber Platonifer verrath und sie wohl als eine Richtung zu bezeichnen pflegt, welche ber Wiffenschaft verberblich fei \*). Ueberlegen wir Miles wohl, fo muffen wir freilich gestehen, bag er nirgenbe bie großen Berbienfte bes Platon um bie Philosos phie hervorgehoben hat, ja baß er im Ganzen eine Abneis gung gegen ben Platon und befonbers gegen feine Schule nicht undeutlich gu erfennen giebt. Seboch man tann biervon einen Theil auf Die Ginrichtigung feiner Schriften, einen andern Theil auf feinen wiffenschaftlichen Charafter gurudführen. Jene zweckte überhaupt weniger barauf ab, einen jeben Philosophen nach Berbienft zu wurdigen, als bei ber Berudfichtigung frember Lehren gu verhindern, bag nicht etwa weit verbreitete Brrthumer feine Schuler fcretten ober verwirren mochten. Diefer verhinderte, bag Aris ftoteles bie Lehre bes Platon vollig in ihrem Geifte beurtheilte; benn man tann nicht leugnen, bag überhaupt bie Rritif in feinen Schriften bazu geneigt ift, ben einzelnen Lehrfat für fich ju nehmen und weniger auf bie wiffenschaftliche Gefinnung, welche in ihm lebt, als auf bie Form ber Aussage ju febn. Dazu tommt noch in Beziehung auf ben Platon besonbers, bag ber Ginn bes Ariftoteles, welcher mehr als munichenswerth, von bem Beftre-

<sup>\*)</sup> Wir wollen nur einige Stellen zum Beweis ansühren: Anal. post. I, 22. rà yào sidn xaioérm' reversopara yáo éari. Met. III, 2. Bergleichung ber Ibeenlehre mit ben anthropopathischen Borstellungen von ben Söttern. Eth. End. I, 8. láyiras xal reras. Anal. post. II, 19 aronor. De gen. et corr. I, 2. ol & ex rair nollar láyar àdeaionras rair inagrárear örres ngàs áliya slépares anaquirorem sçor.

ben nach kinftlerifcher Darftellung ber Philosophie entfernt ift, jedes mythifche Element, jebe poetische Auffaffungsweise in ben Schriften bes Platon auf eine zu handgreifliche Beife ber Beurtheilung unterwirft, als wenn nichts bilblich, fonbern alles im ftrengften Ginne ber Worte gu nehmen fei. Go mochte fich benn mohl auf eine natitrliche Beife beim Aristoteles eine Abneigung gegen die Plas tonische Philosophie festgeset haben, und es ift mir mahrfceinlich, bag biefelbe mit ben zunehmenben Jahren bes Mriftoteles ftarter geworben fei und noch mehr gegen bie Schuler bes Platon, als gegen ben Lehrer fich gewenbet babe. Es war naturlich, bag erft bann Ariftoteles ber Platonifchen Richtung scharf fich entgegensette, als ihre Einseitigkeit ichon mehr und mehr in ben unfruchtbaren und phantaftischen Borftellungsweisen beschränkter Schuler als verderblich für die Wiffenschaft fich offenbart hatte.

Rach dem Tode des Platon, wird uns nun weiter erzählt, habe Aristoteles mit dem Kenokrates nach Atarneus und Asso zu dem Hermeias, dem philosophirenden Apsramen dieser Städte, sich begeben de Bekanntschaft mit diesem Berschnittenen schried sich aus Athen her, wo hermeias den Platon und den Aristoteles gehört haben soll. Nehrere Umstände deuten an, das Aristoteles mit ihm in genauer Freundschaft lebte, welches zu nachtheills gen Gerüchten über den Aristoteles Veranlassung gegeben hat de Beim Hermeias blied er nur drei Jahre, weil

<sup>1)</sup> Diog. L. V, S; Strab. I, I.

<sup>2)</sup> Aristoteles wirb auch außerbem der Anabenliebe mit mehreren seiner Schlier beschulbigt. Athen. KIII, 20. p. 566. c. not.

ben Myrannen ein ungludliches Gefchid ereilte, aber auch noch nach beffen Tobe foll Ariftoteles ihm feine Dantbarfeit bewiesen haben, indem er bie Pythias beirathete, bie in halflofer Lage gurudgelaffene Schwefter feines verftors benen Freundes '). Bon bieser hatte er eine Tochter. Sein Sohn Milomachos aber foll eine geliebte Beifchlaferin Berpyllis gur Mutter gehabt haben 2); boch erzählt man auch, nach bem Tobe ber Pythias habe er bie Berpyllis geheis rathet "). Won Atarneus entfloh Arifivteles mit bem Tenotrates und ging nach Mitylenie ), wo er nur turge Beit blieb. Denn im zweiten Jahre ber Dl. 109 wurde er bom Ronige Philippos von Matebonien jur Erziehung feines breigehnjährigen Sohnes Alexandros berufen. war bies ein gludliches Bufammentreffen eines forfcbegierigen Philosophen mit einem eroberungsfüchtigen Ronige. Beim Philippos fant er in großer Gunft. Er erhielt von ihm bie Biebererbanung feiner gerftorten Baterftabt Stageira, wo ibm auch ein Gymnaffum gum philofophi= fchen Unterrichte erbaut wurde 1). Aehnliche Gunftbezen-

<sup>1)</sup> Aristocl. ap. Busch, pr. ev. XV, 2. Beine Strabon a. a. D. wird sie die Richte bes hermeigs genannt.

<sup>2)</sup> Diog. L. V, 1; Athen. XIII, 56, p. 589,

<sup>8)</sup> Buid, s. v. Aquororelige. Anon. v. Arist. Es ist hierin Berwirrung; benn er soll die Perpyllis vom Permelas empfangen haben. Stahr (Aristotelia II. p. 289) sucht die Berwirrung zu lösen, indem er meint, die Perpyllis sei Stavin der Pythias gewesen; dann mußte es aber an beiden angeführten O. heißen werd tise Modicios s. werd rie Nobicios und die Annahme, das Ar. die Perpyllis geheirathet, stele weg.

<sup>4)</sup> Strab. i. i.; Dion. Hal. i. l.; Diog. L. V, 9.

<sup>5)</sup> Plat. v. Alex. 7; Aslian. v. h. HI, 17; Disg. L. V, 4.

gungen foll er auch vom Alexandros nach bessen Throns besteigung davon getragen haben. Doch ist es eine Fas bel, daß er dem großen Eroberer in seinen Kriegen nach Asien und dis nach Indien gefolgt sei, vielmehr verließ er ihn, als der Persische Krieg begann und erössnete eins philosophische Schule zu Athen '); an seiner Stelle aber ließ er beim Alexandros seinen Schuler und Verwands ten Kallischenes zurück ').

In Athen philosophirte er im Lykelon, bem einzigen. Symmasium, welches ihm noch offen stand, da Tenokrates bie Akademie, die Kyniker aber das Tynosarges inne hatzten. Zu seiner Zeit scheint keine andere Philosophenschule so beliebt gewesen zu sein, als die seine. Dies können wir ans der Zahl bedeutender Männer, welche zu seinen Schüslern gezählt werden, mit Recht schließen. Weil er in den Schattengängen um das kykeion herum hin und her wansdelnd mit seinen Schülern zu philosophiren pflegte, erhielt seine Schule den Namen der peripatetischen. Diese Schule diente zur Unterweisung nicht nur in der Philosophie, sowdern überhaupt in der allgemeinen Bildung, welche einem Griechen anständig war, besonders in der Redekunst "). Aristoteles soll zwei Klassen seine Schüler unterschieden haben, von welchen die eine des Morgens in tiefern phis

Doch wird bie Wiedererbanung Stageira's auch bem Alexandros gugefchrieben. Aci. v. h. XII, 54; Ammon. v. Arist. u. Anbere.

<sup>1)</sup> Diog. L. V, 103 Dion. Hal. l. Daß er nicht bie gange Beit von 8 Jahren ben Mexander unterrichtete, bemerkt mit Recht Stahr a. a. D. I. S. 101 f.

<sup>2)</sup> Dlog. L. l. L

<sup>5)</sup> Ib. V, S.; Cic. de crat. III, 55; crat. 14.

losophischen Untersuchungen geubt wurde, bie andere aber bes Abends an folden Untersuchungen Abeil batte, welche nur eine allgemeinere und vorbereitenbe Bilbung berbeiführen follte. Jene Unterfuchungen wurden akroatifche ober atroamatifche, biefe eroterifche genannt. Es war naturlich, bag an ben erftern nur geprufte und icon gereiftere Schler Theil nehmen konnten '). In folden Uebungen und mahrscheinlich zu gleicher Beit mit ber Abfaffung bes größten Theils feiner Schriften beschäftigt ), verbrachte Aristoteles zu Athen breizehn Jahre. In biefe Beit fallen auch feine wichtigen Arbeiten für bie Ausbreitung ber Erfahrungserkenntniffe, befonders über bie Raturgeschichte ber Thiere, bei welcher er bie großmuthige Unterflugung bes Königs Alexandros genoß). Gegen bas Ende biefer Sahre foll er jeboch bei seinem königlichen Schiler und Gonner in Ungnabe gefallen fein, wegen bes Rallifthenes, welcher gu freimuthig feinen Unwillen über bie veranberten Sitten bes Ronigs gezeigt batte "). Man bat fogar ben Ariftoteles beschulbigt, bag er bas Bift angegeben , mit welchem Untipatros ben Alexandros getobtet habe "). Rach Berlauf ber ermabnten Beit begab er fich nach Chalkis, wie man fagt, um einem abnlichen Tobe, wie ihn Gofras tes erfahren batte, ju entgehn. Die Urfache, weswegen

<sup>1)</sup> Gell. noct. Att. XX, 5; cf. Diog. Lov, 2.

<sup>2)</sup> Wenn ber bekannte Brief bes Alexandros an den Aristoteles (Plut. v. Alex. 7; Gell. noct. Att. XX, 5.) echt wäre, so müste man alle seine akroatischen Schriften in diese Zeit sehen. Doch dies ist auch aus andern Gründen wahrscheinlich.

<sup>5)</sup> Plinii hist, nat, VIII, 16; Athen, IX, 58, p. 898.

<sup>4)</sup> Diog. L. V. 10; Plut. v. Alex. 55.

<sup>5)</sup> Plut, v. Alex. 77.

er ber Sottlosigkeit angeklagt worben sein soll, klingt sonberbar. Er hatte nemlich ein Skolion und ein Epigramm zum Preise des Hermeias gemacht und dies soll man ihm als Frevel gegen die Sötter ausgelegt haben '). Balb nach seiner Flucht von Athen stard er zu Chalkis,' einige sagen an Sist, wegen Furcht vor einer Fortsetzung seines Processes, ein anderer glaubhafterer Zeuge, eines natürlischen Todes ').

Die nachtheiligen Gerüchte, welche über ben Charakter bes Aristoteles verbreitet worden sind, haben größesten Theils von uns schon ihre Würdigung gesunden; sie geben keinen hinreichenden Grund ab, ihn einer niedern
Denkart zu beschuldigen. In seinen Schristen aber sinden wir ihn als einen ruhigen, nüchternen Forscher, welcher zwar nicht so hohe Ideale, wie Platon, versolgt, dagegen das zunächst Ausschhrbare sorgsam vor Augen hat
und nicht leicht zu übertriedenen Aenserungen sich verleiten läst. Denn dies ist hauptsächlich sein Bestreben,

<sup>1)</sup> Diog. L. V, 5; Athen. XV, 51. p. 696. Das Geblitt ist nach bem Athendos kein Paan, wie es sonst genannt wird, sondern ein Stolion. Segen die Gründe der Antlage, wenn nicht gegen die Antlage selbst, habe ich manche Zweisel. Wenn man die politischen Erelgnisse dieser Zeit vergleicht, so müßte sein Proces in die Zeit des lamischen Arieges gefallen sein. Die Ueberlieferungen stimmen darin überein, daß Aristoteles ein Freund des Antipatros warz diese Freundschaft war wahrscheinlich der Brund seiner Antlage; s. das, was Demochares ihm vorwarf, ap. Kusad. pr. ev. IV, 23 weswegen man aber alsbann einen andern und sehr weit bergeholten gesucht hätte, läßt sich nicht einsehn. Uebrigens ist die Angabe ungegründet, daß Aristoteles seiner Eehren wegen angeklagt worden sei.

<sup>2)</sup> Apollodor, up. Diog. L. V, 10; Dion, Hal. i. i.

nach allen Geiten bas Babre gu überlegen, felbft vor bem Babricheinlichen nicht vorübetzugehn und feine Phis losophie mit bem, was aus bem thatigen Leben und ber Erfahrung als allgemeine Meinung fich ergiebt, in Ginklang zu bringen. Daburch ift er zwar nicht abgehalten worben, manchen Grundfat in einer zu weiten Bebeutung geltend gu machen, aber eine fichere Dagigung bezeichnet boch alle feine Unfichten über bie Wiffenfchaft und über bas Leben ber Menfchen. Borberrichend ift in ihm bie Liebe jum wiffenfchaftlichen Leben. Daf ihm bas Staatsleben bagegen gurudtritt und nur von einem niebern Gefichtspuntte' erfceint, mochte man im Bufammenhange bas mit finben, baf er, einer griechischen Colonie angehörig. nur in einer entferntern Werbindung mit ben wichtigern politifchen Begebenheiten ftanb, wiewohl es auch fcon barin hinlanglich begrunbet gut fein fcheint, baff gut feiner Belt bas Staatsleben ber Griechen bem ruhigen Beobachter nur wenig hoffnungen librig ließ. Deswegen burfen wir ihm auch feine Freundschaft mit Aprannen und Uns terbrudern ber griechifden Freiheit nicht fo boch anfclas gen, ale es feine Biberfacher gethan haben. Aber überbies finbent wir in bem Ariftoteles faft nur ben falten Forfcher. Dur felten achtet er auf ben Bufammenhang, in welchem die Wiffenschaft bes Allgemeinen und ber Datur, mit bem Billen und bem Gemuthe bes Denfchen fteht. Daber haben feine Schriften auch nicht bas Ginbringliche, welches ben Schriften bes Platon einen ihrer größeften Reize gewährt. Er ift nicht fo einheimisch in ber innern Unfchauung bes Geelenlebens, als in ber Betrachtung ber Geffaltungen, in welchen bie außere Ratur

fich und barfteilt. Wenn auch feine Werke burch bie Berichmabung beffen, was bas Gemuth ber Menfchen bewegt, an reiner Durchführung ber verftanbigen Unficht gewonnen haben, fo haben fie boch auch baburch an Warme und Innigkeit verloren. Zwar befigen wir nur einen Theil berfelben, und zwar gerabe ben, welcher fich ents fent balt von allen Rebenwerten, von allem, mas nur außerlichen Beziehungen ber Wiffenschaft anzugehören fcheis nen möchte; aber auch fcon aus ber Behandlung biefes Theiles mochte fith abnehmen laffen, bag er, wenn ihm end bichterische Uebungen nicht gang fremb waren, boch die Ergebniffe feiner Biffenschaft nicht mit bem belebenben Geifte ber Phantafie und bes eigenthumlichen Bewußtfeins 3x burchbringen wußte. Daber fehlt ihm bie Runft ber gwhartigen Bufammenordnung; baber gewinnt er ben Uebergang von bem einen zu bem anbern Gebanken oft nur vermittelft bes Streites gegen anbers Denkenbe; baber ift er genothigt, fich oft zu wieberholen; baber, wenn er auch smeilen zeigt, wie flar und rein ber fluß feiner Rebe gu fliefen bermag, ift boch oft felbft im Gingelnen feine Darftellung unschon, abgebrochen, schwer in ihren Beziehungen gu fuffen und nur febr felten gelangt fie gur vollenbeten Duchfichtigkeit bes Gebankens. Dft bei Lefung feiner Soriften fablt man fich angunehmen geneigt, bag er mit einer gewiffen Feindfeligfeit, welche gu feiner Beit febr leicht fich erzeugen konnte, felbst ben Schein ber Schonreberei Bute. Go ift er benn febr ernft, zuweilen etwas fcarf, ja bitter; mige felten kurg, juweilen aber auch über Aleis nigkeiten, ober weil er fich nicht recht faffen kann, behnt fich feine Rebe etwas ju breit aus. Un bie Stelle ber Gefch. b. 306tl. III. 2

Runft bat er bie Belebifandett gefeht. Er ift der erfte ber Philosophen, bei weichem wie bies bemerten; er bat ficherlich mich nicht wenig bage beigetragen, bag bie. Spde tern meiftens Gelebefamitelt über Miles fchaigten. Go viel und bied auch werth ift, berin gewiß, man kann ben Arisforeies nicht mit Unveiht ben Bater ber Befdithte bet Philosophie mennen, so muffen wie boch bieein ein Beichen bes herannahenben Berfalls feben. Denn bem griechischen Golfte war in ber Frifthe feines Lebons Rumft lieber mis Selehrfamteit. Doch baben wir ben Ariftsteles baraber micht angutlagen, buf er biefen weuen Gefdmad aufgebracht; er folgte barin nur ber Michtung, welche fein Beitatter nabnt. Auch liegt es in feiner wiffenfchuftlichen Inficht, boff er freben unifte, bie Dannigfattigfeit ber Erfcheinungen in ber Ratur und in ber Entwicklung ber Bernenft in fo weiten timfange als möglich fich gur Misfichanung ju beingen. Dag or num in biefer Richtung bir Maffe, welche er gefannutlt batte, nicht: ithecut ga beleben vorfand, tann ihm wehl nicht gum Borwurf gereicheng benn fie war geofer, als bag feine Beit:fie ju überwälligen vermögent gewefen fein follte. Der Samm tung blieb femer ihr Ruben, wenn auch inn gum Geseauch für folgende Beiten. Doch mochte inm gweifein, ub Acifloteles auch bas, was foon in bas Leben bes griethifden Bolles eingetreten war, gang fich ju eigen ju machen verfanden habe. Wir glauben vielmehr gu bemerten, buf ihm schon manches abstarb und zur tobien Founel mosod, was feuber ben griechischen Beift bewogt baben : Dieftibe Bemerkung, welche wir foon fruber bei Untersuchung feis nes Werhaltniffes jum Piaten gemacht haben, beingt fich

mes auf, wenn wir feine fritifchen Betrachtungen über bie frühern philosophischen Lehren ins Auge faffen, Mur fetten geht er in ben Geift berfelben ein, meiftens bleibt er bei ber Formel und ben nachsten Beweisen steben, und befonbers wo ber Ausbruck einen bichterischen Schwung gewinnt und in bilblicher Weife ober im Ginne eines ganjen Spfteme genommen werben will, verrath Ariftoteles eine trodine und ungureichenbe Auffassungsweise, Seine Belehrsamteit beweißt fich auch in feiner Manier, bie Unterfuchungen nicht fowohl mit ben Ameifein, welche aus ber fragern Philosophie fammen, ju verflechten, als fie vielmehr an folde Zweifel angufnupfen. Der Erfolg biervon ift, bag ber Gang feiner Forfchungen oft unterbrochen wird und weniger Gelbftfandigfeit zeigt, als bie innere Ausbildung feiner Philosophie gulieff. Seine Gelehrfam-Beit bat felbst zuweilen ber Genquigkeit seiner Darftellung Schaben gethan; benn fo febr er bemubt ift, eine fefte Aunffprache für feine Philosophie gu gewinnen, so ift ihm boch micht felten bierbei ein machtiges hinderniß feine gelehrte Reuntuif frember Runftworter, befonbers aber feine Gewöhnung an bie Matomifche Ausbrudemeife, welche beufig in feine Darftellung fich einmischt. Berbetsichtigung ber 3weifel, welche ihm aus feiner Bekanntschaft mit ber altern.Philosophie entstehn, wird seine Darftellungsweife felbft febr in bas Schwankenbe gezos gen; fie nimmt zuweilen bie Form bes bloß zweiselhaften Ueberlegens und zweifelhaften Entscheibens an, welches sehr wohl mie ber Mäßigung bes Apistoteles in allen Befrebungen übereinftimmt; wie er benn auch felbft meint, die Philosophie verlange vielmehr schaamhafte Zuruchale

tung, als von Durft nach Ertenninif erzeugte Rubnheit '). Doch ift fein Ginn weit bavon entfernt, mit einem zweis felhaften Ergebniffe fich zu begnugen, vielmehr enticheibet er breifter und bestimmter über bie wichtigften Fragen, als Gofrates und Platon, und felbft in ben Gebieten, welche unferer Anschauung gang entruckt find, weiß er beftimmte Ausbrude feiner Meinungen gu finden, welche feiner Art nach gar nicht in bem fcwebenben Lichte bes Mythischen, wie beim Platon, gu faffen finb. Die beffimmten Entscheibungen bes Ariftoteles, welche teine ans - bere Wenbung bes Gebantens gulaffen, grunben fich überdies in feiner Unficht von ber Philosophie, nach welcher fie ihm nicht, wie bem Platon, ein Streben und eine Liebe, fonbern eine Lehre ift. Die Ueberlieferung fagt uns von einer Meußerung biefes Philosophen, welche gang aus Diefem Sinne hervorgegangen ju fein icheint. Die alten Philosophen foll er angeklagt haben, welche gemeint hats ten, baf durch ihren Geift bie Philosophie vollenbet fei; fie mußten entweber febr befchranft ober febr rubmfüchtig gewesen fein; er aber febe, bag in wenigen Sahren ein großer Buwachs gewonnen fei; in furger Beit werbe bie Philosophie gang vollendet fein "). Bir wiffen es anders. Und eine solche Tauschung konnen wir und auch nur in ber Seele eines Mannes benten, welcher, ber Philosophie

<sup>1)</sup> De coelo II, 12 in. )

<sup>2)</sup> Cie. Tusc. disp. III, 28. Itaque Aristoteles veteres philosophos accusans, qui existimavissent, philosophism suis hageniis esse perfectam, ait, cos aut stuttissimos aut gloriosissimos fuisse; sed sa videre, quod paucis annis magna accessio facta esset; brevi tempore philosophism plane absolutam fore.

ein zu beschränktes Gebiet anweisenb, mehr auf die eins seitige Richtigkeit feiner Formeln, als auf die unbeschränkte Beite ber menschlichen Vernunft fab.

Dem Aristoteles wird eine ziemliche Anzahl von noch vorhandenen Schriften zugeschrieben, welche jedoch bei weis tem noch nicht alles umfassen, was im Alterthume unter seinem Namen bekannt war ') und aus den Ansührungen des Aristoteles selbst geht hervor, daß mehrere seiner Schrifs ten verloren gegangen sind '). Unter den Eintheilungen

<sup>1)</sup> Wie haben brei Berzeichnisse seiner Schriften, eins beim Diog. Laart. V, 22—27, ein anderes bei dem Bersasser der Les benedeschireibung des Arist. in den Anmerkungen des Menage zum Diog. Laart. und ein brittes aus arabischer Quelle, nach Casiri in Buhle's Ausgade der Werte des Arist. I. p. 306 abgebruckt. Bon diesen stimmt am meisten das Arabische mit den uns erhaltenen Schriften überein. Außer den in diesen Berzeichnissen angesührten Kerten, werden sedoch noch viele andere uns verlorene Schriften hie und da erwähnt, über welche man sich aus dem Fabricius unterrichten kann.

<sup>2)</sup> Ariftoteles citiet biefelbe Schrift gumeilen unter verschiebenen Mitein. Daber ift es fower gu enticheiben, welche von ben angeführe ten Schriften verloren gegangen, welche bagegen unter anbern Die tein verborgen find. Ich bemerke folgende Angaben: ra negt gelosequine, phys. II, 2; of. de an. I, 2; anberer Art ift nata gulosopier, eth. Eud. I, 8; de part. an. I, 1; ή δεωρία ή якрі тыў фотыў hist, an. V, 1; cf. de gen. an. I, 1; V, В; de long, et brev. vit. δ; τὰ περὶ τροφής, de somno et vig. S; cf. de gen. anim. V, 4; så šyzúzka, eth. Nic. I, 5; cf. de coelo I, 3; (Stabr balt biet Bert fur bie Probleme, weil έγκύκλια προβλήματα bom Gellius XX, 4. angeführt werben, welche eine Stelle enthielten, bie noch in ben Problemen fleht. S. State Arifioteles bei ben Stomern S. 182 ff.; vergl. Bojesen de problematia Aristotelia (Hafn. 1836.) p. 28. Die dynunden gelocopiquata de coda I, 9. find ber Annahme Stahr's nicht ganfiig.) + ir rais areropais diaypagin, al areropai, al areroμαλ διαγεγραμμέναι, hist. an. IV, 1; 4; VI, 10; 11; τὰ ὑπές.

seiner Werke, welche die Alten angeben, ist uns eine des sonders merkwurdig, nemlich die in eroterische und in aktoastische oder akroamatische Schriften '). Sie scheint durch Aeußerungen des Aristoteles selbst unterstüht zu werden, welcher in seinen Schriften östers auf eroterische Reden oder Schriften (dopoe) sich beruft '), doch meistens in einer zweideutigen Weise, welche die Kenntnis des Ausbruckes schon voraussest. In der That ergiebt sich kein ganz sicher err Abschluß aus der Bergleichung der Stellen. Es were

tor érarteur leyémera, êrloyh toir érarteur, dialgeois toir érarteur, top. I, 10; met. IV, 2; K, 3, sind vielleicht verssidieme Werte, vielleicht Wheile noch vorhandeuer Schriften; sa negl misseur, de sensu 3, ist vielleicht de gen. et ourr. I, 10; tà negl rov noces nad ver névere diagrapeur, de gen. ul. IV, 3; de au. II, 5 ist vielleicht de gen. et corr. I, 7....9.

<sup>1)</sup> Cic. de fin. V, 5; ad Attic. IV, 16; Plut. v. Alex. 7; adv. Colot. 14; Gell. XX, 5; Themist. orat. XXVI. p. 519; Ammon. Herm. ad Arist. cat. fol. 2 b; Simpl. phys. fol. 2 b. Man vergteiche Buhle de distributione librorum Aristotelis in exotericos et acroamaticos ejusque ratioalbus et causis. Götting. 1786. Der erfte Abeil biefer Differtation steht auch vor ber Iweibrücker Ausgabe des Aristoteles. Stahr über den Untersschied exoterischer und esoterischer Scheisteles. Stahr über den Untersschied exoterischer und esoterischer Scheisten des Aristoteles im 2. Webe der Aristotelia. Plutarch (vit. Alex. l. l.) neunt die acroamatischen Schriften epoptische; sie werden auch esoterische Schriften genannt (Clem. Alex. strom. V. p. 675); doch ist bieser Ausbruck gewiß späterer Uebertragung.

<sup>2)</sup> Met. XIII, 1; phys. IV, 10; polit. III, 6; VII, 1; ath. Nic. I, 18; VI, 4; ath. Eud. I, 8; II, 1. lteber den Sprachgebrauch kann man erinnern, daß of kkader lovor, polit. II, 6, offenbar Untersuchungen bezeichnet, weiche dem Gegenstand der gegenwärtigen Lehren nicht betreffen. In demselden Sinn steht pol. I, 5. ålla ravia pår kome kkareginarkers kom one-pense. Daraus folgt aber nicht, daß kkareginarkers kom one-pense. Daraus folgt aber nicht, daß kkareginal loyos, wenn es als Kunstansdruck, welchen der Leser oder Juhörer bereits versteht, gebraucht wird, keine andere Bedeutung haben könne.

wohl möglich, daß Anstoteles nur die Untersuchungen, welche auserhalb seiner streng wissenschaftlichen Borträge liegen, im Auge gehabt hätte, went er von groterischen Beden sprach, daß dies aber sodann den Spätem Beronstassung zu Missverständnissen gewesen wäre!). Nur soniel scheint allerdings aus einer Stella hervorzugehn, daß Arisstoteles einen Unterschied zwischen den ersterischen und zwisschen den philosophischen Untersuchungen machte!). Und wenn wir die Zeugnisse der Spätern beräcksichtigen, welche mehr Schristen des Aristoteles kannten, als wir, so ist es wohl keinem Zweisel unterworsen, daß sie eine bedeutende

<sup>1)</sup> Eine Stelle faßt es segen ungewiß, ob die exoterischen Unstersüchungen nicht mitten in den esoterischen Schriften enthalten sind und nur die vorläusigen Untersuchungen bezeichnen, welche Artikateise fast allen seinen wissenschaftlichen Entscheidungen vorausschickt. Phys. IV, 10. Kohervor de röw elonuerum kord need gedovou kneldes. nowvor de naleig kan diamognam need avon nad nat die röw kontenior lohar, notepor röw örene karde sie und nicht in seinen Anmerkungen zur Physik des Apistotesles zu bieser Stelle ist, wie er pflegt, schness genug in Bewerfung des Unterspiedes zwischen exoterischen und genug in Bewerfung des Unterspiedes zwischen exoterischen und geroamatischen Schriften. Dach läst sich die Stelle queh anders erklären, denn des ses Berhältnis einer ausgen Abhängigkeit bezeichnen. Auch die mit dem Arteil wird vom Arist, in einer aussachten Weise gedreucht. Phys. II, 1 in.

<sup>2)</sup> Eth. Bud. I, 8. Entanental de nollois negt adrifs reconous nat to rois keurequals loyous nat en rois nata quia-copian. Brandis (de perditte Aristotells libris de ideis et de bono p. 10. not. 11.) hált rà natà quidocopian für die Schrift negt quidocopias, mir scheint aber boch ein merklicher unterschied policiopias, mir scheint aber boch ein merklicher unterschied policiopian rà negt quidocopias und ra narà quidocopian zu sein. Bergl. Pol. III, 12, wo of nard quidocopian loyou, en ols discouran negt roin fornor die ethischen Schriften ober Borträge bezeichnen.

Berschiebenheit unter benselben bemerken mußten, an welche der Unterschied zwischen den eroterischen und akroamatischen Schriften sich anschließen ließ, ja da und diese Eintheilung als eine in der peripatetischen Schule feststehende angegesden wird, so ist es höchst wahrscheinlich, daß sie aus einer alten Uederlieserung gestossen soi. Ueder das jedoch, was zu den eroterischen und was zu den akroamatischen Schriften zu zählen sei, sind die Meinungen der spätern Schläster der Aristotelischen Schriften getheilt. Bald werden nur die Gespräche 3), dald außer diesen auch die historischen und überhaupt die weniger wissenschaftlichen Werke des Aristoteles 3) unter die eroterischen Schriften gerechnet. Dies scheint zu deweisen, daß mit dem Verlauf der Zeisten die genauere Kenntniß der Uederlieserung sich verloren

<sup>1)</sup> Cie, de fin. V, 6. Rach Gell. XX, 5 erkannte Anbronikos, welcher die Werke des Aristoteles ordnete, biese Eintheis lung an.

<sup>2)</sup> Ammon. Herm. I. l. Clc. ad fam. I, 9; ad Att. XIII, 19; Plut. adv. Colot. 14, welche Stelle auf Eth. Rud. I, 8. fich au beziehen scheint. In ben Ratalogen ber Ariftoteilichen Schriften bei bem Diogenes und bei bem Ungenannten bes Menage finbet fich gleich gu Anfange eine Reihe von Schriften, meiftens in einem Buche, thells mit Eigennamen, theils nach einzelnen Gegenflanden aberichrieben. Diefe scheinen mie Dialoge gewesen gu fein. nigstens bie Schrift, welche bier ben Aitel neol poxis a' führt, auch Evenuog genannt, war ein Befprach, aus welchem Plut. do consol. 27 und wahrscheinlich Cio. de div. I, 25 Bruchstud und thellweiser Mutzug fich finden. Bergl. auch Plut. v. Dion. 22. Ein anderes Gelprach Koolesbiog wird erwahnt Them. ar. XXIII, p. 295; man glaubt, ber Nyperdog in ben Katalogen sei mit bie: sem ibentisch. Auch die Schrift negl denacorong war ein Gesprach. S. Stabr a. a. D. S. 187. Richt weniger ber equeunbs und bas συμπόσιον. Wergl, Athen. XV, 16. p. 674.

<sup>3)</sup> Simpl. 1. 1.

batte. Da biefer Punkt für bie Beurtheilung ber Ariftotelifden Schriften von Wichtigkeit ift, fo wollen wir uns fere Meinung außern. In ben meiften ber vorbanbenen Berte pflegt Ariftoteles auf feine eigenen Schriften bann und wann fich zu berufen. Rur felten jeboch werben ans bere Schriften angeführt, als bie uns erhaltenen, welche meiftens einem bestimmten Rreife ber Lebre angeboren, und um febr wenige Anführungen fallen, wie es fceint, gang außer bem Rreise ber Lehre, welchen wir meinen '). Won ben Schriften über bie Ratur ift es flar, bag fie vom Ariftoteles als ein Ganges gebacht murben "); er weift baber in benfelben balb vor, balb gurud. Bu ben phyfifchen Schriften gehoren auch bie Bucher über bie Seele und beren Lebenszuftanbe. Auch bie Metaphpfit, wenn wir annehmen, bag Ariftoteles fie bie erfte Philosophie genannt wiffen wollte, wird in ben phyfifchen Schriften als ein Bert erwähnt, welches mit biefem Rreife ber Unterfuchungen in Verbindung flehe ). In der Metaphysik wird

<sup>1)</sup> Eigentlich nur die dynúnles und die exoterischen Schriften. Denn die Schriften über Pflanzen und die Anatomie schließen sich am die Naturgeschichte der Ahiere an, negd ulkews, negd adfrows nud reogrif und negd rod notelle nad nacyeur gehören zu den physitalischen Schriften, negd rode kravelur gehört zu den logisschen oder metaphysischen Schriften und dahin scheint auch die Schrift negd gedoorgelag gezogen werden zu müssen, welche nach Brandis eine Untersuchung über die Platonische Jahlens und Ideenslehre enthielt, also als Borbereitung für die erste Philosophie dies nen konnte. Bon den kynúnlag hat Buhle vermuthet, das sie die ersterischen Schriften bedeuten, und wahrscheinlich ist es, das sie zu diesen gehören.

<sup>2)</sup> S, besonders Meteoral. I, 1.

<sup>5)</sup> Phys. I, 4; de comm. an. mot. 6.

wieber auf bie logischen Schriften, besonders die Kategos
rien und die Analytiken zurückgewiesen ') und sammtliche
logische Schriften mit der Aopik und der Schrift über die
sophistischen Schlisse hangen durch mancherlei Ansührungen zusammen. Endlich sind auch die ethischen Schriften,
die Ethik und die Politik, sowohl unter sich, als auch mit
ben übrigen physischen, metaphysischen und logischen Schriften
bes Aristoteles in genauer Berbindung und an die
ethischen und logischen Schriften schließen sich noch die
Schetorik und die Poetsk an. Alles dies bewelst uns, daß
bie meisten der noch vorhandenen Schristen des Aristoteles in einen Areis der Untersuchung gehören, welcher entweder Alles oder doch fast Alles umfast, was von den
Peripatetikern als Gegenstand des gründlichen philosophischen Strebens angesehn wurde '). Nehmen wir nun an,

<sup>1)</sup> Met. VII, 1. ra negt ros noonges bezeichnet die Kates gorien, nicht das fünfte Buch der Wetaphpsit, wie man gemeint hat; dagegen hat sich zwar noch neuerdings Arendelenburg (da Aristotelis categoriis p. 5) erklart und das Sitat auf met. V, 7. bezogen; da aber an dieser Stelle selbst wieder die Kategorien vorausgesest werden, so kommt man auch in dieser Weise auf dasselbe Ergebnis. Id. VII, 12.

<sup>2)</sup> Rur die Dekonomik fehlt, wenigstens dem größern Abeile nach, unter den ethischen Schriften, und die höhern mathematischen Untersuchungen, so wie die Lehre von den Pflanzen, unter den physischen, welche freilich in Rücksicht auf weitere Aussührung noch viele Erweiterungen erfahren konnten. Bu den mathematischen Schriften warden die mechanischen Probleme, welche wir noch unter den Schriften des Aristoteles haben, zu rechnen sein. Aber über den Zusammenhang dieser Schrift mit den andern Schriften des Aristoteles sinden wir nichts angegeben. Die Mathematik in shren leichtern Abeilen hielt Aristoteles wohl für eine Nedung der Jungen (oth. Nic. VI, 9), oder schwerlich die ganze Mathematik.

daß Ariffoteles feine Schule überhaupt in zwei Rlaffen abgetheilt hatte, von welchen bie eine auf bie ftrengfte Uebung ber Biffenschaft bingewiesen wurde, ble andere bagegen nur mit vorbereitenben Unterfuchungen, mit Fragen in einer weniger frengen Debnung, welche auch weniger Gelehrfamteit gur Beurtheilung verlangten, fich befcaftigt fab, fo ift es gewiß, bag alle bie Schriften, welche in den oben angegebenen Gefammtfreis fallen, für akroamatifche Schriften gehalten werben muffen. Une ift es wahrscheinlich, bag ber Eintheilung ber Ariftotelischen Schule bie Rudficht auf ben verschiedenen 3wed, welcher bei wiffenschaftlichen Uebungen flattfinden tann, jum Grunbe lag. Dem Ginen follen fie nur gu einer allges meinen Geiftesbildung bienen und ihn geschielt machen, ein Urtheil fiber bie Leiftungen ber Belehrten fich ju verfchaffen, bem Unbern bagegen find fie ber 3wed feines Lebens; er ergiebt fich gang ber Gelehrfamfeit und ber Biffenfcaft \*). Diefer Unterfcied mußte mehr und mehr in ben philosophischen Schulen berudfichtigt werben, feits bem bie Philosophie mit ber Gelehrsamkeit fich in Berbindung gefeht hatte. Aus ihm scheint und bie Gintheis lung ber Ariftotelischen Schule und ber Ariftotelischen Schriften bervorgegangen gut fein. Und num finben wir in ber gangen Saltung ber lettern vieles, mas unfere Bermuthung zu befictigen fcheint. Man bat zuweilen ibs

<sup>\*)</sup> So unterscheibet Aristoteles zwischen nachela und knierigun in Beziehung auf bas verschiebene Berhalten ber Menschen zur Lehre. De part. an. I, 1 in. Tige zur angeführten Stelle erklart bies nicht richtig. So werben auch bie nenackspuesen ben eldores ents gegengesest Pol. III, 11.

ren Stil gelobt und allerbings zeichnet er fich burch eine nervige Rurge aus; aber wenn man feine Dangel verschwiegen bat, so ift bies nur aus zu großer Berehrung bes Dannes gefcheben. Die Gebanten find meiftens eben nur fo hingeworfen, nicht gleichmäßig ausgeführt; oft tann man fie nur errathen, oft ift bie Berbindung gang vernachlaffigt ober verworren, oft unnöthiger Beise unterbrochen, ja zuweilen felbft in grammatischer Rlicfficht nicht gu rechtfertigen. Diese Unordnung in ben Schriften bes Ariftoteles erftredt fich nicht nur auf einzelne Gage, fonbern auch auf bie Busammenordnung größerer Theile, wie baraus fcon Mar fein mochte, bag bie Berausgeber unb Erklarer folder Schriften, welche fleifiger bearbeitet wors ben finb, nicht felten gu ben außerften Sulfsmitteln, nems lich Luden ober umgeschickte Ergangungen im Texte vorauszulegen, ihre Buflucht genommen haben. Genug, wenn wir nach ben uns erhaltenen Schriften allein urtheilen. follten, fo wurden wir im Gangen und bloß in Rudficht auf bie Darftellung ben Ariftoteles für einen schlechten Schriftsteller halten muffen. Bie ftimmt aber bamit bas Beugniß bes Gicero, welcher bem Ariftoteles nicht nur Rurge und Bulle, fonbern auch Lieblichkeit ber Rebe gas (pricht \*)? Wir find ber Deinung, bag Ckero fcmerlich allein von bem großen Rufe bes Berfaffers beftochen fo urtheilte, fonbern auch feine Renntnig ber eroterischen Schriften einen Ginfluß auf feine Deinung ausübte. In biefen, wenn wir aus wenigen Bruchftuden urtheilen bur-

<sup>\*)</sup> De invent. II, 5; top. 1. brevitas, copia et suavitas.

fen '), bebiente fich Ariftoteles einer viel reichern und fconern Darftellungsweise, als wir in feinen vorhandenen Schriften finden. Doch mehr als bies bewegt und bie Ungleichheit ber Schreibart in ben übrig gebliebenen Schriff. Es ift nicht bem Unvermogen bes Mannes gugufcreiben, wenn er int ben lettern meiftens weniger gierlich und angenehm fcreibt; vielmehr mochte Runft ber Rebe bier nur außer seinem Piane liegen. Die meiften ober alle Schwierigfeiten icheinen mir fich gu beben, wenn wir annehmen, daß bie Schriften bes Eriftoteles, melde, wie gezeigt, in einem unverfeimbaren Bufammenhange feben, nur jum Behuf feiner munblichen Bortrage ausgearbeitet und spater erft vom Ariftoteles ober von feinen Soutern berausgegeben worben find, vielleicht auch zuerft nur für folche, welche fie nach Anleitung feiner Bortrage gebrauchen tonnten. Daraus wurde es fich auch ertiaren laffen, bag in ber einen Schrift guweilen auf eine anbere verwiesen wird, welche erft nach ihr verfast worben iff. Ariftoteles riemlich fette bei weiterem Gebrauche folder Entwurfe manches ju, manches mochte er auch bei feinen Bortragen weglaffen und iderhaupt in ber Rebe, bem Bufammenhange eine Rachbalfe geben, welche wir jest vermiffen "). Damit icheint es auch übereinzuftimmen, baß

<sup>1)</sup> Mis Bruchstücke ber eroterlichen Schriften sehr ich an die Stelle aus dem Eudemos Plut. vonsnli ud Apoll. 27. und die glänzende Stelle, welche Cha. do mat. D. II., 37 überseit hat. Btod. vorm. LXXXVI. 28 u. 25. hat ein Paar Benchstücke aus einem Sespräche sehr einzunkur, welche mir aber mit. Kopp vers dächtig kad. Auch was Bent. Kimp. adv. math. IX, 20 segangeführt wird, dürfte aus einer eroterischen Schrift. sein.

<sup>2)</sup> Die Topiten find fraber gefchrieben, als bie Anameifen umb

in den Schriften des Anistotelies oft fast wörtliche Wiedenholungen ganzer Stellen grutmeber aus berselben Schrift oder aus anderen Schriften vorkammen, von welchen man nicht anders annehmen kann, als bag sie entweder die noch

had methen hiefe Top. VIII., 11; 15 citiet; da coalo II., 2 citirt bie Schrift über bie Bewegungen ber Abiere und boch follen bie Unterfuchungen über bie Ablere nach Motogrol. I, 1 erft auf Die Unterfachungen über ben Stermet folgen; in ber Mienzeschlichte V. 1 wird bie Schrift über die Pflanzen angeführt und boch feben mir and de gen. an. I, 1; V, S; de long. et brev. vit. 6 vergl. wit de gen. an. I, S; 4; 11; 20; II, 4; 7; de long. et br. wie of die Cante aber die Planten Bater als die Canten ther bie Abiere ift; nach ber Schrift da part. an. foll unmittele bar bie Schrift de gen. an. folgen, biefe aber citiet bie Schrift Wer bie Befachen bes Chiafes als eine frührer und verweiß auf Die Cafrift, aber bie Rabenng jaff auf eine fpatere, f. do gen. m. V. 1; 4; de part. an. IV, 14 fin. (Bujis de distributione Wet. Artet. p. 75 fchildt vor, für yerdone ju lefen merfang, was hebra micker in Mchinienigfelten derfelben Art nermiffelt), wahrend do sommo 8 die Schrift über die Rahrung als eine frührer eitist wird; de juv. et sen. 5 wird bie Schrift de part. an., bagegen de parti en. II, 10; III, G; IV, 28 merten bie Schriften de rende, und "da fherdereitjope, jegelche beit der Schtift do fiere all son. genen verbunden find, eitfet; in ber Schrift de anim. mot. 6 wich Die Schrift aber bie Beele und bie erfte Philosophie (Detaphysit) ungefffert, bas Gebe abei fchieft biefe Schift an bie Schrift that die Geeig neth big Geinen ihr anbangunben Wchriften ang bie Schrift negl yeredeue, boch mobl ber Abiere, foll nun erft folgen. Anbere bermideltere und nicht namentliche Citate verschweige ich bier, well ich fonft ju weitlauftig werben maßte. Etan tann freitlich manche biefen Citute fin Ginffhichfel artidom; aubene burch Berwerfeng ganger Bucher liefeitigen. Will man aber tricht eine gewellfeine Reitfe antoenben, fo wich boch book bas von mie Dotrerfte als Stefuttut übrig bleiben. Weine Annahme befatigen bie Underfrechungen Miebuhr's aber bie Athetreff bes Ariftstelet. El. Rie mifche Gefc. Sweite Aufl. I Wit. S. 20. Ibnn. 20. Riebuhr erflatt ifer auf eine eineliche Wale ben Unterfcheb gwifchen untuffin und afrierijäu Sariften.

einffianbigen Beichen einer nicht vollenbeten Morbanne sind wer and einer einer andere Bir fünge einer andere warts feben vorgetrogenen Lebre bienen follen ). Golche Schriften unn, welche urfprlinglich fur bie Bertrage bes Arifioteles vor feinen ausgewählten und gelehrtern Schie tern bestimmet waren und weiche gleichstem einem Corper ' ber gangen Behre bilben follten, fcheinen mie ble afmaine tifchen Boriften gewesen ju fein, auf alle filmigen bagegen tounte in biefen Goufften als auf epoterifche Goriften verwiesen werben. Deswegen gabie ich zu ben abroatiften Gorften nicht um die eigentlich phitosophischen, soudern auch bie Matungeschichte der Abiere, so wie auch bie Ratutigefcfichte ber. Pflanzen zu ihr gehören welche, wann fie und erhalten mare."). Bicht weniger: wirben biether bie ftrengenn Beibren ber Mhetorif und Pretit geborn ; beint fie fegen bie Menntnig ber Logit und Politik voonis "); fethit bie Proffeme find wir geneigt ju ben abroatiftien Schriften gut gablen, weil fie mannigfattige Solehofambeit porausfeigen und bie Unterfindungen ber Philosophie auf eine gelehrtere Meife weuipftens vorbreels ten. Bon ben groberifchen Schriften bagegen enochte nins .

<sup>1)</sup> Auf die Wiedenhotungen in der Motuphyfit hat man schon wehrmals ausmerksem gemocht. Gie bommen in ihr am häufigsten und in den größesten Wassen, befonders im 11. Buche vor; doch finden sie sich auch in andern Schriften.

<sup>2)</sup> Die Schrift do plantis, welche unter den Schriften bes Arifiateles steht, ist bekanntlich eine Nebersegung aus der beitten oder vierten Sand. Die ursprünglicher Chavakter läst sich daher nicht leicht erstären. Die Arabische Aussassungsmelse ist darin zuwellen sehr merklich.

<sup>5)</sup> Rhet. I, 2; poet. 19.

nichts Bollständiges erhalten sein. Sie geriethen wahrs scheinlich in Bergessenheit über den wissenschaftlichen Ins halt der akwatischen Schriften, in den Zeiten zumeist, in welchen man die schonere Form der Darstellung wenig beachtete.). Sie wirden und auch wahrscheinlich von keinem großen Gewinn für die Kenntniß seiner Philosophie sein; denn theils bestigen wir die ziemlich vollständige Darstellung derselben in den akwatischen Schriften, theils ist zu vernuthen, dass wenigstens in seinen Gesprächen nicht nur die Form, sondern auch theilweise der Inhalt von der strengeren Fassung seiner Lehre verschieden war.

Wenn wir die noch vorhandenen Schriften des Arisstoteles untersuchen, so können wir eine Erzählung nicht übergehn, welche von dem Schickale seiner akroatischen Schriften handelt. Diese Werke sollen zuerst auf den Theophrasivs, den Schüler und Nachsolger des Aristotesies, dann von diesem auf seinen Schüler Neleus aus Stepsis vererdt worden sein. Neleus aber habe sie nach Skepsis gedracht und seinen Nachkommen, unwissenschaftslichen Menschen, hinterlassen, die sie schliecht verwahrt, endlich sogar aus Furcht vor der Bücherzier ihrer Herren, der Pergamenischen Könige, unter der Erde verdorgen hatzten. Nachdem sie nun hier durch Nasse und Würmer geslitten, wären sie zuleht aus ihrer Verdorgenheit wieder

<sup>1)</sup> Eine Neberlieferung fagt, Aristoteles und sein Schüler Theophrastos hatten abgelassen, Dialoge zu schreiben, weil sie bemerkt hatten, das sie die Platonische Annuth nicht zu erreichen vermöchten. Basil. magn. op. 167. So muß ich auch gestehen, das ich mir die Kunst des Aristoteles in der Darstellung nicht groß benden kann.

hervorgezogen und fur viel Belb einem Bucherfreunde, Apellifon bem Teier, vertauft worben. Diefer, ein nicht febr philosophischer Dann, habe bie Stellen, wo bie' Banbichrift gelitten, auszufüllen fich bemubt, ohne gladlichen Erfolg, und fo habe er bie Bucher vollet gehler Spater jeboch fei bie Bucherfammlung bermisgegeben. bes Apellikon mit ber Athenischen Beute in Die Banbe bes Gulla und mach Rom getommen, wo fie ber Grammatiter Tyrannion fur die Ariftotelischen Schriften benutte. Won biefem aber foll enblich ber Peripatetiffer Andronikos von Rhodos Abfchriften erhalten und gur Ans. ordnung ber Ariftotelischen Werke benutt haben \*). Auf biefe Ergablung icheint man ju großes Gewicht gelegt ju . haben, wenn man aus ihr folgern zu muffen glaubte, bag bie Schriften bes Ariftoteles uns in einer fo gerrutteten Beftalt übertommen maren, wie tein anberes Wert bes Alterthums. Jene Erzählung icheint aus einer lobpreifen-

<sup>\*)</sup> Strab. XIII. p. 124 f.; Plut. v. Syll. c. 26; Athen. V, 53 p. 214. Brgl, Brandis aber bie Schickfale ber Ariftotetischen Bicher und einige Kriterien ihrer Echtheit im Rhein. Mus. für Philol. I., S &. 286 f. unb Kopp Rachtrag zur Untersuchung iber das Schickfal ber Ariftotelischen Schriften ebenbaf. III., 1. C. 93 f. Stahr Aristotelia II. Die Schickfale ber Aristotelischen Schriften bon Triftoteles bis auf Anbronikos von Rhobos. Brandis, indem er die Michtigkeit ber gegebenen Erzählung befireitet, scheint berauf ju großes Sewicht zu legen, bag im Fall ber Richtigkeit bie Accension, welche Anbronikos von ben Schriften bes Aristoteles beforgte, eine fehr überwiegenbe Autoritat gehabt haben mußte. Er beauste ja auch die Urschriften bes Aristoteles nicht unmittelbar, Unbene benutten auch biefelben Schriften, welche Myrannion benutt hatte, und es ift auch nicht einmal gefagt, bas in ber Bibliothet bet Refens die Schriften von ber eigenen Sand bes Ariftoteles gemelen.

den Empfehlung ber Ausgabe Aristotelischer Schriften, welche Andronikos besorgt hatte, gestossen zu sein; neben dieser aber haben wahrscheinlich, um nicht zu sagen gewiß, ans dere Ausgaden sich gefunden!) und es konnte eine vers gleichende Schätzung der verschiedenen Ausgaden stattsins den. Auf jeden Fall sind die akroatischen Schriften des Aristoteles nicht allein aus der Bibliothek des Neleus und zugekommen, und man hatte daher auch nicht nothig, zu den Ergänzungen des Apellikon seine Zustucht zu nehs men oder die aus der Beschädigung der Handschriften entstandenen Lucken anders zu ergänzen oder bestehen zu lassen.

Es ist als gewiß anzunehmen, daß der angeschrten Ueberlieferung nur beswegen ein so großes und übermäßis ges Gewicht beigelegt worden ist, weil man die Anords nung der Aristotelischen Schriften zum Theil so rathselhaft fand und weil die Angaben der Alten und die eigene Anssicht so mancherlei Zweisel über die ganze oder theilweise Echtheit dieser Werke zurückließen. Wir wissen aus den

<sup>1)</sup> Dies geht baraus hervor, daß von einigen Schriften, wie von den Kategorien und Analytiken, mehrere verschieden lautende Abschriften vorhanden waren. In der Alexandrinischen Bibliothek soll es Werte aus der Bibliothek des Aristoteles und des Releus gegeden haben. Athen. L. p. S. Athendos sagt, alle Schriften des Releus wären nach Alexandrien gekommen, welches der obigen Angabe widerspricht. Der Grammatiker ist nicht genau. Lange vor dem Andronikos soll Ptolemäos Philadelphos über die Aristopen Werke geschrieden haben. David ad vat. in achol. in Arist. p. 22 a.

<sup>2)</sup> Andronikos nahm in seiner Schrift über die Aristotellschen Werte auf die Alexandrinischen handschriften Rücksicht. S. Branz die a. a. D. S. 250. Ann. 42.

Enflarern bes Ariftoteles, bag viele verschiebene Bearbeis tungen einer und berfelben Mufgabe ), viele unechte Schriften unter bem Ramen bes Ariftoteles im Umlauf waren. Es werben biervon mehrere Grunbe angeführt "), unter welchen und ber wichtigfte ift, bag bie Peripatetiter, Theophraftos, Eubemos, Phanias, in Nachelferung ihres Lebe rers, abnliche Schriften unter benfelben Titeln binterlaf. fen batten, welche alsbann gur Berwechfelung Berahlaf. fung gegeben. Run mochte es allerbings fcwer fein, beit Souler, welcher mahricheinlich nicht nur bie Dentweise, fonbern auch bie Schreibart bes Lehrers getreulich nachabmte, von bem Lehrer ju unterfcheiben, um fo fchwerer, als die Beife bes Ariftoteles fehr hervorftechende Buge an fich trägt, welche nicht eben großes Zalent zu verlangen fceinen, um einigermaßen taufcenb nachgeahmt zu werben. Daber icheint bie Gichtung beffen, was bem Aris floteles zugebort und was feinen Schulern, allerdings febr fcwierig ju fein. hierzu tommt bas lodere Gewebe ber Ariftotelischen Berte, welches nicht felten 3weifel ers regt hat über bie Echtheit ber Theile, wenn auch bie Edtheit bes Gangen bewiefen gut fein ichien, bie Beschaffenheit bes Aertes, welche vielen 3meifeln Raum lagt ), und bie große Daffe ber gelehrten Renntniffe,

<sup>1)</sup> Es werben zwei verschiebene Bearbeitungen ber Kategorien und vierzig Bücher ber Analytiken erwähnt. Simpl. in categ. fol. 4 b; Ammon. Herm. in categ. fol. 3 b; Schol. in Arist. p. 89 a. Auch vom 7. B. ber Physik waren zwei Ausgaben vorhanden. Simpl. phys. f. 242 a. Die brei verschiebenen Ethiken sind noch cia Beispiel berselben Art.

<sup>2)</sup> Ammon. Hern. l. l.

<sup>5)</sup> Die Berliner Ausgabe des Ariftoteles hat bas große Ber-

welche jur vollftanbigen Beurtheilung aller Berte gebort. Dagegen giebt es auch einige außere Bulfen, welche willfommene Baltpuntte fur bie gefchichtliche Unterfuchung barbieten. Bu biefen ift es gu gablen, bag bie Erflarer bes Ariftoteles vom Andronitos von Rhobos an eine ununterbrochene Reihe bilben und fur bie Echtheit vieler Schrifs ten Beugniß ablegen, nicht verwerfliche Gewährsmanner, ba fie bie Ariftotelische Lehre von ben Bufagen ber als teften Peripatetiter nicht felten ju unterfcheiben mußten, auch Stellen aus ben Schriften ber Ariftoteliter gebrauchten , welche bie Echtheit ber vorhandenen Berfe mahricheinlich machen ober beweisen '). In rein geschichtlicher Unterfuchung möchten wir über bas, was Anbronifes, Abraftos und Alexandros von Aphrobifia fur bie Berte bes Ariftoteles gefammelt haben, wohl nur felten binaustommen. Roch eine anbere Bulfe find uns bie Anführungen ber einen Schrift bes Ariftoteles in ber anbern, von welden wir icon fruber gesprochen haben und welche awar vielleicht nicht immer gang ficher find, boch auch nicht felten fo in ben Busammenhang eingreifen, bag fie nicht wohl vermißt werben tonnen \*). Diefe Anführungen ftellen uns

dienst, der vernachläffigten Kritik bes Aeptes, über welche die erfte Auflage klagte, abgeholfen zu haben.

<sup>1)</sup> Neber biese Beugnisse hat Brandis in der zweiten Abtheilung der angeführten Abhandlung im Rhein. Wuf. f. Philol. I, 4. S. 259 f. eine fehr bankenswerthe Abhandlung geliefert.

<sup>&#</sup>x27;2) Wir wollen hier ein Berzeichnis biefer Citate geben, welches vielleicht nicht ganz vollständig ist, da wir nicht gerade zu dies sem Iwed die gesammten Schriften des Aristoteles von neuem durchgelesen haben. Es sollen auch nur die ausbrücklichen Bengnisse ans gegeben werden. 1) categ. werden citiet met. VII, 1 (ra nech

bie meiften Schriften bes Aristoteles fest, soweit es von solchen Anführungen geschehen kann. Bulett muß freilich '

rev noongwis). Arenbefenburg do cat, p. 5 bezieht bies Citat auf met. V. 7, wo jedoch felbst wieder bie Rategorien vorausgesest werben. In Rudficht hierauf habe ich baffelbe fiehen laffen. Sonft eber hat mich Brandis (Abhandl, b. Berl, Atab. b. B. v. I. 1834 S. 82) burch Begiebung auf met. X, 1 in. belehrt, baf ich im Juthum war. 2) top, werben citirt de interpret, 11; angl, pr. I, 1; 80; II, 15; 17; de repr. soph. 2; rhet. I, 1; 2; II, 21; 24; 26. 5) analyt, werben citiet de interpr. 10; analyt, post, I, 3 (τὰ περὶ συλλογισμοῦ); top, VIII, 11; 15; de repreh. soph. 2; met. VII, 12; eth. Nic. VI, 3; eth. Kad. I. 6; II, 6; 10; magn. mor. II, 6; rhet. I, 2 mehrmais. 4) repreh. soph. werben wahrscheinlich citiet de interpr. 6 fin. 5) phys. werben als fpatere Schriften versprochen anal. post, II, 12 (ra περί πινήσεως), citict meteor. Ι, Ι (περί των πρώτων αλιίων τὸς φύσεως και περί κάσης κινήσεως φυσικής); met. I, B; XI, 6; 8; XII, 8; XIII, 1. 6) de coelo mirò citirt meteor. I, 1. 7) de gen. et corr. wirb citirt met. I, 1; vielleicht auch de gen. u. IV, 3 (τὰ περί τοῦ ποιείν και πάσχειν διωρισμένα); de un, II, 5 (of παθόλου λόγοι περί του ποιείν και πάσχειν); de sensu 3 (περλ μέξεως). 8) meteorol, merben citirt de plantis II, 2. 9) histor, anim, with citiet de part, an. II, 1; III, δ; 11; IV, 5; 8; 10; 11; 12; 13; V, 3; de gen. an. Ι, 3; 4; 11; 20; JH, 1; 8; 10; 11; de an. inc. 1; de respir. 12; 10) de part, an. mith citirt de gen. an. I, 1; 15; 19; de juv. et sen. 3; de comm. an. mot. 11 fin. 11) de gen. an. with als folgende Schrift angeführt da part, an. II, 5; III, 5; IV, 4; 12; de comm. an. mot. 11 fin.; hist. an. III., 22. 12) de saina mirb citirt de interpr. 1; de gen. an. II, 8; V, 1; 7; de an. inc. 19 (als nachftfolgende Schrift); de sensu 1; 8; 4; de seano 2; de semniis 1; de resp. 8; de comm. an. mot. 6; 11 fm. 15) de sensu mirb citirt de part, an. II, 10; de gen. M. V, 2; 7; de comm. an. mot. 11 fin.; with angefünbigt meteer. I, S. 14) de memor, with angefunbigt de sensu I, citirt de comm. an. mot. 11 fin. 15) de somno mirb angritinbigt de asim, III, 9; de sensu 1, citirt de gen, an, V, 1; de comm. sa, mot, 11 fin, de part, an. II, 7, 16) comm. an, mot, wirb citict de cools II, 2, wenn hier nicht vielmehr de inc. an. ge-

such in diesen Untersuchungen immer das ben Ausschlag geben, was man die innern Kennzeichen zu nennen pflegt, b. h. wir mussen aus bem Busammenhange der einzelnen Werke untereinander und aus der Uebereinstimmung, in welcher das Einzelne mit dem Ganzen der Aristotelischen Schreibart und Sinnesart steht oder nicht steht, auf seine Echtheit oder Unechtheit schließen.

Bu einer wissenschaftlichen Sichtung ber Schriften, welche wir unter bem Ramen bes Aristoteles besiten, ist es bisher noch nicht gekommen; ja es scheint kaum, als wenn die Stimmung unserer Zeit einer solchen günstig wart, wenn man aus den wilden Versuchen in dieser Art, welche neuerlich hervorgetreten sind, etwas schließen barf. Wir haben es glücklicher Weise hier nur mit den Schriften zu thun, welche zur Kenntniß der Aristotelischen Phisosophie wesentlich beitragen, und über diese wird sich leichster ein Urtheil abgeben lassen, als über andere, welche

meint ift. 17) de inc. an. wirb citiet de an. mot. IV, 11 in. 18) de long, et brev, vit, als spatere Schrift de gen, an. IV, 10. 19) de juv, et sen, wirb angefünbigt de sensu 1; de long. et brev. v. 6. 20) de vita et morte cómbas. 21) de respir. wirb augefünbigt de an. III, 9, de sensu i, citirt de part. an. III, 6; IV, 18, 22) othica werten citiet pol, III, 9; 12; IV, 1; met. I. 1, boch fo, bas baraus nicht bervorgeht, welche ethis fche Schrift gemeint fei. 29) polit, werben citict rhot. I. 8. 24) rhet, wird versprechen de post, 19. 25) de post, wird versprochen pol. VIII, 7, citirt rhet, III, 1 mehrmals. 26) probl. merben citirt de part, an. III, 15; de gen. an. II, 8; IV, 4; 7; de somno 1; meteor. II, 6; de somno 2; de vita et merte 5. 27) motaph. werben als fpatere Schrift angeführt phys. II, 2. citirt de comm. an. mot. 6. Es ift bemertenewerth, bas in allen biefen Citaten teine einzige entichieben unechte Schrift angeführt wird.

mehr einzelnen Unterfuchungen angeboren. Boraus erinnern wir, bag man bei Entscheibung über bie Echtheit ber Ariftotelischen Schriften nicht baffelbe Daag anlegen darf, was bei anbern Werfen bes Alterthums entscheibenb fein mochte. Man muß auf bie eigenthumliche Befilmmung, auf die mabriceinliche Entftehungsweise, von melden Dingen icon fruber bie Rebe mar, beftanbige Rud. ficht nehmen. Gelbft ber Begriff ber Echtheit mochte in - biefem Falle anbers gu faffen fein, als wie er fonft mit Recht genommen wirb. Denn febr mabricheinlich befigen wir unter ben Werten bes Ariftoteles mehrere von ihm nicht ober wenigstens nicht in biefer Form herausgegebene Schriften. Go, um fogleich in bas Einzelne einzugebn, hat offenbar bas, was wir unter bem Titel ber metaphyfifden Schriften als ein Bert befigen, unmöglich von bem Berfaffer die jegige Ordnung ober vielmehr Unorbnung erhalten tonnen, und boch zeigen bie einzelnen Abbandlungen unzweibeutig bie Gelehrfamfelt, bas Urtheil und ben Stil bes Ariftoteles. Rathfelhaft ift gewiß bie Bufammenftellung biefer Bucher und ihrer einzelnen Theile; fie fpottet aller Berfuche, fie in bie ursprünglichen Glies ber jurudjubringen, welche Ariftoteles ihr gegeben haben mochtes fie ift auch von ber Urt, bag fie nicht bem Frage ber Burmer jugefchrieben werben fann, benn uns fiort in ihr weniger ber Mangel als ber Ueberfluß, und bag fcwerlich ein Anordner auch ber außersten Mittelmäßigteit fie erfinden tonnte. Um fo naber liegt uns bie Bermuthung, bag Ariftoteles felbft teine vollftanbige erfte Philosophie, fonbern nur einzelne Abhandlungen über Gegenftanbe ber Urt binterlaffen babe, bag aber Spatere,

ohne burch frembe Buthat Busammenhang zu erkunsteln. jene Auffate in eine Sammlung jusammenbrachten 1). Geltfam in anderer Art ift es, bag wir einen Ueberfluß an ethischen Schriften unter ben Berten bes Ariftoteles befiben. Befagen wir aber nur eine von ben brei Ethilen, fo wurde wohl faum ein verwerfendes Urtheil über fie gefallt werben tonnen, fonbern bochftens wurden 3meifel beim Einzelnen auftommen, von welchen einige es uns wahrscheinlich machen, bag bie Gubemische und bie fogenannte große Ethit nur aus Bortragen bes Ariftoteles entftanben fein mochten. Ueber bie Echtheit ber Politif tann uns tein 3weifel übrig bleiben; auch erhellt aus ihr, bag Ariftoteles über bas Sauswefen fcreiben wollte; ber erfte Theil ber noch vorhandenen Schrift über Diefen Gegenstand ift jedoch mabricheinlich nur in einem Auszuge bes Theophraftos auf uns getommen 2). Ferner bie Schrifs ten, welche gewöhnlich unter bem Ramen bes Organon zusammengefaßt werben, halten wir für Schriften bes Aristoteles ihrem wefentlichen Umfange nach, wiewohl gegen ben zweiten Theil ber Rategorien, bie fogenannte Dypotheorie, nicht unerhebliche Ginwurfe gemacht werben kommen, und bie Schrift über bie Sate (negl equepolas) von einem alten Kritiker verworfen, von einem anbern,

<sup>1)</sup> Bergl. Asclop. in Schol. in Arist. p. 519 b; Brandis über bie Aristotelische Metaphysit in b. Abh. ber Berl. Akabem. b. Ab. 1834. S. 63 ff. Kie sehr weicht diese gründliche Untersuchung von der Vertheidigung des vollständigen Zusammenhangs der Arist. Metaphysit ab, welche Nichtlet (examen critique de l'ouvrage d'Aristote intitulé métaphysique etc. Par. 1836) versucht hat.

<sup>2)</sup> Bergl. Gottling's Borr. gur Defonomit bet Ariff. p. VII f.

wie es fcheint, flegreich vertheibigt murbe '). Bon ben phofischen Buchern ift querft bie Phyfit vielleicht bas Beit, welches unter ben Schriften bes Ariftoteles am beften beglaubigt ift und nur eine eben fo blinbe, als leichtsinnige Berehrung bes Ariftoteles tann es unternebs men, bebeutenbe Stude biefes Gangen aus bem überliefeten Bufammenhange herausgureißen. Dit biefer Schrift aber bangen bie meiften ber physischen Schriften fo gufammen, baf nicht wohl eins aus ber gangen Reihe feb-Die Schriften über ben himmel, über bas Entfleben und Bergeben, bie Meteorologie, Die Schriften über bie Thiere, über bie Seele und bie fleinen Abhanbs lungen, welche an bie lettern fich anschließen, bilben els nen foftematischen Fortschritt, in welchem wir überall ben gelehrten und orbnenben Geift bes Ariftoteles wieberertemen. Rur die Schrift über bie Bewegung ber Thiere ift in biefen Bufammenhang tilcht leicht unterzubringen, efdeint aber sonft unverbachtig. Die Probleme find freis lich in großer Werwirrung auf uns gekommen, enthalten jeboch mabricheinlich ungeordnete Sammlungen bes Aris foteles über verschiebene Fragen, beren Lofung er fuchte. Seine Lehre aus benfelben erforfchen gu wollen, fcheint graptlich, theils weil fie wohl nur vorlaufige Gebanten mb Ginfalle enthalten, theils weil fie in großer Unorbs Dag bie Schrift über bie Belt nicht vom ming finb 2).

<sup>1)</sup> Andronites von Sthodos verwarf das Buch de interpretatione und die Hypotheorie; Alexandros von Aphrodisia vertheis digte sie. Alex. Aphr. ad libr. I. Analyt. fol. 52. u. ed. Ald.; Booth. in categ. IV. init.; Simpl. in categ. fol. 95 d.

<sup>2)</sup> Bergi. Bojesen de problematis Aristotelis diss. Hafn, 1856. a.

Aristoteles sei, ist hinlanglich bewiesen. Die übrigen Schriften in ber Sammlung Aristotelischer Werke haben für uns keine ober nur sehr geringe Bebeutung.

## 3meites Capitel.

Die Philosophie bes Aristoteles im Allgemeinen.

Wenn man von der Platonischen zur Aristotelischen Philosophie kommt, so bemerkt man sogleich, daß beide zwar für nahe an einander liegende, aber doch für wesentslich veränderte Zustände bereitet sind. Das eben ist das Zeichen großer Geister, daß sie das Eigenthumliche ihrer Zeiten fast vollständig bezeichnen.

Albenische Wesen meistens nur zur Beobachtung der Zeits verhältnisse, zur Sammlung in sich selbst und zur innern Betrachtung seiner verschiedenen Richtungen bestimmt zu sein schien, so hat auch seine Philosophie meistens auf die Anschauung des Innern sich gewendet und das Aeusere salt nur in der Rücksicht beachtet, inwiesern es Sinstuß auf die Gestaltung des Innern gewinnt. Inzwischen so wie es die Bestimmung des Wenschen nicht ist, sich in sich selbst zu vertiesen, so hatte auch der Sang der Ereignisse allmälig eine Lage der Dinge herbeigesührt, in welcher der

Beift ber Griechen balb auf bas Meufere feiner Umgebungen ju bliden veranlagt wurde. Die großen Bewegungen, welche jest in ber Geschichte begonnen und gum Theil fcon ibre Erfullung gefunden hatten, verbreiteten bas gries difche Leben, welches nun fich in fich felbft faft ausgelebt hatte, auf einen größern Schauplag und es ichien, als wenn alles, mas bisher in bem Innern Griechenlands ant geistiger Bilbung fich gefammelt hatte, nur bagu bestimmt fei, bie außern Umgebungen gu bilben unb gu geftalten. Bei einem folchen Buftanbe ber Dinge lag nun ber Biffenschaft hauptsächlich zweierlei ob, theils bas, was bisber bem griechischen Beifte in ben Wiffenschaften und Rimften gelungen mar, aus ber Berftreutheit, in welcher es bei ben Erfinbern aufgetreten war, gu fammeln, theils eine moglichft vollständige Anschauting von bem außerlich Borhandenen gu geben, auf welches die bilbenbe Thatigfeit fich ju richten hatte. Diefen Aufgaben bat Ariftoteles nach Rraften ju genügen gefucht. Daraus muß man fich feine encyklopabifchen Beftrebungen und feine vorberrichenbe Reigung gur Phyfit, zwei Bauptpuntte feines wiffenschaftlichen Charafters, ertlaren.

Waren nun so bie Wicke bes Aristoteles auf die versschiedenartigsten wissenschaftlichen Westrebungen und zus gleich auf die Masse der natürlichen Erscheinungen gerichtet, so muste es ihm eine schwere Aufgabe sein, alle versschiedenen Meinungen über dieses gesammte Gebiet der Gedanken zu sammeln und zu vergleichen, um daraus den wahren Gehalt in sein rechtes Licht zu sehen. Dass er eine solche schwierige Aufgabe sich gestellt hatte, sehen wir daraus, daß er nicht geringen Werth auf die Untersuchung

aller ber Deinungen legte, welche von frubern Philosophen ober von wiffenschaftlichen Dentern ausgesprochen worden waren. Denn bie Untersuchung folder Meinungen werbe entweber ju neuen Ergebniffen fubren, ober boch die fcon ausgebilbeten Bebanten beftatigen \*). Das ber ift feine Forfchung nach allen Geiten auf bas Thats fichliche gerichtet. In ber Philosophie überhaupt erforscht er bie verschiebenen Meinungen ber Philosophen und knupft an fie feine eigenen Untersuchungen an; in ber Phyfit beruht ein großer, wenn nicht ber großefte Theil feiner Berbienfte auf ber Ausbildung ber Naturgeschichte und auch in ber Ethit ober Politit fommt ihm vieles barauf an, bie Deinungen theils ber Gingelnen, theils ber Staaten über bas Rechte und Gute zu vergleichen. Diefes Beftreben bes gelehrten Mannes ift nun feinesweges nur in einzelnen Schriften an ben Tag getreten und von feis nen philosophischen Untersuchungen gefchieben, fonbern mitten in feine Philosophie mischt es fich ein, ja bilbet nicht felten bie Grundlage feiner philosophischen Forfchung. Man tann fich bei biefer Richtung bes Ariftoteles nicht wundern, bag er ben thatfaclichen Ertennts niffen einen großen Werth beilegte. Doch wie febr er auch bie Erfahrung und bie Bahrnehmung, aus welcher jent entspringt, loben mochte, fo war er boch feinesmeges ungeneigt ober unfahig, bem philosophifchen Buge gu folgen, welchen Gofrates und Platon genahrt hatten, vielmehr ift es ihm barum zu thun, nicht bas Worhandenfein ber Erfcheinungen, ober wie er fich auszubruden pflegt,

<sup>&</sup>quot;) Met. I, 5; top. I, 2.

bas Dag, fonbern bie Grunbe ber Erfcheinungen, ober bas Deswegen und Darum zu erkennen, und ein fo unfabiger Schuler bes Platon war er nicht, bag er es batte überfeben tonnen, wie bie volltommenfte Biffenfchaft in ber Ertenntniff ber erften Grunde und bes Guten beftebe ). Indem er nun auf folche Weise bas Thatsachliche und bas philosophische Ertennen ber erften Grunbe mit gleichem Gis fer zu umfaffen ftrebte, muffen wir in ibm ben wabrhaft philofophifchen Geift ertennen, welcher nichts Thatfachliches feiner Beachtung fur unwerth balt, aber bie Ertenntnis ber erften Grunbe am bochften fcatt. Mun konnte es jeboch auch von ber anbern Seite nicht fehlen, bag bie entgegengefetten Beftrebungen bes Ariftoteles theils nach bem, was ber finnlichen Empfindung gunachft liegt, theils nach bem, was von ihr fich am meiften entfernt und ben bochften Grunder fich nabert ), juweilen in einem icheinbaren Biberfpruche fich barftellten, und hieraus geht auch wohl bann und wann ein Schwanten in ber Meinung des Aristoteles hervor. Dies ließ sich um so mehr erwar-

<sup>1)</sup> Met. I, 2. μάλιστα δὲ ἐπιστητὰ τὰ πρῶτα καὶ τὰ αἰτια· διὰ γὰρ ταῦτα καὶ ἐκ τούτων τάλλα γνωρίζεται, ἀλὶ οὐ
ταῦτα διὰ τῶν ὑποκειμένων. ἀρχικωτάτη όὲ τῶν ἐπιστημῶν
καὶ μᾶλλον ἀρχικὴ τῆς ὑπηρετούσης ἡ γνωρίζουσα τίνος ἐνεκά
ἐστι πρακτέον ἔκαστον· τοῦτο δ' ἐστὶ τὰγαθὸν ἐν ἐκάστοις,
δὶως δὲ τὸ ἄριστον ἐν τῆ φύσει πάση. ἐξ ἀπάντων οῦν τῶκ
ἐξημένων ἐπὶ τὴν αὐτὴν ἐπιστήμην πίπτει τὸ ζητούμενον ὄνομα
(κc. τῆς σοφίας)· δεῖ γὰρ αὐτὴν τῶν πρώτων ἀρχῶν καὶ αἰτῶν εἴναι θεωρητικήν· καὶ γὰρ τὰγαθὸν καὶ τὸ οῦ ἔνεκα ἔν
τῶν αἰτίων ἐστίν.

<sup>2)</sup> L. l. σχεδόν δή και χαλεπώτατα ταύτα γνωρίζειν τοίς κνθρώποις τὰ μάλιστα καθόλου ποβέωτάτα γκο τών αίσθήστών έστιν.

ten, je mehr er in feinem Philosophiren bie entgegengefesten Anfichten ber Philosophen vor Augen hatte und in bem Beftreben begriffen war, bie verschiebenen Deinungen ber Runftverffanbigen unter einander zu vergleichen und zu verfohnen. Daraus erflart fich bas fleptifche Werbalten bes Ariftoteles in vielen Unterfuchungen, bie baufigen Befdrantungen, welche er feinen Gagen beifügt, und bie Art, wie er felbst Ausnahmen von feinen allgemeinen Regeln in ber Natur geftattet. Um meiften aber zeigt fich fein 3weifelmuth, wenn er, in irgent einer Unterfuchung über bie Grunbe ber Erscheinungen begriffen, ploglich von ben Erscheinungen felbft fich verlaffen fieht und nun boch etwas battiber bestimmen foll, wie folche feinen allgemeinen Grunden gemäß fein mochten. Dann\_ gefteht er und wohl, bag er nicht zu behaupten mage; man muffe abwarten, wie bie Erfcheinungen fich zeigen wurden, benn ben Erscheinungen muffe man mehr trauen, als ben vernünftigen Grunben '); überhaupt tonnten bie vernünftigen Grunde nicht biefelbe Benauigkeit erreichen, welche in ber finnlichen Empfinbung fich finde "). Bierin verkindet fich benn allerdings nicht nur fein Wistrauen in bie Ertenntniß ber Grunbe, fonbern auch eine gewiffe

De gen. anim. III. 10. οὐ μὴν εἴληπταί γε τὰ συμβαίνοντα ἐκανῶς, ἀλλ' ἐάν ποτε ληφθή, τότε τῆ αἰσθήσει μᾶλλον τῶν λόγων πιστευτέον καλ τοῦς λόγοις, ἐὰν ὁμολογούμενα δεικνύωσι τοῦς φαινομένοις.

<sup>2)</sup> Polit. VII, 7 fin. où yào the adthe ancistar des treese dia te tar loper nat tor propieres dia the alodh-asse. Gine andere ancisten with bagegen auch ber hibern, von ber Empfindung entferntern. Wiffenschaft zugeschrieben. Met. I, 2.

Bei allen solchen Zweiseln jedoch können wir nicht verstemen, daß er von sichern Ueberzeugungen über die höchsten wissenschaftlichen Aufgaben ausgeht und daß er nur in den Anwendungen seiner obersten Grundsätze auf das Gebiet der Erfahrungen eine größere Ungewissheit zeigt. Worin dies gegründet sei, wird sich uns später bei den Untersuchungen über die Theile der Philosophie deutlicher zeigen.

Beim Ariftoteles alfo, fo wie beim Platon, finben wir noch feinesweges eine firenge Sonberung ber Philofopbie von bem, was anbern Breigen ber Biffenfchaft ober ber geiftigen Bilbung angehort, und beswegen bas ben wir auch bier bas Gefchaft vor uns, bem Begriffe gemäß, welchen Ariftoteles von ber Philosophie batte, bas Philosophische in seinen Werken von ben untergeords neten wiffenschaftlichen Beftrebungen, welche mit ibm gemifcht find, abzusonbern. Wenn Platon noch vielfaltig fich bin und ber manbte, um ber Philosophie unter ans bern geiftigen Beftrebungen ihre fefte Stelle ausjumits teln, fo begnugt fich bagegen Ariftoteles ju biefem 3mede mit einer gang einfachen Betrachtung. Dies tann als ein Ergebniß ber fortgeschrittenen philosophischen Bilbung angefebn werben; bent offenbar flugt fich bie Gicherheit bes Ariftoteles in feiner Anficht auf bie Ergebniffe ber Platonischen Untersuchung. Um meisten tritt bem Aristos teles ber Begriff ber Philosophie in einer Bergleichung ber Dialettit, ja felbft ber Sophiftit mit ber Philosophie hervor. Denn die Dialektiker und bie Sophisten trachten nach bemfelben Unfebn, in welchem mit Recht bie Philos

fophen ftehn '). Dun bemertt Ariftoteles, daß alle Biffenschaften von gewiffen eigenthumlichen Grunbfagen ausgehn, bag aber auch wieber über biefe Biffenfchaften eine Untersuchung moglich fei, jeboch nicht aus ihren eigenthumlichen Grunbfagen, indem biefe Grunbfage felbft gu ihnen gehoren; beswegen muffe man aus folden Grunds. fagen über fie bie Unterfuchung führen, welche für alles gelten und als Grundfage eben fowohl ber einen, als ber anbern Biffenichaft angefebn werben tonnen. Go führe bie Dialektik ihre Betrachtungen burch, von bem in ber Meinung Beruhenben (2006ofor) ausgehend und eine jebe Wiffenschaft zum Gegenstanbe ihrer Forschung machend, wobei man bemerten mag, bag Ariftoteles bas Wort Dias lettit in einem anbern Ginne gebraucht, als Gofrates und Platon. Aber nur eine versuchende Runft fei bie Dias · lettit, mabrend bie Philosophie auf benfelben Gegenstand ihr Augenmert richtenb nicht bas in ber Meinung Stebende berudfichtige, fondern burch wiffenschaftlichen Beweis die Grunde aller Wiffenschaft gur Erkenntnig bringe 2).

<sup>1)</sup> Mot. IV, 2.

<sup>2)</sup> Top. I, 2. We von bem Rugen bet Dialettit für bie Philosophie die Rebe ist: Eri de node ra nowra row neol exacting enigraphy dexor. Ex mer yan row olxelwe row neol enigraphy dexor enigraphy dexor devende einer neol enigraphy dexor devende einer ri neol enigra, eneigh nowrat al dexal andrew elgi dia de row neol enagra erdoswe arayan neol adrow dieldein rowro d'Idion fi maliora olxelor row dialextings egrin estencial yan obsa node ras anagon row medican dexag odde exet. Ib. VIII, 11; de ropreh, soph. 2; met. IV, 2. and egri row gelogiou neol narrow dinagon democir. Ib. c. 3; phys. I, 2. Pierher gehort auch die Bergleichung ber Dialettit mit ber Rhetoril. Rhet. I, 1.

Deswegen sucht Aristoteles nach einem allgemeinen Bes
griffe, welcher ben einzelnen Wissenschaften zum Grunde
liegt und welcher baber Gegenstand ber Philosophie sei,
tmd er sindet ihn in dem Begriffe des Seienden.). Dess
wegen sucht er auch nach einem obersten Grundsaße, von
welchem alle Wissenschaften abhangen, und ein solcher Grundsaß ist ihm der Saß des Widerspruches.). Auch
darin stimmt er mit dem Platon überein, daß dieser Ans
sang der Philosophie ein Voraussehungsloses sein musse;
denn das, was einem seden nothwendig sei, wenn er irgend etwas Seiendes erkennen wolle, durse nicht als eine
Voraussehung angesehn werden.).

Bergleicht man diesen Begriff der Philosophie mit dem Platonischen, so mochte man vielleicht beibe für ganz gleichbedeutend ansehn und doch ist ein wesentlicher Uns terschied zwischen ihnen, auf welchen man erst dann recht ausmerksam wird, wenn man das Verhältnis untersucht, in welchem Aristoteles die Philosophie zu andern Entwicklungen der menschlichen Seele sich denkt. Denn eben indem er die Philosophie als eine Wissenschaft bezeichnet von den obersten und allgemeinen Gründen des Seins, trennt er sie wesentlich von allen Arten des Handelns und des Thuns. Zuerst hat sie gar nichts mit den Künsten

<sup>1)</sup> Mot. IV, 2. obre nat ro örre, h ör kore, rerà thia mut raut kore, negt ar rou gelogogov kneukhaabae ralnbes. Darauf folgt bie Bergleichung bes Philosophen mit bem Dialektiker und Sophisten.

<sup>2)</sup> Ib. c. S.

<sup>5)</sup> L. L. — και άνυπόθετον: ἢν γὰρ ἀναγκαῖον ἔχειν τον ἀτιοῦν ξυντέντα τών ἔντων, τοῦτο οὐχ ὑπόθεσις.

bes Lebens gu fchaffen, welche irgent einen befonbern 3wed außer fich felbst verfolgen und nicht bas Ewige und Rothwendige, welches immer auf gleiche Beife fich verhalt, fonbern bas, was unter verfchiebenen Umfanben verfchieben fein tann, gu ihrem Segenftanbe baben '); baun aber unterfcheibet fie fich auch von ber fittlichen Ginficht (poé-2700c) in bem Banbeln, welches feinen eigenen 3wed in fich felbst hat; aber ebenfalls nicht auf bas Ewige und Unveranderliche, fonbern auf bas, was auf verschiebene Beife fein tann, fich bezieht und baber nur in ber Rud. ficht ber Bernunft auf ben begehrlichen Theil ber Geele fich ausbilbet umb beswegen ber Meinung anbeimfallt "). Die Beisheit bagegen, nach welcher bie Philosophie ftrebt, ift allein auf Erkenntniß gerichtet fowohl ber Granbe und Grenzen alles Beweises, ais auch beffen, was von biefen Granden burch ben Beweis abgeleitet werben tenn "), und fo ift fie ganglich geschieben won bem menfchlichen Gute, nach weichem wir ftreben tonnen. Run wollen wir ben Ariftoteles nicht eben tabeln, bag er ben Breis ber Philosophie enger umschrieb, indem er fie bloß auf bem Bebiete ber Biffenschaft fuchte; aber wir muffen boch be-

<sup>1)</sup> Eth. Nie. VI, 4; magn. mor. I, 35.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VI, 5. — οὐπ ἄν εἔη ἡ φρόνησες ἐπιστήμη οὐδὲ τέχνη ἐπιστήμη μέν, ὅτι ἐνδέχεται τὸ πραπεὸν ἄλλως ἔχειν τέχνη δ', ὅτι ἄλλο τὸ γένος πράξεως καλ ποιήσεως. — — δυοῖν δ' ὅντοιν μεροῖν τῆς ψυχῆς τῶν λόγον ἔχόντων, δατέρου κὰ εἔη ἀρετή, τοῦ δοξαστικοῦ. Μαχα. mor. l. l.

<sup>5)</sup> Eth. Nic. VI, 7. δεῖ ἄρα τον σόφον μη μόνον τὰ ἔπ τῶν ἀρχῶν εἰδέναι, ἀλλὰ καὶ περὶ τὰς ἀρχὰς ἀληθεύειν, ῶσε' εἴη ᾶν ἡ σοφία νοῦς καὶ ἐπιστήμη καὶ ὧσπερ κεφαλὴν ἄχουσα ἐπιστήμη εῶν τιμιωτέτων, Μαχα. πος. l. l.

merten, bag bierin eine Denfart fich ausspricht, welche von ber Auffaffungsweise ber Gofratifden Philosophie fich in etwas entfernt und namentlich bie Einbeit geiftiger Beftrebungen, welche Platon auf bas Gorgfaltigfte verfolgt batte, wenn nicht verkennt, boch vernachlassigt. Dies hangt auf bas Innigfte mit ber Berschiebenheit ber Ariftotelifchen und ber Platonifchen Dentart gufammen. Bir baben gesehn, bag Platon bie Einheit ber vernunfs tigen Beftrebungen in feinem Ibeal ber Philosophie fand. Ariftoteles bagegen ift folden Ibealen abgeneigt; er fürchtet, bag fie, übertriebene Forberungen an ben Menfchen richtend, ihre Biberlegung finben möchten aus ber Betrachtung ber Wirklichkeit, wie fie im Leben auch bes Philesophen fich harftelle. Desmegen tabelt er bie, welche die Luft ichmaben, um von ber ichlachten Luft abguichreden. Deur man bemerte bald, bag bie Abaten ber Philosophen nicht mit ihren Worten übereinftimmten, und ben Thaten glaube man mehr als ben ichenen Reben \*). Dies ift eine Anficht, welche burch seine ganze Lehre hindurchgeht. Er erblidt aberall Sinberniffe in ber Ratur unb im menichlichen Leben; er hofft fie nicht zu befiegen, wie biefe hoffnung vielleicht bem gangen Alterthume fremb war, er will baber auch nicht etwas fchilbern, was ber menfolicen Ert unerreichbar fein mochte; fo wenbet er fich von bem Ibeale ab, um nur bie Birtlichkeit, wie er fie erblickt, barguftellen. Dies bat naturlich ben gros Beften Ginfluß auf feine Unficht von ber Philosophie, benn auch fie ift ein menfchliches Bert; er betrachtet fie alfo

<sup>&</sup>quot;) Eth. Nic. X, 1.

nur, wie sie vom Menschen gentacht werden möchte. Inbem er aber von ihrem Ideale absieht, geschieht es ihm
auch, daß er sie nur als ein einzelnes Werk des menschlichen Seistes betrachtet, da nur in der höchsten und ungestörten Entwicklung der Vernumft die einstimmige Einheit aller Westrebungen gesunden werden kann. Tief greift
dies in das ganze Gebäude der Aristotelischen Lehre ein
und man kann die Spuren davon dis in alle die gehäuften Unterscheidungen verfolgen, welche vom Aristoteles so
häusig ohne Verbindung oder wenigstens ohne entschiedene
Vereinigung gelässen werden.

Diese zerstückelnde Art des Aristoteles\*) zeigt sich auch in den Eintheilungen der Philosophie, welche er in seinen Schriften beobachtete. Doch ehe wir dieselben ersörtern, mussen wir im Allgemeinen die Züge andeuten, in welchen das ganze Gebiet der Wissenschaft dem Aristoteles sich darstellte, damit wir darin den einzelnen Unternehmungen dieses Mannes ihre Stelle ausmitteln können. Der Begriff der Wissenschaft eintwickelt sich dem Aristoteles an der Vetrachtung der Form, in welcher sie mitgetheilt wird. Denn als unterscheldendes Kennzeichen der

<sup>&</sup>quot;) Biese (bie Philosophie bes Aristoteles in ihrem innern Bussammenhange. 1. Bb. S. 871) hat sich auf biese Stelle berusen, indem er außert: "Es bestehen daher auch die einzelnen Aheile ber Philosophie des Aristoteles selbständig neben einander." So etwas zu behaupten, ist nicht meine Meinung gewesen. Meine Meise nung geht mehr auf die Darstellung, als auf den Gedanken. Bergl. S. 57. und jene Schrift soll nun doch den innern Zusammenhang der aristotelischen Philosophie entwickeln, obgleich sie sast nichts Ans deres giebt, als eine Paraphrase der Schriften des Aristoteles in der verwirrenden Folge, in welcher sie und überliefert worden sind.

Biffenschaft gilt es ibm, baß fie lebebar und lernbar ift. Sin jebes Lehren aber geht von einem vorber Erfannten aus und es muß alfo gewiffe Grunde ber Biffenfchaft geben, welche felbft nicht als Gegenftanbe ber Wiffenichaft angefehn werben konnen, inwiefern fie nemlich vor ber Biffenfchaft fcon befannt find '). Ariftoteles fieht bierbei barauf, bag bie beiben wiffenschaftlichen Berfahrungsweis fen, ber Schlug und die Induction, bestimmte Grengen haben muffen, von welchen fie ausgehn und welche alfo felbft bem miffenschaftlichen Werfahren nicht unterworfen werben tonnen. Siermit nimmt er ein unmittelbares Ertennen an, welches er von ber Wiffenschaft im ftrengen Sinne unterscheibet, jehoch auch ein Wiffen nennt und ber Biffenfchaft im weitern Ginne ober pielenehr ber Beisbeit umb ber Wernunft gueignet "). Wir tonnen bierin nicht verkennen, bag bem Ariftoteles fein Wegriff von ber Biffenschaft vorherrschend an ber Beife fich entwidelte,

<sup>1)</sup> Anal. post. I, 1; Eth. Nic. VI, 5. ξει διδακτή πάσα ξειστήμη δοκεί είναι, καὶ τὸ ἐπιστητὸν μοθητόν. ἐκ προγινωσκομένων δὲ πάσα διδασκαλία. — εἰσὶν ἄρα ἀρχαί, ἐξ ὧν ὁ συλλογισμός, ὧν οὐκ ἔσει συλλογισμός. ἐπαγωγή ἄρα. Ueber δie δορρείte Grenze ber Wiffenfchaft f. Anal. post. I, 21; 22.

<sup>2)</sup> Anal. post. I, 1. πολν ο έπαχθήναι ή λαβεῖν συλλογισμόν τρόπον μέν τινα έσως φατέον επίστασθαι, τρόπον ο 

αλλον οῦ. Ib. a. 3. ἡμεῖς δε φαμεν, οῦτε πάσαν ἐπιστήμην 

αποδειπικήν είναι, ἀλλὰ τὴν τῶν ἀμιέσων ἀναπόδεικτον. Ib. 

α. 82; Κιλ. Νία. VI, δ.: εἰσὶ ο ἀρχαὶ τῶν ἀποδεικτῶν καὶ 
πάσης ἐπιστήμης. — τῆς ἀρχῆς τοῦ ἐπιστητοῦ οῦτ ἀν ἐπιστήμη είη, οῦτε τέχνη, οῦτε φρόνησις, τὸ μέν γὰρ ἐπιστητὸν 

ἀποδεικτών. — λείπετων κοῦν κίναι τῶν ἀρχῶν. Ib. c. 7; 

δεὶ ἄρα τὸν σοφὸν μὴ μόνον τὰ ἐκ τῶν ἀρχῶν εἰδέναι, ἀλλὰ 

καὶ περὶ τὰς ἀρχὰς ἀληθεύειν, ῶστ εῖη ἀν ἡ σοφία νοῦς καὶ 

ἐπιστήμη. Ekan fieht hierans, baş ber Θρταφρενταυκή bes ἄτὶfloteles nicht gleichbleibenb ift.

wie fie in einer gufammenhangenben Reihe von Gebanten fich barftellt, anhebend von einer bestimmten ummittelbaren Einficht ber Bermunft, und bag er besmegen ber Borftellungsweise fich zuneigte, welche bie Biffenfcaft von einem von ihr Berschiebenen abhangig macht. Auch bies lagt als ein Bug feines Charaftere fich auffaffen, inwiefern biefer auf bas Museinanberhalten unterfcheibbaver, wiewohl wesentlich mit einander verbundener Glieber amferes Dentens gerichtet ift. Roch wichtiger aber erscheint es, weren man beineret, bag nach biefer Borftellungsweise auch bie Brimbe ber Wiffenfchaft gang außerhalb ber wife fenschaftlichen Untersuchung liegen bleiben sollen und witte lich in ben Ariftotelischen Entwidlungen, als einer ber Punite erscheinen, weiche nur wie im Borbeigehn angebeutet werben. Eine nothwendige Folge bieroon ift es, bag bie Berbindung ber Philosophie und ber Biffenschaft mit ber gangen lebenbigen Entwickung ber Berminft beim Aristoteles teinesweges in ber Rlarbeit hervortritt, mit welcher Platon fie verzeichnet batte.

Doch, obgleich der Zusammenhang der Gedanken dem Aristoteles als ein wesentliches Erfordernis der Wissensschaft erschien, die unterscheidende Bestimmung der Wissensschaft beruht ihm nicht in ihrer Form. Denn auch für das Gediet der Meinung suchte er einen strengen Zusammenhang und unterschied daher die Schlisse aus dem Wahrscheinlichen, die dialektischen Schlisse, von den Schlissen, welche von siehern und vernunftgemäßen Genndschere der Wissenschaft ausgehn (ovddozwouds anobenerus).

<sup>\*)</sup> Top. I, 1.

Und biefer Unterfchieb fcblieft fich ihm an bie Berfchiebenbeit ber Gegenftanbe unferes Denfens an. Denn fo wie es zweierlei Arten bes Geins giebt, von welchen bas eine nethwendig ift und auf teine anbere Art fein fann, als es ift, bas anbere aber bald fo, balb anbers fein tann, fo wird es auch gwei Arten bes Dentens geben muffen, von welchen bas eine etwas barftellt, was nicht anbers gebacht werben tann, als es gebacht wird, während bas andere etwas enthalt, was auch mohl anbers gebacht werben tonte. Senes nun bilbet ben Inhalt ber Wiffenfchaft; biefes bagegen ift nur ein Ergebniff ber Deinung 1). Damit finnet es überein, baß Alles, was verganglich ift and mur gufallig gefchieht, auch mur gufallig ober nebenbei Gegenftand ber Biffenfchaft fein fonne "). Doch faft fcheint es, als batte Ariftoteles gefürchtet, burch biefe Befilminning bas Gebiet ber Biffenfchaft gar gu febr gu fcmalern, und betwegen von ber Strenge feiner Unterfebeidung nuchgelaffen. Denn wir finden, bag er gwis fchen bie Glieber berfelben noch ein Mittleves einschiebt, welches er feboch, wicht gang nach gerechter Theilung, nicht auch einem mittlern Gebiete gwifchen ber Wiffenschaft und ber Beinung angeimfallen fagt, fonbern gang bein Gebiete ber Biffenfchaft gurveift. Es ift eine ihm ge-

<sup>1)</sup> Απαί. poet. I, 83. ξσει δέ τενα άληθή μέν ακό έντα, ἐνδεχόρανα δὲ καὶ ἄλλως ἔχειν. δήλων οὖν, ὅτι περὶ κὰν ταῦτα ἐπιστήμη οὖκ ἔσειν· — ἀλλὰ μὴν οὖδὲ νοῦς. — — Ճσει λείπεται δόξαν εἶναι περὶ τὸ ἀληθὲς μὲν ἢ τὸ ἡεῦδος, ἐνδεχόσου προτάσεως καὶ μη ἀναγκαίας.

<sup>2)</sup> Ib. c. 7.

wöhnliche Worstellung, daß die Wissenschaft nicht bloß auf das Unveränderliche und Nothwendige sich beziehe, sons dern auch auf das, was gewöhnlich zu geschehen pslegt (ws ind ad nodó). Man kann sich nicht verhehlen, daß diese Vorstellungsweise von der Wissenschaft etwas Lares in sich enthält, welches auch in dem Schwanken des Arisstoteles selbst sich ausspricht. Dennoch kann man sagen, daß auf diese Weise Aristoteles einer Einseitigkeit der Platonischen Lehre entgegenardeitete, indem er aus dem weisten Gebiete des Werdens wenigstens einen Theil der Wissesschaft wiederzugewinnen suchte.

Roch ein anderer Punkt, welcher nach dem Aristoteles der Wissenschaft wesentlich ist, verdient hier bemerkt zu werden. Das nemlich, was beim Platon nur in einem untergedrheten Sinne von der Wissenschaft gilt, daß sie nur in einem Verhältnisse zu dem Gewußten gedacht werden könne, wird ohne Wesspränkung vom Aristoteles sestzgehalten. Deun von dem Vorhandenen, von dem, was ist, oder von dem Wissbaran ist die Wissenschaft Wissensschaft, so daß ihr Begriff als ein Verhältnisbegriff ersschaft, so daß ihr Begriff als ein Verhältnisbegriff ersschaft, so daß ihr Begriff als ein Verhältnisbegriff ersschaft, welchen weicher weniger auf das Ziel der Wissenschaft, als auf die unvallkommenen Ausbildungen derselben sah, welche immer noch ein Neußeres, von der Wissenschaft nicht ins

Analyt. post. I, 80; met. XI, 8. ἐπιστήμη μὲν γὰρ πᾶσα τοῦ ἐκὶ ἔντος ἢ ὡς ἐπὶ τὸ πολύ, τὸ ἐλ συμβιβημὸς ἐν οὐδετέρω τούτων ἐστίν.

<sup>2)</sup> Τορ. VI, 8; 12; cat: 7; phys. VII, 3. πολύ γάρ μάλιστα τὸ ἐπιστῆμον ἐν τῷ πρός τι πως ἔχειν λέγομεν. Met. XI, 9. φαίνεται δ ἀεὶ ἄλλου ἡ ἐπιστήμη ἐαὶ ἡ αἴσθησις καὶ ἡ δόξα καὶ ἡ διάνοια, αὐτῆς δ' ἐν παρέργω,

nerlich Umfastes übrig lassen. Doch wird in dieser Borkellungsweise die Wissenschaft auch nur in einer niedern Bedeutung genommen. Weisheit und Vermunft ist dem Aristoteles ein Anderes; sie haben ihren Iwed in sich selbst, nicht außer sich; sie erkennen sich selbst und ihr Gegenstand ist von ihnen nicht verschieden. So kennt denn auch Aristoteles eine Ausgleichung des Gegensases zwischen dem Wissen und seinem Gegenstande in dem höchsten Biele des vernünstigen Dankens, aber dieses Biel ist ihm nur nicht sier und und kaum erregt er und irgend eine Hossung, das wir mit dem harten Geschick der Menschen käntpsend diesem Ziele auf irgend eine merkliche Weise ums annähern könnten \*).

Wenn wir früher von der zerstückelnden Art des Arisstoteles in seinen Untersuchungen sprachen, so hatten wir dabei nicht wenig die Eintheilung seiner Schriften, wie sie vor und liegen, und das Zersallen dieser Schristen wieder in einzelne Abeile, welche oft willfürlich mit einander versänicht zu sein scheinen, im Auge. Zwar das wollen wir nicht sagen, daß nicht auch ein innerer Zusammenhang durch diese Sintheilungen hindurchgehe, und die einzelnen

<sup>\*)</sup> Met. I, 2. δήλον οὖν, ὡς ἀι οὐδεμίαν αὐτὴν (εc. τὴν σοιμίαν) ζητοῦμεν χρείαν ἐτέραν, ἀλλ ώσπερ ἄνθρωπος, φαμέν, ἐλεύθερος ὁ αὐτοῦ ἔνεκα; καὶ μὴ ἄλλου ຝίν, εὖτω καὶ κὐτὴν ὡς μόνην ἐλευθέραν οὖσαν, τῶν ἐπιστημῶν μόνη γὰρ αὕτη κὐτῆς ἔνεκίν ἐστι. διὸ καὶ δικαίως ἃν οὐκ ἀνθρωπίνη νομίζοιτο αὐτῆς ἡ κτῆσις πολλαχῆ γὰρ ἡ φύσις δούλη τῶν ἀνθρώπων ἐστίν, ὧστε κατὰ Σιμονίδην θεὸς ἄν μόνος τοῦτο ἔχοι τὸ γέρας, ἄνδρα δ οὐκ ἄξιον μἡ οὐ ζητείν τὴν καθ κὐτὸν ἐπιστήμην. — — ἀναγκαιότεραι μὲν οὖν πᾶσαι ταύτης, ὑμείνων δ οὐδεμία. Ib, ΧΙΙ, 9; cf. eth. Nic. Vì, 7; ap. Plut. consol. ad Apell. 27.

Abbambhangen bie Mbes eines Gangen verfolgen; aber ges wiß ift es; beg bie Durftellung bes Ariftoteles es febr forer macht, ben Bang feiner Iber in ther. Entwidlung muchzemoeifen. Hierzu trägt es nicht wenig bei, bag Ergebriffe ber Erfahrung mit ben philofophifchen Scheilen feis mer Lehre fast burchgangig vermischt find, fo bag man nicht felten über bie Frage in Berlegenheit gerath, was Ariftoteles felbft får einen Theil ber Philosophie gehatten habe ober nicht. Wenn wir nem bem Bweite unferer Gefchichte gemäß hier nur das zu eiwähnen haben, was uns für bie Philosophie bes Arifivteles von Webentung fcheint, und werm wir aberbies babin fireben miffen, feine Philosophie uns in ber Ordnung wo möglich barguftellen, in welcher er fie felbft bachte, fo haben wir bier allerdings ein fcmieriges Geschäft vor und, welches zu erleithern Ariftoteles nur wenig gethan bat. Um fo mehr wirb es rathfam fein, forgfältig auf feine einzelnen Anbentungen über bie Gintheilung ber Philosophie zu achten unt fie mit bem Begriffe gu vergleichen, welchen er von ber Philosophie überhaupt bat.

Die einzelnen Andeutungen des Avistoteles über die richtige Eintheilung der Philosophie neigen sich nach verschiedenen Seiten. Er halt mehr als Platon die Unterscheidung zwischen den praktischen und theoretischen Wissenschaften sest \*), welches der Art genäß ist, wie er überhaupt das richtige Handeln von dem richtigen Denken tronnt. Daher hat man ihm auch die Eintheilung der

<sup>\*)</sup> Tep. VI, 8; VIII, 1; met. II, 1; VI, 1; 2; XI, 7; de part. an. I, 1; eth. Nic. I, 1; Eud. I, 1 etc.

Philosophie in die theoretifthe und in Die pinftifthe gugefcbeieben. Mein wo es eine vollftenbige Cinthellung gilt, ftelt er meben bie beiben angtischeten moch bie poetifche Wiffenfchaft '), fo wie er überhaupt unterfcheibet zwischen Bereite und Machen nach bem Borgange bes Platon. Rine kounte man zwar fagen, buf bie Biffenichaft von Dachen, ale welches nur ein Mittel ober Wertgeung für bas Leben bezweitt und ber handwerksmaffigen Ahatigkit angehört, nicht zur Philosophie gezogen werben fume; aber bamit wurde man boch auch eingestehn, bag Ariftoteles, wate bie Eintheilung ber Philosophie in bie theores tifche und in bie peattifche ibm gugufdreiben, ber Philos fophie vietmehr eine Eintheilung arbergt, als aus ihren Befen ihr eine Cinthaltung gegeben batte. Dierzu fommi, bağ Azifioteies sine anbere Einthallung ausbrucklich ber Philosophie beilegt, nemild bie fchon beim Platon gefims bene, in bie Logit, in bie Sthit und in bie Phofit "). Sollte man fich boch gebrungen fühlen, biefe Gintheilung mit ber guerft angegebenen gu verbieben, fo wiebe man anzunehmen haben, bas bie Logit und bie Phofit ihm Unterabeheilungen ber theoretischen Philosophie bezeichnet batten, mabrent bie prattifche Philosophie alles Cthifche gu umfaffen bestimmt gewefen fot. Für bie Eintheilung ber theoretischen Philosophie in Logit und Physit tonnte man

<sup>1)</sup> Top. VI, 8; VIII, t; met. VI, 1; 2.

Τορ. Ι, 14. Έστι δὲ ἐς τύπῳ περιλαβεῖν τῶν προτάσεων καὶ τῶν προβλημάτων μέρη τρία· αὶ μὲν γὰρ ἡθικαὶ προτάσεως εἰσίν, αὶ δὲ φυσικαί, αὶ δὲ λογικαί. — πρὸς μὲν οδν φελοσοφίων και' ἀλήθειαν περὶ αὐτῶν πραγματευτέον. Ci. snalyt. post. I, 33 fin.

anführen, bas Aristoteles die Untersuchung über die Ursaschen in dei Abeile eintheilt, in die Lehren über das Unsbewegte, über das Bewegte, aber Unvergängliche und über das Bewegte und Vergängliche, von welchen Abeilen der erste als nicht zur Physik gehörig angesehn wird. Doch will hiermit auch wieder nicht recht stimmen, das er drei theoretische Philosophien unterscheidet, die Abeologie, welche von dem undewegten Wesen handelt, die Nathematik und die Physik.

Gerathener also scheint es zu sein, bei der gewöhnslichen Eintheilung der Philosophie in die Logik, die Physikumb. die Ethik stehen zu bleiben. Allein wenn wir die Grenspen dieser drei Lehren und ihr Berhältniß zu einander des stimmen sollen, so gerathen wir in nem Zweisel. Zumächstenischen sich diese an die Angeran; in welchem Werhältzwisse die Lehren, welche die Spätern der Metaphysik zugestheilt haben, zu den übrigen Speilen der Philosophie stehen. Aristokeles saste sie unter dem Kannen der ersten oder der ersten Dislosophie zusammen, während er die Physik die zweite Philosophie zusammen, während er die Physik die zweite Philosophie nannte der Untersuchungsweise derickt den höhern Werth jewer Untersuchungen vor allen übrigen aus "); es frägt sich aber, od damit nicht auch ein Worrang der Lehrordnung nach verdunden sein werde.

<sup>1)</sup> Phys. II, 7; cf. de part. an. I, 1.

<sup>2)</sup> Met. VI, 1; XI, 7.

<sup>5)</sup> πρώτη φιλοσοφία 3. 33. phys. I, 9: de anim. mot. 6; προτέρα φιλοσοφία de gen. et corr. I, 3; cf. met. VI, 1; δευτέρα φιλοσοφία met. VII, 11.

<sup>4)</sup> Mot. VI, 1. αι μέν οὖν θεωρητικώς τῶν ἄλλων ἐπιστήμων αιρετώτεραι, αΰτη δὲ (ες. ἐ πρώτη ψιλοσοφία) τῶν θεωρητικῶν. Ib. XI, 7.

Um biefe Frage au beantworten, mitffen wir ben Begriff ber erften Philopopie im Sinne bes Arifivteles uns entwickeln. Es wird bemerkt, bag alle einzelne Biffenfchaften über eine beftimmte Gattung bes Geienben banbein, aber über bas, mas biefe Dinge fint (rd re dore) und ob fie find, fich nicht weiter befummern, fondern es entweber aus ber Empfindung flar machen ober als Boraussehung annehmen. Doch burfe bem Biffenschaftlichen bies nicht verborgen fein, was ber Gegenftanb ber Unterfudung fei und in welchem Begriff er aufgefagt werben muffe, weil ohne biefe Erkenntnig bie Untersuchung nichts vor fich bringe; beswegen beburfe es einer Biffenfchaft, welche bas, was Worausfehung ber übrigen Wiffenschaften fei, gum Gegenftanbe ihrer Untersuchung mache, und bies fei die erfte Philosophie, weil fle eben mit ben Grunben der übrigen Wiffenschaften es zu thun habe. Als erfte Philosophie fet fie auch eine Biffenschaft bes Allgemeinen und beschäftige fich mit bem Geienben überhaupt, fofern es Seiendes ift ). Ariftoteles macht fich felbft ben Ginwurf, bag boch von bem Seienben in verschiebener Bebeutung gefprochen wurbe, fo bag alfo auch verschiebene Biffenichaften vom Seienben nothig gu fein schienen; als lein er loft auch biefen Einwurf, benn alle Bebeutungen bes Seienben geben boch auf einen Grund gurud, nemlich auf bas Wefen, und bie erfte Philosophie erscheint ihm baber als bie Wiffenschaft vom Wefen "). Eine naturliche

<sup>1)</sup> LL. L.; cf. ib. IV, 1. So wird auch von der ersten Philosophie im Besondern gesagt, daß sie die Gründe der Mathematik zu untersuchen dabe. Ib. IV, 8; XI, 4.

<sup>2)</sup> Mot. IV, 2. obres de mai ro de legeras mollagues per,

Folge-hiervon ift es, bağ es so viel Theile ber Philosophie geben muffe, als es Arten bes Befens gebe '). Wenn es mur physische Wefen geben follte, so wurde auch bie Physik bie erfte und einzige Philosophie sein; glebt es aber noch ein anderes Befen, welches nicht in der Materie und nicht in ber Bewegung feiend ber Grund alles Geins ift - was hier als Beraussehung angenommen wird -, so muß es auch eine frühere und, weil fie früher ift, eine alls gemeine Philosophie geben, welche mit biefem erften Grunde alles Seins fich beschäftigt. Der erfte Grund alles Seins ift nun Gott und baber wird auch bie erfie Phidesophie Abeologie genannt. Gie unterscheibet fich nicht nur von der Phyfif, sondern auch von der Mathematik, weil biefe zwar auch mit ban, was bleibt, fich beschäftigt, aber boch nicht bas ju threm Gegenftanbe bat, was von ber Materie trennbar ift "). Daburch aber, bag Gott als ber Gegenstand ber erften Philosophie angesehn wirb, foliest Ariftoteles es nicht aus, baß fie auch mit ben Bestimmungen alles Seienben fich beschäftigen tonne, fofern es nemlich nur bas Geienbe, nicht eine besondere Art bes Seienben ift; benn in bem Gruebe alles Seienben liegen auch

άλλ απαν πρός μίαν άρχήν τὰ μέν γὰρ δτι οδοίαι δυτα λέγεται, τὰ δ' δτι πάθη οδοίας, τὰ δ' δτι οδός εἰς οδοίαν πτλ.

Ib. παὶ τοσαθτα μέρη φελοσοφίας ἔσειν, ὅσει περ αἰ αὐσίαι.

<sup>3)</sup> Ib. I; XI, B; 7. εὶ μὰν οὖν εἰ φυσικαὶ οὐσίαι πρῶται τῶν ὅντων εἰσι, κῶν ἡ φυσικὴ πρώτη τῶν ἐκιστημῶν εῖη· εἰ ὅ ἔστιν ἔτέρα φύσις καὶ οὐσία χωριστὰ καὶ ἀκίνητος, ἔτέραν ἀνώγκη καὶ τὴν ἐκιστήμην αὐτῆς εἶναι καὶ προτέραν τῆς φυσικῆς καὶ καθόλου τῷ προτέραν.

<sup>5)</sup> L. i. ને ઉદે μιαθηματική θεωρητική μέν και περί με-

Ben Aristoteles werden sehr streng die frühern Philosophen getadelt, daß sie in ihren Untersuchungen von der Annahme bestimmter Arten des Wesens ausgegangen weren, ohne von dem etwas zu versehn, was früher als Alles ift, von dem Wesen selbst.). Der Philosoph muß sich auf Alles, was Gegenstand keiner besondern Wissenschaft ist, verstehen, und wenn es aur drei theoretische Wissenschaft ist, verstehen, und wenn es aur drei theoretische Wissenschaften giebt, die Physit, die Mathematik und die Abeologie, so wird nur der lehtenz die Untersüchung über das Allgemeine phiallen können.

Sassen wir nach diesen Angaben den Begriff der ersten Philosophie aus, so denn man nicht leicht daren zweissebe, das ihr im Ginne des Aristoteles, die erste Stelle unster dem philosophischen Wissenschaften gebühre. Iwar könnte jemand sagen, nach seiner Ansicht kännen wir überhaupt von den einzelnen. Erscheinungen aus zu der Erkenntniss der allgemeinen Ursachen und Gründe und auch in philossphischen Forschungen werde dies als allgemeine Norm sestgehalten ); so das also auch angenommen werden blisse,

Met. IV, 2. παλ οὐ ταύχη ἀμαρτώνουσιν οἱ περὶ αὐτῶν σποπούμενοι ὡς οὐ φιλοσοφοῦντες, ἀλλ ὅτι πρότερον ἡ οὐσία, περὶ ἦς οὐθὲν ἐπαίουσιν.

<sup>2)</sup> Phys. I, 9; II, 2 fin.; de part. an. I, 1; met. IV, 2. κελ έστι τοῦ φιλοσόφου περλ πάντων δόνασθαι θεωρεῖν. ελ γὰρ μὴ τοῦ φιλοσόφου, τίς ἔσται ὁ ἐπισκεψόμενος, ελ ταὐτὸ Σωαράτης καθ ἔμιενος, ἢ ελ ἔν ἐνλ ἐναντίον, ἢ τζ ἐστι τὸ ἐναντίον ἡ ποσαρώς λέγεται; ὁμοίως δὲ καλ περλ τῶν ἄλλων τῶν τοιούτων. Ib. VI, 1; XI, 7. δῆλον τοίνον, ἔτι τρία γένη τῶν θεωρητικῶν ἐπιστημῶν ἐστί, φυσιπή, μωθηματική, θεολογική.

<sup>5)</sup> Anal. post. II, 18; de part. an. I, 1; Met. an. I, 7.

Ariftoteles habe, von ber Unterfuchung ber befonbern Erfceinungen und ber weniger allgemeinen Gefete ausgebenb, bie allgemeinen Ergebniffe über bas Seiende und über ben Brund ber Matur gleichsam als Erfolg aller ftubern Uns terfuchungen geben wollen; allein jene Unficht bes Ariftos teles betrifft nur ben Weg, wie wir gur Ertenntnif ber wiffenschaftlichen Grimbe gelangen follen, nicht aber bie Behrordnung; von ber wiffenschaftlichen Darftellung viels mehr verlangt er, bag fie bon ben allgemeinen Grunben ausgehn foll, und ba biefe gu entwickeln ber erften Philofophie obliegt, fo muß biefe als bie Grundlage ber übris gen theoretifchen Biffenschaften angefehn werben. Desmegen wird in ber Phyfit nicht felten auf die erfte Philoso= phie verwiesen und bei Bweifeln über bie erften Grunds fate ber Mathematik foll auch bie erfte Philosophie ben entscheibenben Ausspruch thun '), ja ausbrucklich wird gefagt, ber Phyfiter muffe wiffen, was überhaupt bas Befen fei, bies aber lebre nur bie erfte Philosophie .).

Diese Bebeutung ber ersten Philosophie wird vielleicht noch mehr heraustreten, wenn wir seinen Begriff von dersselben mit dem vergleichen, was Platon Dialektik nannte. Denn es ist wohl offendar, daß die erste Philosophie des Aristoteles und die Dialektik des Platon nur dem Namen nach von einander unterschieden sind. So wie Platon an der Nothwendigkeit, ein Boraussehungsloses zum Grund der Wissenschaft zu machen, so knüpste Aristoteles an der Nothwendigkeit an, die vorausgesetzten Gründe der einzele

<sup>1)</sup> Phys. I, 2.

<sup>2)</sup> Met. XI, 7.

nen Wissenschaften zu begründen; so wie Platon das Woranssetzungslose in der übersinnlichen Idee Gottes suchte
mb das wahrhaft Seiende als den Gegenstand der Dialektik bezeichnete, so ist auch Aristoteles davon überzeugt,
daß der Gegenstand der ersten Philosophie das von der Materie geschiedene Wesen sei. Und auch dies können wir
noch hinzusezen, daß dem Aristoteles nicht weniger als dem Platon die vollkommenste Wissenschaft, welche über alle übeigen herrscht, die Wissenschaft des Suten ist.). Das,
was Platon Dialektik nannte, wurde sonst auch Logik genannt, und schon Aristoteles gebrauchte diesen Namen in
dieser Bedeutung.), während er den Namen der Dialektik
auf das Denken aus Gründen der Wahrscheinlichkeit anwandte.).

<sup>1)</sup> Mot. I, 2. αρχικωτάτη δε τών επιστημών και μάλλον άρχική της ὑπηρειούσης ή γνωρίζουσα, τίνος ἔνκιά ἐστι πρακιέον ἔκαστον τοῦτο δ' ἐστὶ τὰγαθὸν ἐν ἐκάστοις, δίως δε τὸ ἄριστον ἐν τῆ φύσει πάση.

<sup>2)</sup> De gen. an. II, 8. λέγω δὲ λογικήν (ἀπόδειξιν) διὰ τοῦτο, ὅτι δσφ καθόλου μάλλον, ποβφωτέρα τοῦν οἰκείων ἐστὶν ἀρχῶν. Ετh. Ευd. I, 8. ἔστι μὲν οὖν τὸ διασχοπεῖν περὶ ταύτης τῆς δόξης ἐτέρας τε διατριβῆς καὶ τὰ πολλὰ λογικωτέρας ἐξ ἀνάγκης αὶ γὰρ ἀναιρετικοί τα καὶ κοινοὶ λόγοι κατ οὐδεμέαν εἰσὶν ἄλλην ἐπιστήμην. Phys. III, 5 stimmt fast wòrtlich mit met. XI, 10 ûberein, hier aber steht ἡ ζήτησις κα-δόλου, bort λογικῶς. Cf. met. IV, 8; VII, 4; 17.

<sup>5)</sup> Doch scheint auch hierin der Sprachzebrauch des Aristotes let nicht sessstehend zu sein; denn z. B. da an. I, 1 wird der Dialektister dem Physiker so entgegengeset, daß dieser es mit dem loyos der Oly, sener es aber nur mit dem eldos und dem loyos zu thun habe; auch steht hier dialexicus und nervos ganz pas rallel mit loyos nadolov lar und nervos in der früher angeführten Stelle do gen. an. II, 8, wo von einem logischen Beweise die Rede ist.

hieraus erhalten wir nun eine gang anbere Unficht von bem, mas Ariftoteles Logit nannte, als bie, welche aus bem fpatern Gebrauche biefes Damens fich feftgefest bat. Um bagegen unfere abweichenbe Meinung zu verfestigen, achte man noch auf Folgenbes. Das, mas man gewöhnlich bie Logit bes Ariftoteles genannt hat, ftellt fich um feine Analytifen berum und bat in biefen feinen Mit: telpunkt; bagegen bie Untersuchungen über die Grunde ber Biffenschaft überhaupt und über bas Borausfegungelofe berfelben wird ale Gegenstand ber erften Philosophie an= Dun unterscheibet aber Ariftoteles felbft bie los gifchen Grunbe von ben analytischen '), und zwar fo, baß jene bas Allgemeinere, biefe bie befonbern Unterfudungen über die Bestandtheile bes Beweises im Muge haben. Much werben 'folde Untersuchungen ber Logit jugewiesen, welche bas immaterielle Gein ber Dinge (ro ri fr elrai) und bas Richt= Seiende betreffen 2), wesmegen auch bie Unterfuchung über bie Ibeenlehre ihm unter bie logischen Fragen faut ). Endlich, um anbere, weniger entichiebene Unbeutungen gu übergebn, wenn Ariftoteles bie erfte Philosophie als bie Grundlage aller übrigen Biffenschaften betrachtet, fo ift es im Befonbern ber Grundfat, auf welchem alle logische Berfahrungeweis fen beruhn, ber Sag bes Biberfpruchs, welchen er in ber erften Philosophie jum Grunde aller Untersuchungen

<sup>1)-</sup>Analyt. post. I, 22. λογικώς μέν οὖν έκ τούτων ἄν τις πιστεύσειε περί τοῦ λεχθέντος "ἀναλυτικώς δε κτλ.

<sup>2)</sup> Met. VII., 43 17. gavepòr relver, dei fatel tò eltier. route d' lett tò ti fir elvai, de elvair loginale.

<sup>3)</sup> Met. XIII, 5; eth. Rud. I, 8.

machen ober in der Art, in welcher es möglich ist, als den allgemeinsten Grundsatz nachweisen will '). Dieses Zurückgehn des Aristoteles auf die Feststellung des logisschen Grundsatzes deweist unzweideutig, daß ihm die Unstersuchung über die Grundsätze, welche in der Analytik geltend gemacht werden, von der Untersuchung über das Sein oder von der ersten Philosophie nicht getrennt ist ') und daß daher auch die erste Philosophie die Wrauchbarsteit der Analytik für die Wissenschaften begründet.

Doch damit brängt sich uns nun die Frage auf, welches Verhaltnis dem Aristoteles die erste Philosophie zu den Schriften babe, welche man gewöhnlich als die los gischen Schriften betrachtet und unter dem Namen des Organon zusammengesaßt hat. Die Andeutungen des Aristoteles hierüber sind zu wenig erschöpfend, als daß sich daraus ein entscheidendes Urtheil ziehen ließe. Es scheint sedoch, als wenn Aristoteles die Analytik als einen Ahell der Logik betrachtet hätte, indem er die in ihr enthaltenen Untersuchungen der Ethik und der Physik entgegensetzt nud zwar als einen Aheil, welcher von der ersten Philossphie verschieden eine eigene Wissenschaft bildet 1). Wir sehen serner, daß die Kenntniß der Analytik dem Aristossehen serner, daß die Kenntniß der Analytik dem Aristossehen serner, daß die Kenntniß der Analytik dem Aristosse

<sup>1)</sup> Met. III, 1; IV, 8; 4; 6; XI, 5.

<sup>2)</sup> Met. III, 2 wirb die Frage aufgestellt, ob es einer Wisfenschaft sei, die Srundsätze bes Beweises und bas Wesen zu untersuchen. Daß bem so sei, wird in ben Erkärungen ber ersten Philosophie vorausgesest. Ib. IV, 3.

<sup>8)</sup> Anal. post. I, 83 fin. τὰ δὲ λοιπὰ πῶς δεῖ διανεῖμαι — --, τὰ μὲν φυσικῆς, τὰ δὲ ἡθικῆς θεωρίας μᾶλλόν ἐστιν.

<sup>4)</sup> Anal. post. I, 22; mot. XI, 1.

teles nothwendig fchien fur bie Ertenntnig ber in ber erften Philosophie enthaltenen Lehren 1), und muffen baraus fchließen, baß er fie ben vorbereitenben Unterfuchun-- gen fur bie erfte Philosophie jugablte. In einem abnlis den Lichte aber erscheinen uns auch bie Rategorien, welche in ber Analytik fowohl, ale in ber erften Philosophie vorausgefett werben ), von welchen es aber auch fcheint, als follten fie einen Theil ber erften Philosophie ober menigftens vorbereitenbe Untersuchungen für biefelbe bilben "). Mus allen biefen Anbeutungen mogen wir nun wohl abs nehmen, bag Organon und Metaphofit bes Ariftoteles in einer genauen Berbinbung unter einanber ftebn, es ift aber nicht gang ficher, in welcher; bie Ueberlleferung bagegen, welche bie Drbnung biefer Schriften begrundet bat, muß uns febr unguverlaffig ericheinen, und wir werben baber aus bem innern Bufammenhange ber Bebanten bes Aris ftoteles uns eine Orbnung beffen ju erbauen haben, mas nach feiner Anficht jur Logit gebort. Dies muß uns um fo mehr erlaubt fein, ale offenbar bie Bucher ber Deta= physit in großer Berwirrung unter einanber liegen. Und boch find fie bas Wichtigfte und bas Biel feiner Logit,

<sup>1)</sup> Met. IV, 3. δσα δ' έγχειροῦσι τῶν λεγόντων τινές περὶ τῆς ἀληθείας, ὅν τρόπον δεῖ ἀποδέχεσθαι, δι ἀπαιδευωσίαν τῶν ἀναλυτικῶν τοῦτο δρῶσι ' δεῖ γὰρ περὶ τούτων ἥκειν προεπισταμένους.

<sup>2)</sup> Analyt. post. I, 22; mot. V, 7; VII, 1. ἐν τοῖς περὶ 10ῦ ποσαχῶς.

<sup>5)</sup> Met. IV, 2 wird es als eine Frage ber erften Philosophie angesehn, in wie vielfacher Bebeutung bas erarriar genommen werbe. Ein großer Abeil bes 5. Buches ber Metaphysik beschäftigt sich mit den meisten Rategorien.

weswegen er fie auch wohl befonders und vorzugsweise Logit nennen mochte.

Dies bestätigt fich uns auch noch von einer Seite ber, welche uns wieber an bie Bermanbtschaft feiner erften Philosophie mit ber Platonischen Dialettie erinnert. Auf eine gang abniiche Weise nemlich, wie Platon bie Dialettit, pflegt auch wohl Ariftoteles bie erfte Philosophie als die Philosophie schlechthin zu betrachten. So uns terscheibet er die Philosophie von ber Physit, weil jene mur bas Seiende ale Seienbes betrachte, biefe aber, fofern es an Bewegung Abeil habe, und auf abnliche Weise wird auch die Philosophie ber Dathematik entgegengefest '). Daffelbe liegt allen ben Untersuchungen in ben metaphyfifden Schriften jum Grunde, welche barauf ausgebn, ben Begriff ber Beisheit ober ber Philosophie gu finden. Es beweift aber, bag Ariftoteles in ben übrigen Theilen ber Philosophie etwas finden mußte, was weniger bem 3mede ber Philosophie entspricht. Der Grund hiervon ift nicht ichwer nachzuweisen. Denn beim Ariftoteles herricht nicht weniger, als beim Platon, Die lieberzeugung, bag bie Physit und bie Ethit ber Matur ibres Begenftanbes gemäß nicht mit berfelben Benauigfeit und Sicherheit ausgebilbet werben fonnen, mit welcher bie erfte Philosophie. Bon ber Ethit erflart er, fie laffe fich nicht mit mathematischer Genauigfeit erweisen, fonbern fo wie fie auf bas fich beziehe, mas meiftentheils gu gefcheben pflege, fo murben auch ihre Schluffe nur fur bie meis ften Falle gelten "), und beswegen lagt er es auch ju,

<sup>1)</sup> Met. XI, 5; 4.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. I. 1.

bag man in ihr von ben Erscheinungen aus ben Beweis führe, und ift gufrieben, wenn man in ihr auch nur Babefceinliches findet ). Und nicht weniger unficher fceint ihm auch bie Physik. Denn alles bas, was zufammengesetter Art ift, lagt nur eine unvolltommnere Biffenschaft gu, als bas Einfachere, und fo tann befonbers bas Seienbe in ber Materie nicht mit berfelben Genauigfeit erforscht werben, wie bas Mathematische "); bie Natur ift unguverlaffig, so wie bie Meinung, so baf auch in ben physis fchen Biffenschaften teine vollstandige Gewißbeit, fonbern nur Bahricheinlichkeit gu erreichen gesucht wird . hiernach also zerfällt bem Aristoteles bie Philosophie überhaupt in brei Abeile, von welchen aber ber eine, bie Logit, ihm philosophischer gu fein fceint, weil er einer ftrengern gorm ber wiffenschaftlichen Behandlung fabig ift, mabrend bie beiben übrigen, die Physik und die Ethik, weniger philosophisch find und teinen überall ftrengen Beweis maffen.

Doch wollen wir nicht behaupten, daß Aristoteles biese Eintheilung der Philosophie, wie sie von der Plastonischen Schule ihm überliesert worden war, ungestört und ohne Bedenklichkeiten sestgehalten hatte. Er mochte sie gelten lassen, aber die einzelnen Abtheilungen, welche er machte, gelten ihm mehr. Die Art, wie er in seinen

<sup>1)</sup> Bib. Bud. I, 6; Nic. VII, 1. êàn yàn lúgras và duccent nai natalelagras và Endofa, dedesquénon àn ela luanus.

<sup>2)</sup> Met. XIII, 3; II, 3. την δ' άπριβολογίαν την μαθηματικήν ούκ εν απασιν άπαιτητέον, άλλ' έν τοῖς μή έχουσιν ύλην διόπερ οὐ φυσικός ὁ τρόπος.

<sup>5)</sup> Anal. post. I, 33; cf. do coelo II, 5; 8; 12. Desives gen wirb auch zur Physik und zur Ethik Erfahrung verlangt. Eth. Nic. I, 2.

Schriften, und mahrscheinlich war es mit feinen munblis den Bortragen nicht anders, die Sauptibeile ber Philofophie wieber in einzelne Untersuchungen gerfallen ließ, wie er die Unterabtheilungen alsbann auch wohl ben Saupttheilen entgegenfette - fo haben wir es bei ber Logit und Analytik gesehn -, verrath offenbar entweber eine Reigung, ben organischen Bau ber Philosophie in eine Mannigfaltigfeit von befondern Materien aufzulofen, ober ein Unvermogen, bie große Mannigfaltigfeit ber Forfchungen, welche fich ihm barbot, in ein ficher gegliebertes Banges zu bringen. Die lettere Annahme mochte wohl bem Charafter ber Ariftotelischen Biffenschaft am meiften ent= fprechen. Gein Beftreben ift mehr auf eine Ueberficht bes fich Borfindenben, als auf eine Geftaltung ber Lehre aus einer Ibee beraus gerichtet. Daber lagt er bie Biffenfcaften nach ihren verschiebenen Principien von einanber fich ablofen und wo er nur irgend eine aus gewiffen Principien fich herausbilbenbe Wiffenfchaft finbet, ba bebenkt er fic auch nicht fle feiner Philosophie einzuverleiben. Das entscheidenbste Beispiel biervon ist bie Art, wie er über bas Berhaltnig ber Mathematik gur Philosophie fich ausspricht. Er theilt bie theoretische Biffenschaft überhampt ein in die Theologie ober erfte Philosophie, in die Mathematit und in bie Phyfit und die Mathematit gebort ihm nicht weniger, als bie beiben übrigen Theile gur Philosophie \*). Sierin weicht er vom Platen ab und wir micffen zwar anerkennen, bag er hierzu von wichtigen

1

<sup>\*)</sup> Met. VI, 1. ώστε τρεῖς ἄν εἶεν φιλοσοφίαι θεωρητι-· καί, μαθηματική, φυσική, θεολογική. Cf. ib. XI, 4.

Grunden, gegen bie unbeftimmten Borftellungen bes Platon von ben mathematischen Begriffen gerichtet, bewogen wurde, wir fonnen une aber auch nicht verleugnen, bag er babei an einer Klippe scheiterte, welche in ber Aufgabe, bas Berhaltnig ber Philosophie gur Mathematit gu bestimmen, nicht felten ben Philosophen gefahrlich wurbe. Auf jeben Fall trubte fich Ariftoteles ben Begriff ber Philofophie, indem er bie Mathematit in ihr Gebiet jog. Eine naturliche Folge biervon mußte es fein, daß er felbft, wenn es nun barauf antam, bas Wefen und bie Bebeutung ber Mathematif fur bie Philosophie zu bestimmen, ju fcmanten begann. Schon fruher ift ermabnt worben, bag bie erfte Philosophie auch bie Grunde ber Mathemas til abzuleiten habe; in bemfelben Berhaltniffe aber, in welchem bie Mathematit gur erften Philosophie, foll auch bie Phyfif gur Mathematit ftehn, inbem biefe bie Grunbe physischer Erkenntniffe abgebe \*). Daburch werben nun bie mathematischen Biffenschaften fowohl von ber erften Philosophie, ale auch von ber Physit abgesonbert und kommen in die Mitte zwischen biefen beiben Arten ber Phis lofophie ju ftehn, welches mit ber Eintheilung ber Philo= fophie in Logit, Physit und Ethit nicht recht ftimmen will, man mußte benn etwa fagen, ein Theil ber Mathes matit gehore ber erften Philosophie und ber Logit, ein anberer Theil ber Physit an. hierzu tonnte man Grund zu finden glauben in manchen Aeußerungen bes Aristotes les, welcher von einigen Theilen ber Mathematit rebet, bie mehr phyfifchen Inhalts maren, wie Dptit, Barmonit

<sup>\*)</sup> Anal. post. 1, 13.

und Aftronomie '), und auch im Gegentheil eine erfte Das thematit erwahnt, welche von ben abgeleiteten mathemas tifchen Biffenschaften unterschieben wird und, mit bem Einfachern beschäftigt, auch genauer fein foll, als bie übris gen mathematischen Wiffenschaften "), ja fogar von einigen Theilen ber Mathematit behauptet, bag fie nicht nur bas Unbewegte, fonbern auch bas von ber Materie Getrennte ju ihrem Gegenftanbe batten ). Wenn man fich nun erinnert, bag es eben bie Aufgabe ber erften Philosophie sein foll, bas Materienlofe gur Ertenntniß zu bringen, fo mochte man fich fur berechtigt halten, biefen Theil ber Dathemas til als jur erften Philofophie gehörig in Unfpruch ju neb-Aber von der anbern Seite, alle Mathematit geht boch gewiß nicht bloß von allgemeinwiffenschaftlichen Grunds fagen aus, mit welchen bie erfte Philosophie ausschlieflich fich beschäftigen foll; und Ariftoteles bleibt fich auch nicht gleich in bem, was er über ben Gegenstanb ber Dathes matit fagt, benn gewiß ift es ihm zwar, bag biefe Wiffenfcaft von ben finnlichen Beschaffenheiten ber Dinge abs fieht ), aber baburch gelangt fie boch nach ber Anficht

Phys. II, 2. τὰ φυσικάτερα τῶν μαθημάτων.

<sup>2)</sup> Met. I, 2. al γὰς ἐξ ἐλατιόνων ἀκριβέστεραι τῶν ἐκ προςθέστως λαμβανομένων, οἶον ἀριθμητική γεωμετρίας. Ιδ. ΙV, 2. πρώτη καὶ δευτέρα ἐπιστήμη καὶ ἄλλαι ἐφεξής ἐν τοῖς μαθήμασιν. Ιδ. VI, 1; XIII, 8.

<sup>5)</sup> Mot. VI, 1. δτι μέντοι ένια μαθήματα ή ἀκίνητα καὶ ή χωριστὰ θεωρεί, δῆλον. — - τῆς δὲ μαθηματικῆς ἔνια περὶ ἀκίνητα μέν, οὐ χωριστὰ δ' ἴσως, ἀλλ' ὡς ἐν ὕλη.

<sup>4)</sup> Met. VI, 1; XI, 7; 8. καθάπες δ' ὁ μαθηματικός περὶ τὰ ἐξ ἀφαιρέσεως τὴν θεωρίαν ποιείται περιελών γὰς πάντα τὰ αἰσθητὰ θεωρεί, — μόνον δὲ καταλείπει τὸ πόσον καὶ συνεχές. Anal. post. I, 10; do an. I, 1; do coalo III, 1.

unferes Philosophen nicht zu einer unfinnlichen Ertennt= nig, fonbern auf bas Ginnliche bezieht fie fich immer noch, nur nicht fofern es finnlich ift, fonbern fofern es Große bat '). Deswegen fagt er auch in volligem Biberfpruch mit bem Frubern, es gebe nichts Mathematifches, welches von ber Materie getrennt fei "), und erfinnt in einem eis genen Ausbrud bie Materie ber mathematifchen Biffens fchaften ober bie burch ben Berftanb gebentbare Materie, um bie Beziehung ber Mathematit auf bas Ginnliche ju bezeichnen "). Bas follen wir aber endlich auch noch fagen, wenn wir finden, bag felbft ber Unterfchieb gwifchen ber Mathematik und ber Phyfit vom Ariftoteles nicht feftgehalten wird? Denn an einer fur feine Philosophie febr bebeutsamen Stelle beruft er fich auf bie Aftronomie, als auf bie eigentlichfte Philosophie unter allen mathematischen Wiffenschaften, welche aber auch allein von allen anbern 3weigen ber Mathematif zu ihrem Gegenstande bas finn= liche, wenn auch ewige Befen habe "). Wir muffen ge-

<sup>1)</sup> Met. XIII, S.

<sup>2)</sup> Ib. XI, 1. χωριστόν γάρ αὐτών οὐθέν.

<sup>8)</sup> L. l.; ib. c. 4. ή μαθηματική δ' απολαβούσα περί τε μέρος τής σίκειας ύλης ποιείται τήν θεωρίαν. Ib. VII, 10 δλη δλ ή μέν αίσθητή έσταν, ή δλ νοητή, αξαθητή μέν οδον χαλκός καλ ξύλον καλ όση κυνητή ύλη, νοητή δλ ή έν τοῖς αξσθητοῖς ὑπάρχουσα μή ή αίσθητὰ οδον τὰ μαθηματικά. Das burth wird auch bas besthrantt, was met. II, 3 steht, bas bie mathematischen Wissenschaften es mit keiner üλη zu thun haben.

<sup>4)</sup> Ib. KII, 8. in the odnesorang gelogoplas tor paroquation knietyping del success, en the detectorylas. when
yde neel odalas adodnehs per, didtor de noieltus the demelar,
al d'allas neel oddepräs odalas. Doch ift auch dies nicht im
firengen Ginne zu nehmen, benn sonst werden auch Optil und Darmonit in dieser Rucksicht der Aftronomie an die Geite gestellt und

ftehn, daß in biesem Punkte Aristoteles ben Begriff des Mathematischen nicht festhält, so wie er uns auch den Besgriff ber Philosophie nicht festzuhalten scheint, wenn er die mathematischen Wissenschaften zur Philosophie rechnet.

Ia seine Pracis scheint auch seiner Theorie nicht zu entsprechen. Denn offenbar geht er boch barauf aus, bas Sanze ber Philosophie in seinem wissenschaftlichen Zusammenhange zu umfassen; bennoch aber hat er die mathematischen Wissenschaften, wenn man seine Mechanik aussnimmt, kaum berührt, vielmehr den Theil berselben, welcher ihm am werthesten ist, die Astronomie, überläßt er Stärkern wissenschaftlich zu begründen. Des läßt sich wohl kaum verkennen, daß hierin die Sewalt der Unterssuchungen über seine falsche Ansicht von der Mathematik den Sieg davonträgt.

Finden wir nun, daß Ariftoteles in den Begriffsbes ftimmungen über die Theile der Philosophie nicht ganz ges nan ift, ergiebt es sich uns überdies aus der Betrachtung seiner Schriften, daß er nicht überall die Grenzen jener

von der Mechanik ließe sich baffelbe sagen. Mot. XIII, 2; 8; cf. phys. II, 2; ann. post. I, 18. So sagt Aristoteles bald mehr, bald weniger, als er sagen will.

<sup>1)</sup> Met. XII, 8. 10 yaq avayxator aquissu tois toxuqu-

<sup>2)</sup> Brandie in d. Deibeld. Jahrb. 1824. S. 476 sagt, Artstoteles sei gewiß welt entsernt gewesen, der Platonischen Einthellung der Philosophie in Dialektik, Physik und Ethik sich anschließen zu wolzten. Dennoch gebraucht er sie, ohne irgend eine Spur sie bestreizten zu wollen. Es ist aber wahr, daß er auf sie keinen großen Werth legt und daß die Art, wie er seine einzelnen Aheile stellt und wie er die Mathematik mit einmischen möchte, von der Platonischen Eintheilung bedeutend abweicht.

Theile bewahrt, fo wird uns in ber Anordnung seiner Lehren nichts Unberes übrig bleiben, als bem innern Bufam= menhange feiner Gebanten zu vertrauen. Diefem Grunbfate gemäß werben wir zuerft bie mathematifchen Biffenschaften gang aus bem Rreise unferer Untersuchungen weglaffen, außer nur insoweit fie etwa in ben philosophischen Forfchungen bes Ariftoteles entschieben fich geltenb machen. Dann aber bleiben uns brei Theile ber Ariftotelischen Phis losophie übrig, bie Logit, bie Physit und bie Ethit, von welchen bie beiben lettern weniger ftreng wiffenschaftlich find, als bie erftere, und ba gu ben ftreng miffenfchaftlis chen Theilen ber Philosophie nicht nur bie erfte Philosos phie, sonbern auch bie Lehren über bie Form ber Biffen= fcaft geboren, fo werben wir in ber Logit fomohl bie Lehre vom Denten, als auch bie Lehre vom Sein gu fuchen In biefer Gintheilung trifft nun im Bangen Aris ftoteles mit bem Platon überein und auch die Drbnung. in welcher bie brei Theile einander folgen, ift bei beiben Philosophen biefelbe. Dag bie erfte Philosophie und mitbin die Logit überhaupt vor ben übrigen Theilen ber Phis losophie ihre Stelle habe, ift fcon fruher gezeigt worben; bie Phyfit aber fchließt fich unmittelbar an bie erfte Phis losophie als bie zweite Philosophie und als theoretische Biffenschaft an; gulett wird bann bie praktische Philosophie ober die Philosophie über bas Menfcliche ), welche Aristoteles lieber Politit, als Sthit nennen wollte ), ihre richtige Stelle finden.

<sup>1)</sup> Eth. Nic. X, 10 fin.

<sup>2)</sup> Rhet. I, 2; magn. mor. I, 1; cf. eth. Nic. I, 3.

Bu ber Beftimmung beffen, mas in bie Philosophie bes Ariftoteles gehort und was bagegen als ein ber Phis losophie Frembes von und übergangen werben tann, merben wir uns hauptfachlich an bie eigenen Meußerungen bes Ariftoteles halten, nach welchen nur in ber Erforfchung bes Grundes bas mahrhaft Biffenschaftliche und Philofophifche liegt. Befonbers ift es nach ber Befchaffenheit ber Ariftotelischen Schriften nothig, bas, was ber Erfahs rung angebort, von bem Philosophischen gu unterscheiben. Die Erfahrung aber unterscheibet Ariftoteles baburch von bem vollkommnen Biffen, bag in jener bie Urfache ober ber Grund nicht erfannt wird, wohl aber in biefem; bie Erfahrenen wiffen wohl, bağ etwas ift, aber nicht warum es ift. Daber konnen fie auch nicht lehren, benn bas Lebs ren bebt von einem Borauserkannten an, welches ben Brund anderer Erfenntniffe barbietet \*). Es ift um fo mehr nos thig, an biefen Beftimmungen feftzuhalten, je haufiger man in die Philosophie bes Ariftoteles folche Lehren eingemischt hat, welche feiner Ansicht nach nicht als Ergebnisse phis lofophischer. Forschung angesehn werben tonnen. Doch werben wir bei ber Darftellung feines philosophischen Syftems es nicht umgehn tonnen, manches ber Erfahrung Angehos rige beilaufig ju ermabnen, weil bie beiben Beftanbtheile ber Biffenschaft beim Ariftoteles oft fo mertlich in einans

<sup>\*)</sup> Anal. post. I, 14. πυριώτατον γάρ τοῦ εἰδέναι τὸ διότι δεωρεῖν. Met. I, 1. οἱ μὲν γὰρ ἔμπειροι τὸ ὅτι μὲν ἴσασι, διότι δ οὐκ ἴσασιν· οἱ δὲ (sc. τεχνῖται) τὸ διότι καὶ τὴν αἰτίκν γνωρίζουσι. — — δλως δὲ σημεῖον τοῦ εἰδότος τὸ δύνασσια διδάσκειν νομίζομεν· διὸ τὴν τέχνην τῆς ἔμπειρίας ἡγούμεθα μᾶλλον ἐπιστήμην εἶναι· δύνανται γάρ, οἱ δ οὐ δύνανται διδάσκειν.

der eingreifen, daß sie, ohne das Gewebe ber Aristotelisschen Darstellung ganzlich zu zerreißen, nicht von einander getrennt werden konnen.

## Drittes Capitel. Die Logit bes Aristoteles.

In der Entwicklung der logischen Lehren des Aristoteles sehen wir auf das zurück, was zuvor über das Berhalt: niß der ersten Philosophie zu den Untersuchungen über die Wissenschaft und den Beweiß gesagt worden ist. Arisstoteles verlangte, daß derjenige, welcher die allgemeinen Grundsätze über das Seiende sich entwickeln wolle, zuvor mit der Art, wie der Zusammenhang in der Wissenschaft sich bilde, sich bekannt gemacht habe '). Dabei scheint ihn der Gedanke geleitet zu haben, daß zu einer jeden wissenssschaftlichen Verständigung die Erkenntniß der Form nottig sei, in welcher diese Verständigung geschehen mulise.

An der Spike der Schriften, welche über die wissensschaftliche Form überhaupt handeln, steht nach der gewöhnslichen Anordnung der Aristotelischen Werke die Schrift über die Rategorien. Daß man so nicht ohne Grund geordnet hat, beweisen die Stellen der Analytik und der Metaphyssik, in welchen auf die Kategorien verwiesen wird "), denn

<sup>1)</sup> Met. IV, S.

<sup>2)</sup> S. oben. Phys. I, 2 heißt bie Untersuchung über die Rastegorien ageh alnerorary naudr.

biefe feben im Berlauf ber Untersuchung bie Rategorien als etwas fcon Befanntes voraus. Unter Rategorien verfteht Ariftoteles bie allgemeinften Arten beffen, mas burch bas einfache Wort bezeichnet wird '), worunter benn ebenfowohl Arten bes Dentens, als Arten bes Geins verftanben werben "). Golder Arten werben von ihm gebn ges gablt, nemlich bas Befen, die Große, bie Befchaffenbeit, bas Berhaltnig, bas Bo und bas Bann, bas Liegen, bas Saben, bas Thun und bas Leiben "). Won biefer Mufgablung fucht Ariftoteles keinen Grund anzugeben; es befieht ihm nur als Thatfache, baß fo viele Kategorien find; ja er giebt seine Rategorien gar nicht einmal für eine genaue Gintheilung, inbem er eingesteht, bag eins und baffelbe in verfcbiebenen Rategorien gugleich eine Befchaffenbeit und ein Berhaltniß fein tonne 1). Wenn wir in ben Rategorien bes Ariftoteles eine genaue und nach einem erfcopfenben Grunde burchgeführte Gintheilung ber Arten bes Seins zu fuchen hatten, fo murben wir gegen fie viel auszusehen haben; aber Ariftoteles felbft legt auf biefe Unterscheidung ber allgemeinften Begriffe gewöhnlich nur

<sup>1)</sup> Cat. 4. των κατά μηθεμίαν συμπλοκήν λεγομένων ξεασιον ήτοι οὐσίαν σημαίνει κτλ. Phys. III, 1. κοινόν δέ έπλ τούτων οὐδίν ἔστι λαβείν, ώς φαμέν, δ οὖτε τόδε οὔτε ποσόν οὖτε ποιὸν οὖτε τῶν ἄλλων κατηγορημάτων οὐθέν.

<sup>2)</sup> Met. V, 7; IX, 10,

<sup>5)</sup> Cat. 4. των κατά μηθεμίαν συμπλοκήν λεγομένων ξεαστον ήτοι οὐσίαν σημαίνει, η πύσον, η ποιόν, η πρός τι, η ποῦ, η ποτέ, η κεῖσθαι, η Εχειν, η ποιείν, η πάσχειν.

<sup>4)</sup> Cat. 8 fin. Ετι εξ τυγχάνοι το αὐτο καὶ ποιον καὶ πρός τι ον, οὐθὲν ἄτοπον εν ἀμφοτέροις αὐτο τοῖς γένεσι καταριθμείσθαι. Roch feltfamer met. XIV, 1, καὶ πάθος τι τοῦ ποσοῦ τὸ πρός τι.

ein geringes Gewicht, so daß wir sie uns gefallen laffen können als einen Bersuch, die Bedeutungen der Worte an und für sich in eine bequeme Uebersicht zusammenzustellen, um nachher zeigen zu können, wie durch die Zusammenssetzung dieser Elemente die wahre und die falsche Rede entsstehen könne. Bir haben haber diese Lehre von den

Th. 4 fia. ξκαστον δὲ τῶν εἰρημένων αὐτὸ μὲν καδ αὐτὸ έν οὐδεμία καταφάσει λέγεται ή ἀποφάσει, τῷ δὲ πρὸς ἄλληλα τούτων συμπλοκή κατάφασις ή απόφασις γίγνεται. Bergl. Trendelenburg de Aristotelis categoriis. Berol. 1893. En bisfer Differtation wirb gu geigen gefucht, bas bie vier erften Rategorien auf bas nomen (substant., adjectivum, numerale), die vier letten auf bas verbum, bie beiben mittlern auf bas adverbium gurude gingen. Dan tann biefe Ertlarung als einen Berfuch betrachten, bie feltsame Busammensehung ber Kategorientafel fich einigermaßen verftanblich gu machen, im Ginn bes Ariftoteles ift fie aber nicht. Denn bagegen ift 1) bie Gefchichte ber Grammatit, welche zeigt, daß bie angegebenen Eintheilungen ber Borter erft nach dem Ariftoteles fich ausgebilbet haben. G. Classen do grammaticae graecae primordiis p. 54 aqq., 2) bas gangliche Schweigen bes Ariftoteles aber eine folche Begiehung ber Rategorien gu ben Rebetheilen, 3) bie porperangeführte Stelle phys. III, 1, nach welcher Ariftoteles ausbradlich behauptet, bag bie Rategorien auf teine allgemeinere Sattung gurudgeben, welches nicht ber gall fein murbe, wenn bie vier erften auf bas nomen gurudgingen u. f. w. Rach Arenbeienburg's Anficht murbe Ariftoteles eigentlich nur brei ober vielmehr nur zwei Rategorien annehmen, benn bas adverbium gehört boch wohl gum verbum, wie bas adjectivum gum substantivum, ble gehn Rategorien waren aber nur als Unterarten ber gwei Rategorien gu betrachten. Doch icheinen uns bie Spuren, welche Arenbelenburg verfolgt, nicht vollig trugerifc. Die Untersuchung, von welcher aus Ariftoteles auf die Rategorien gefommen fein mochte, geht wohl unstreitig auf bie Lehre bes Platon vom Unterschiebe zwischen orone und offine gurud, welchen auch Ariftoteles anerkennt (f. b. Folgenbe), unb eine Bergleichung gwischen ben Rebetheilen unb Ratego: rien mußte ihm baber febr nabe liegen; biefe fceint er aber nicht fo weit verfolgt ju haben, um ju einem enblichen Ergebniffe ju

Kategorien nicht als bas Ergebniß einer philosophischen Unterfuchung zu betrachten; Aristoteles wurde sonft wohl einen Grund seiner Eintheilung angegeben haben.

Doch wird uns hierdurch schon ber Standpunkt bes Aristoteles in seinen Korschungen über die Wissenschaft an-Er hielt fich babei, fo wie Platon, an bie Darftellung, welche ber Bebante vermittelft ber Rebe gewinnt, und ging auf bas erfte Element ber Rebe, auf bas Wort. Das Bort aber, eben als bas Ginfache, ift gleiche gultig gegen Bahrheit und Falschheit; benn eine jebe Bahr= beit wird erft in ber Berbindung ber Borte entweber gur Berneinung ober gur Bejahung 1). Es liegt bierbei bie Anficht jum Grunde, bag in ber Borftellung ober bem Gebanten an fich noch fein Irrthum fein tonne; bie Borftellungen vielmehr bezeichnen bem Ariftoteles nur gewiffe Ginbrude in ber Geele, welche als Tehnlichkeiten ber Dinge betrachtet werben tonnen und welche ebenfo wie bie Dinge in einer jeben Geele auf biefelbe Beile find "). hiernach ift bie Borftellung bes Biegenhirsches eben fo wenig wahr ober falfch, als bie bes Menschen ober bes Weißen, wenn nicht bas Sein ober bas Nicht = Sein babei ausgesagt

kammen. So wie Bieles in ber Lehre bes Aristoteles die Gestalt eines nur halb Bollenbeten hat, so auch diese Lehre von den Kategorien, welche wenigstens in sein ganzes Spstem keinesweges verarbeitet ist.

Cat. 4. των δε κατά μηθεμίαν συμπλοκήν λεγομένων οὐδεν οὖτε ἀληθες οὖτε ψεῦδός ἐστιν. Met. VI, 8; IX, 10.
 Bon ber objectiven Seite: τὸ δε κυριώτατα ὅν ἀληθες ἢ ψεῦδος.
 τοῦτο ὅ ἐπὶ τῶν πραγμάτων ἐστὶ τὸ συγκεῖσθα, ἢ διηρῆσθαι.

De interpr. 1. έστι μέν οὖν τὰ ἐν τῆ φωνῆ τῶν ἐν τῆ ψυχῆ παθημάτων σύμβολα. — - τὰ αὐτὰ πᾶσι παθήματα τῆς ψυχῆς καὶ ὧν ταῦτα ὁμοιώματα, πράγματα ῆδη τὰ αὐτά.

wird '). Rur eine solche Zusammensetzung also ber Worte und ber Gebanken hat Wahrheit ober Falfchheit, in welder auf irgend eine Weise ber Gebanke bes Seins ober Richt - Seins mit einem andern Gedanken verbunden worden.

In biefer Richtung bilbet fich benn auch bie Unficht aus, baf ber wahre ober falfche Gebante in ber Bertinis pfung eines Subjecte mit feinem Prabicate ober in der Trennung beiber fich ausbrude. Ja Ariftoteles geht fo weit, bag er bas Gein und bas Richt Gein fur nichts Anberes anertennt, als nur fur Berbunbenfein ober Dicht-Berbunbenfein bes Subjects mit bem Prabicate 1). Diernach bezeichnet alfo nur bas eine Babrheit, mas in einem Cabe" durch Subject und Prabicat ausgesagt wird. In Diefem Sinne werben bie Gage vom Ariftoteles in feiner Schrift über ben Musbrud ber Gebanten untersucht. Er geht auch hier auf die Elemente ber Rebe gurud; ba fie aber bem vorliegenben 3mede gemäß als Elemente bes Sabes betrachtet werben, fo find es nicht bie Rategorien, fonbern bas hauptwort und bas Beitwort, welche uns bier entgegentreten "). Zus ber Berbinbung beiber entfleht nun die Rebe (Loyog), welche mehrere Arten hat. Bon biefen Arten jeboch ift nur bie aussagende Rebe (anogarrinds

<sup>1)</sup> L. l.

<sup>2)</sup> Met, IX, 10. τὸ μὲν εἶνκέ ἐστι τὸ συγκεῖσθαι καὶ ἔν εἶναι, τὸ δὲ μὴ εἶναι τὸ μὴ συγκεῖσθαι, ἀλλὰ πλείω εἶναι. De interpr. 5. εὐδὲ γὰς τὰ εἶναι ἢ μὴ εἶναι σημεῖόν ἔπτι τοῦ πράγματος, οὐδὲ ἔὰν τὸ ὃν εἴπης αὐτὸ ψιλόν: αὐτὸ μὲν γὰς εὐδέν ἔστιν: προςσημαίνει δὲ σύνδεσίν τινα, ἢν ἄνευ τοῦν συγκτιμένων οὐπ ἔστι νοῆσοι.

<sup>5)</sup> De interpn 2; \$.

loyog) von folder Art, daß in ihr Babrheit ober Ralfche beit gefucht werben fann '). Die einfach aussagenbe Rebe wird wieber in zwei Arten getheilt, in bie bejahenbe und in die verneinende 2), welche einander entgegengesett find mb ben Biberfpruch bilben, fobalb fie in einer und berfelben Bebeutung von Demfelben ausgefagt werben ). Wit biefer Eintheilung ber Gage verbindet fich eine andere, welche auf bas Allgemeine und auf bas Ginzelne fich begicht. Ein Hauptwort wird allgemein ausgefagt, wenn es von Debrern, einzeln aber, wenn es nur von Ginem gilt. bier fieben fich nun fowohl bie Gabe einanber entgegen, wache allgemein von einem Allgemeinen etwas bejaben, und welche allgemein von einem Allgemeinen baffelbe verneinen, als auch bie, welche allgemein von einem Allgemeinen etwas bejahen ober verneinen, und welche baffelbe vom Einzelnen berneinen ober bejahen ). Die Gage aber, welche auf folche Beife einander entgegengefest find, fo wie auch bie, welche vom Ginzelnen in berfelben Beziehung daffelbe beiaben und verneinen, tonnen nicht jugleich mabr fein, fonbern ber eine muß mahr fein, ber andere aber MIG T.

Dies beruht auf bem Sage bes Wiberfpruchs, bem verften Grundfate, von welchem alle Beweise abhan-

<sup>1)</sup> Ib. c. 4.

<sup>2)</sup> Ib. c. 5.

<sup>5)</sup> Ib. c. 6.

<sup>4)</sup> Ib. c. 7. Dies bilbet ben Unterschied zwischen bem kravtiog und dem arresputation dreinellodae. Cf. anal. pr. I, 8; 15; not. V, 10; X, 4.

De interpret. 8.

gen '). Er erklart es für eine grobe Unkunde, einen Berweiß für diesen Grundsatz zu suchen, doch sei eine Widerstegung berer möglich, welche ihn leugnen, wenn sie nicht bloß um zu reden Worte machten; benn man könne sie nöttigen, sich selbst zu widerlegen. Indem sie nemlich etwas sagen wollten, müßten sie unnehmen, daß etwas bezeichnet werden sollte durch das Gesagte und zwar etwas Bestimmtes, denn ein Wort, welches unendlich Vieles dezgeichnen sollte, wurde nicht ein Wort sein; wenn etwa etzwas Bestimmtes durch das Gesagte bezeichnet werde, so könne damit nicht zugleich das Nicht-Westimmte bezeichnet werden; dies aber bedeute eben nichts Anderes, Als daß nicht das Eine zugleich das Eine und nicht das Eine sein könne, den Sat des Widerspruchs ').

Dies stellt eigentlich nur ben Sat bes Wiberspruchs für die Wahrheit der Rebe fest, aber beim Aristoteles ist diese mit der Wahrheit des Seins immer verbunden. Die Lehren des Aristoteles hierüber weichen nicht sehr von den Lehren des Platon ab, so daß wir hierüber kurz sein konnen. Er unterscheidet zwei Seiten derselben Lehre. Wenn nemlich gesagt werden darf, daß in aller Rücksicht dasselbe auch nicht basselbe ist und nicht basselbe auch dasselbe, so

<sup>1)</sup> Met. III, 1; IV, 8. φύσει γαρ άρχη και των άλλων αξιωμάτων αυτη πάντων.

<sup>2)</sup> Ib. IV, 4. άρχη δε πρός απαντα τὰ τοιαύτα οὐ τὸ ἀξιοῦν ἢ είναι τι λίγειν ἢ μη είναι, — ἀλλὰ σημαίνειν γε τι καὶ αὐτῷ καὶ ἄλλφ' τοῦτο γὰρ ἀνάγκη, εὶ λέγοι τι — — ἤδη γάρ τι ἔσται ώρισμένον. — — τεθείη γὰρ ἄν ἔδιον ὅνομαι καθ ἔκαστον τῶν λόγων. εὶ δὲ μη πεθείη, ἀλλ' ἄπειρα σημαίνειν φαίη, φανερὸν ὅτι οὐκ ᾶν εῖη λόγος' τὸ γὰρ μη Εν σημαίνειν οὐθὲν σημαίνειν ἐστί. Ib. c. 8.

fann man fagen, bag Alles, was ausgefagt werben tann, falfch ift, weil sein Gegentheil mahr ift; man fann aber auch fagen, bag Mles, mas ausgefagt werben fann, mahr ift, weil es eben fo gut als fein Gegentheil gilt. Bu ber erften Art ber Anficht gabit Ariftoteles bie Lehre bes Angragoras und bes Demotritos, weil fie nicht guglebt, bag its gend etwas, mas von irgend einem Dinge ausgefagt werbe, biefem wahrhaft gutomme, fonbern behauptet, bag auch bas Gegentheil beffelben eben fo gut barin enthalten fei; ju ber anbern Anficht aber wurde bie Lebre bes Beratleis tos und bes Protagoras fuhren, indem biefe annimmt, bag Alles zugleich ift und auch nicht ift '). Doch beibe Bebren beben fich felbft auf, benn bie, welche Mlles mabr nennt, nennt auch bie ibr entgegengesette Behre mabr, bie aber, welche Mles falfch nennt, nennt auch fich felbft falfc ).

Hiermit werben also zugleich zwei Lehren zurückgewiessen, auf ber einen Seite die, welche jedes Denken und Alles, was vom Sein ausgesagt werden kann, für salsch erklärt, gegründet in dem unbeschränkten Zweisel, auf der andern Seite die, welche alles Denken für wahr erklärt, die Lehre von der unbeschränkten Wahrheit alles Denkens und alles Seins. Aristoteles erkennt es an, daß Wiele zu dem uns beschränkten Zweisel nur dadurch kommen, daß sie die Schwierigkeiten streitsuchtiger Fragen nicht zu lösen versstünden. Diese suben zurück, in welchem man nicht Alles sür

<sup>1)</sup> Ib. c. 7.

<sup>2)</sup> lb. c. 8.

gleich falfc anfeben tonnte. Wenn nun auch hierbei nur auf Deinungen gefeben werben follte, fo follten boch biejenigen, welche in Meinungen leben, nur um fo mehr nach ber Bahrheit ftreben, fo wie bie Rranten nach ber Befundheit. In ber Meinung fei ein Dehr ober Weniger gu unterscheiben, inbem einige Meinungen ber Bahrheit naber tamen, andere weiter von ihr abwichen; wenn aber bies fei, fo muffe es eine Babrheit geben, welcher bie mahrere Meinung naber ftebe, als bie falfchere \*). Gine andere Quelle bes unbeschrankten Zweifels ift bie finnliche Borftellungsweise. Denn bie Deinung, Alles, was von uns gebacht werbe, enthalte in fich entgegengefegte Beftimmungen, pflege von ber Meinung auszugehn, bag alles Gebenkbare und alles Sein ein Empfundenes fei. In ber Empfindung erscheine baffelbe Berfchiebenen verschieben, und indem bas Sinnliche ju bem Entgegengefesten veranberlich fei, nichts aber aus bem Richts werbe, glaube man an= nehmen ju muffen, bag' Entgegengefettes in einem jeben Sinnlichen vorhanden fei. Bon bem, mas fich in aller Rudficht burchaus veranbere, laffe fich nichts Bahres aussagen. Dagegen erinnert nun Ariftoteles guerft, bag biefe Meinung nur von einem kleinen Theile bes Sinnlis den bergenommen fei, von bem nemlich, mas wir in bem um uns herum liegenben Theile ber Belt erbliden; aber

<sup>&</sup>quot;) Ib. c. 4 fin. ξτι εὶ δτι μάλιστα πάντα ούτως ξχει καλ ούχ ούτως, άλλὰ τό γε μάλλον καλ ήττον ξνεστι ξν τῆ φύσει τῶν ὄντων οὐ γὰρ ᾶν ὁμοίως φήσαιμεν εἶναι τὰ δύο ἄρτια καλ τὰ τρία, οὐσ ὁμοίως διέψευσται ὁ τὰ τέτταρα πέντε οἰόμενος καλ ὁ χίλια εἰ οὖν μὴ ὁμοίως, δῆλον ὅτι ἄτερος ἡττον, ὅστε μάλλον ἀληθεύει εἰ οὖν τὸ μάλλον ἐλγύτερον, εῖη γε ἄν ἐληθές, οὖ ἔγγύτερον τὸ μάλλον ἀληθές.

ba eben biefer Theil faft Richts gegen bas Bange fei, fo durfe man auch nicht von ihm aus auf bas Ganze schliegen '). Doch biefer Einwand ift nur gegen ein Befondes res gerichtet. Dann aber nimmt Ariftoteles auch im Allgemeinen die Bahrheit ber finnlichen Borftellung gegen ihre Gegner in Schus, inbem er bemertt, bag fie nicht mit ber blogen Borftellung verwechfelt werben burfe ?), und fich barauf beruft, bag alle 3weifel gegen bie Buverlaffigteit ber Empfindungen, welche von ber Berfchiebenheit ber Empfinbungen im Schlafe und im Bachen, in Krantbeit und Befundheit, in ber Ferne und in ber Rabe bergenommen werben, boch im thatigen Leben nicht festgehalten werben tonnen. Eine jebe Empfinbung fei mabr über bas, mas ihr eigenthumlich ift, und was fie unmittelbar ausfagt, uber bas fagt fie nicht ju gleicher Beit bas Gegentheil aus, und auch zu einer anbern Beit zweifelt fie nicht über ben Buffant, fonbern über bas, welchem ber Buftant gufommt 3). Dieran ichließt fich ihm auf naturliche Beife bie Lehre bes Platon von ber Berhaltnismäßigfeit aller finnlichen Erfdeinungen an. Um ben 3weifeln gegen bie Babrheit ber finalicen Empfindung ju begegnen, muffe man nur bemerten, bag jebe Erfcheinung nur fur ben ift, welchem fie

<sup>1)</sup> Ib. c. 5. ἔτι δάξιον ἐπιτιμῆσαι τοῖς οῦτως ἐπιλαμβάνουσιν, ὅτι καὶ αὐτῶν τῶν αἰσθητῶν ἐπὶ τῶν ἐλαττόνων τὸν ἐριθμὸν ἰδόντες οὕτως ἔχοντα περὶ ὅλου τοῦ οὐρανοῦ ὁμοίως ἀπεφήναντο ὁ γὰρ περὶ ἡμᾶς τοῦ αἰσθητοῦ τόπος ἐν φθορῷ καὶ γενέσει διατελεῖ μόνος ὧν ἀλὶ οὖτος, ὡς εἰπεῖν, οὐθὲν τον ἀπεψηφίσαντο, ἢ διὰ ταῦτα ἐπείνων κατεψηφίσαντο.

<sup>2)</sup> L. l. áll' å parsada số tướch tỷ cho biae.

<sup>5)</sup> L. l.; de anima HL, 5.

erscheint, und fir biefen auch Wahrheit hat, aber nicht Wahrheit an fich '). Das Ginnliche ift gar nicht an fich, fonbern nur in Begiehung ju ben lebenbigen Befen, welche Empfindung baben; waren baber bie empfindenben Befen nicht, fo wurde gar nichts Ginnliches fein. nichts Sinnliches fei, tonne man wohl mit Recht fagen, benn bas Sinnliche bezeichne nur einen Buftanb, einen Ginbruck bes Empfindenden "). Aber eben hierin liegt bem Ariftoteles ber Sauptpunkt feiner Biberlegung berer, welche aus bem Schwantenben ber finnlichen Empfindung ben Sat bes Wiberspruchs bekampfen. Denn, wendet er ein, wenn auch zugegeben murbe, bag an fich bas Sinnliche nichts Babres mare, fo tonne man boch nicht lengnen, bag etwas bie finnliche Empfindung Bewirkenbes ber finns lichen Erscheinung jum Grunbe liege und als ein Babres vorhanden fei auch ohne Beziehung auf die Empfindung. Denn bie Empfindung fei nicht von fich felbft, fonbern es fei noch etwas Anderes, welches die Empfindung hervorbringe, außer ber Empfindung und vor ber Empfindung ).

Mot. IV, 6. τὸ γὰς φαινόμενον τινί ἐστι φαινόμενον. — ἀλλ' ἔσως διὰ τοῦτ' ἀνάγκη λέγειν τοῖς μὴ δι ἀπουίαν, ἀλλὰ λόγου χάριν λέγουσιν, ὅτι οὐκ ἔστιν ἀληθὲς τοῦτο, ἀλλὰ τούτος ἀληθές.

<sup>2)</sup> Ib. c. 5. δλως δ' εξπέρ έστι το αλαθητόν μόνον, οὐδὲν ᾶν εξη μὴ ὅντων τῶν ἐμψύχων αἴσθησις γὰρ οὐα ᾶν εξη · τὸ μὲν οὖν μηδὲ τὰ αἰσθητὰ εἶναι ἴσως ἀληθές · τοῦ γὰρ αἰσθανομένου πάθος τοῦτὸ ἔστι.

<sup>5)</sup> L. l. τὸ δὲ τὰ ὑποκείμενα μὴ εἶναι, ἃ ποιεῖ τὴν αἴσσησιν, καὶ ἄνευ αἰσθήσεως, ἀδύνατον οὐ γὰς δὴ ἥ γ' αἴσθησιν, αις ἐαυτῆς ἐστίν, ἀλλ' ἔστι τι καὶ ἔτερον παρὰ τὴν αἴσθησιν, ὑ ἀνάγκη πρότερον εἶναι τῆς αἰσθήσεως τὸ γὰς κινοῦν τοῦ κινουμένου φύσει πρότερόν ἐστι.

Benn etwas vergeht, fo muß etwas Seienbes vorhanben . fein, und wenn etwas wirb, fo ift nothwendig etwas, aus welchem es wird und von welchem es erzeugt wird, und bies tann nicht in bas Unenbliche jurudgehn '). Diejenigen dagegen, welche Alles auf die Empfindung zurückführen wollen, machen Alles zu einem Berhaltniffe, wogegen man festhals ten muffe, bag es auch ein an und fur fich Seiendes gebe, und dann werde man erkennen, daß nicht Mes, was scheint, auch mahr fei "). In biefer Rudficht alfo halt Ariftoteles gegen bie, welche Alles ju einem fliegenben Berhaltniffe machen mochten, feft, bag es ein Urfprungliches geben muffe, an wels dem bas Berhaltnig fei. Dies urfprunglich gum Grunde Liegende (onoxeluevov) nennt er bas Wefen (odola) ober bas, was etwas feinem Wefen nach ift (to ti ffv elvai), bas Berhaltnif aber ift ibm nur ein Bufalliges (ovufteβηκός). Wollte man fagen, Alles fei nur ein Bufalliges, fo wurde man bas erfte Allgemeine leugnen, von welchem bas Bufallige ausgefagt wirb, und man wurbe in bas Unenbliche fortgeben muffen, bas Bufallige an einem Bufalligen fetenb. Da bies nun aber unmöglich ift, fo muß ein erftes jum Grunde Liegendes fein, von welchem bas Andere ausgefagt wird ). Deswegen meint Ariftoteles auch,

L. I.

<sup>2)</sup> Ib. c. 6. ετ δε μή έστι πάντα πρός τι, αλλ' ενιά έστι και αυτά καθ αυτά, ουκ αν ετη παν το φαινόμενον αληθές.

<sup>• 3)</sup> Τb. c. 4. δλως σ ἀναιροῦσιν οἱ τοῦτο λέγοντες οὐσίαν καὶ τὸ τί ἢν εἶναι πάντα γὰρ ἀνάγκη συμβεβηκέναι φάσκειν κὰτοι πρῶτον τὸ καθόλου, εἰ ἀεὶ τὸ συμβεβηκὸς καθ ὑποκειμένου τινὸς σημαίνει τὴν κατηγορίαν ἀνάγκη ἄρα εἰς ἄπειρον ἐἐναι ἀλὶ ἀδύνατον — — τὸ γὰρ συμβεβηκὸς οὐ συμβεβηκός.

sum unbeschränkten Zweifel waren Manche verführt worben, weil sie von Allem einen Grund gesucht, mithin bie Grunde aller Wiffenschaft, b. h. bas Wesen und seine Begriffserklärung nicht anerkannt hatten ').

Bon ber anbern Geite mußte aber auch bie Lebre von ber unbeschrankten Wahrheit alles Dentens und alles Seins verworfen werben. Bu benen, welche biefer Lebre angehoren, gabit Ariffoteles nicht nur ben Berafleitos, fonbern auch bie Eleaten, indem beibe Arten ber Philosophen barin übereinkommen, bag fie Alles in Ginem feten und bamit behaupten, von einem jeben tonne Mles, auch bas Entgegengesette ausgesagt werben "). Gegen biefe Lebre gebraucht Ariftoteles bie Grunde bes Platon, gum Theil nur in einer etwas andern Art und mit Bezug auf bie Rategorien gewendet 1). Wenn Mes bem Begriffe nach Eins fein follte, fo wurde auch bamit aller Unterfchieb gwischen Gutem und Bofem, zwischen bem Ginen und bem Anbern aufhören und baraus wurde folgen, bag bie, welche bom Eins gu fprechen glaubten, vielmehr vom Richts fpras chen '). Go balt er alfo auch bier baran feft, bag Mes.

Ib. c. 6; 7. ἀρχὴ δὲ πρὸς ἄπαντας τούτους ἐξ ἐρισμοῦ κτλ. Ib. c. 8.

<sup>2)</sup> Phys. I, 2; mot. IV, 4. ξτι εὶ ἀληθεῖς αἱ ἀντιφάσεις ἄμα κατὰ τοῦ αὐτοῦ πᾶσαι, δῆλον ὡς ἄπαντα ἔσται ἔν. Ib. c. 5. καίτοι συμβαίνει γε τοῖς ἄμα φάσκουσιν εἶναι καλ μὴ εἶναι, ἡρεμεῖν μᾶλλον φάναι ἡ κινεῖσθαι πάντα οὐ γὰρ ἔστιν εἰς ὁ τι μεταβάλλει ἕπαντα γὰρ ὑπάρχει πᾶσι.

<sup>3)</sup> Phys. L l.

<sup>&#</sup>x27;4) L. l. και οὐ περὶ τοῦ Εν εἶναι τὰ ὅντα ὁ λόγος ἔσται αὐτοῖς, ἀλλὰ περὶ τοῦ μηθέν. Mot. IV, 4. το ἀἰριστον οὖν ἐσέκασο λέγειν καὶ οἰόμενοι λέγειν τὸ ὅν περὶ τοῦ μὴ ὅντος λέγουσι.

wovon auch gesprochen und gelehrt werben moge, ein Begimmtes fein muffe, welches als ein foldes auch von eis nem Anbern unterscheibbar fei. Es fnupft fich bieran auch bie Biberlegung ber anbern Seite ber eleatischen gebre an, bag Mles ruhe. Die Art, wie er fie abweift, ift febr einfach. Wenn Miles immer rubte, fo wurde immer baffelbe mabr ober falfch fein; es zeige fich aber, bag ein Sat ju einer Beit mahr, ju einer anbern Beit falfch fein tonne; benn ber, welcher rebe, rebete einft nicht und wirb einft auch wieber nicht reben 1). Auch mußten biejenigen, welche lehrten, MIles fei Eins und unbewegt, wenigstens jugeben, bag es eine faliche Meinung ober auch nur eine Meinung ober Borftellung gebe; bamit aber gaben fie zugleich zu, baf es auch Bewegung gebe, benn Meinung unb Borftellung find nur Arten ber Bewegung 2). Go beruft fich Ariftoteles gegen biefe Lehre auf einfache Thatfachen, welche von ben Biberfprechenben felbft gugegeben werben muffen.

Es war nothwendig die Beranderlichkeit bessen, was als Wahrheit ausgesagt werden kann, nachzuweisen, um darzuthun, daß auch von zusälligen Wahrheiten gesprochen werden könne. Auch hierin laufen die Untersuchungen über die Formen des Seins mit denen über die Formen des Denskens übereinstimmend neben einander. Es ergiedt sich nems

Mot. IV, 8. εὶ μὲν γὰρ ἡρεμεῖ πάντα, ἀεὶ ταὐτὰ ἀἰηθῷ καὶ ψευθῷ ἔσται φαίνεται δὲ τοῦτο μεταβάλλον ὁ ἐνὰρ λέγων ποτὲ αὐτὸς οὐκ ἦν καὶ πάλιν οὐκ ἔσται.

<sup>2)</sup> Phys. VIII, 3. elnee our fort dofa werdys & olos dofa, not nirmus fort, not el marenda, not dit alles ovens dong sirat, ort d'éséeus à rês parenda not à dofa mréses tires donouve elna.

lich eine Schwierigfeit, wenn man ben Sag bes Biberfpruchs auch auf bie gufunftigen Dinge ausbehnt, welche nur als gufallig erscheinen, weil wir Alles gu einem Roths wendigen machen und bas Mogliche gang aufheben murben, wenn wir fagen wollten, auch über bas Butunftige fei eine jebe Bejahung ober Berneinung entweber mahr ober falfch. Entweber wurbe es mabr fein ju fagen, bag etwas gefcheben werbe, ober falfch; mabr aber nur bann, wenn es geschehen wirb. Sollte es nun mabr fein, fo gu fagen, fo tann es nicht anbers geschehn, und tann es nicht anbere geschehn, fo ift fein Begentheil unmöglich, es felbft aber nothwendig, und es bleibt nichts übrig, was als ein Bufalliges ober nur Dogliches angesehen werben tonnte '). Dagegen halt nun Ariftoteles feft, bag bei ben Dingen, welche nicht immer find ober nicht find, sowohl ber bejas henbe, als ber verneinenbe Sag mabt fein tonne. Beziehung auf folche Dinge fei es gwar mahr zu fagen, bas Seienbe fei, wenn es ift, und bas Nicht = Seienbe fei nicht, wenn es nicht ift, aber man burfe nicht fclechthin fagen, alles bas Seiende fei nothwendig feiend und alles bas Nichtseienbe nothwendig nicht seienb, sondern nur es fei nothwendig feiend ober nicht : feienb"). Deswegen er-Mart auch Ariftoteles, es fei ein Unterfchieb zwischen bem . Unmöglichen und bem Falfchen, indem wohl etwas falfch fein konnte, mas boch nicht unmöglich mare "), unmöglich

<sup>1)</sup> De interpr. 12.

<sup>2)</sup> L. I.

S) De coelo I, 12; met. IX, 4. οὐ γὰρ ὅἡ ἐστι ταὐτὸ το ψεῦδος καὶ τὸ ἀδύνατον τὸ γάρ σε ἐστάναι νῶν ψεῦδος μέν, οὐκ ἀδύνατον ὅ٤.

segentheil aber sei etwas möglich, wenn es nicht nothwendig sei, daß sein Gegentheil falsch sei. Der bemerkt sehr richtig, daß die entgegengesetzte Lehre, welche die Mes gariter ergriffen hatten, alle Veranderung ausheben wurde; denn sollte eine Möglichkeit nur bann vorhanden sein, wenn die Wirklichkeit vorhanden ist, so wurde das nicht Gewordene keine Möglichkeit haben zu werden und es wurde also nichts werden können, sondern Alles immer so bleiben, wie es ist.).

Durch biese Untersuchungen hat sich nun Aristoteles ben Weg gebahnt zu seiner Lehre über die Sätze, welche etwas als möglich und nicht möglich, als nothwendig und nicht nothwendig aussagen. Dem Möglichsein widers spricht nicht das Möglichsnichtssein, sondern das Nichtsmöglichssein, welches sehr richtig daraus abgeleitet wird, das in den Sätzen, welche vom Möglichen handeln, das Sein nicht das Prädicat dildet, sondern zum Sudject ges hört und das Mögliche das Prädicat ist. Und da das Gegentheil des Möglichen das Unmögliche ist, das aber, was unmöglich ist, nothwendig nicht ist, so gelten auch

<sup>1)</sup> Met. V, 12.

<sup>2)</sup> D. IX, 5.

<sup>5)</sup> Do interpt. 12. ἔστιν ἄρα ἀπόφασις τοῦ δυνατὸν εἰναι τὸ μὴ δυνατὸν εἰναι, ἀλλ' οὐ τὸ δυνατὸν μὴ εἰναι. — — γίγτεται γάρ, ῶσπερ ἔπ' ἔπείνων τὸ εἰναι καὶ τὸ μὴ εἰναι προςθέσεις, τὰ δ' ὑποκείμενα πράγματα τὸ μὲν λευκόν, τὸ δ' ἔνθρωπος, οὕτως ἔνταῦθα τὸ μὲν εἶναι καὶ τὸ μὴ εἶναι ὡς ὑποκείμενον γίγνεται, τὸ δὲ δύνασθαι καὶ προςθέχεσθαι προςθόσεις διορίζουσαι, ὥσπερ ἔπ' ἔκείνων τὸ εἶναι καὶ τὸ μὴ εἶναι.

aber bie Gabe, welche vom Unmöglichen und vom Rothwenbigen etwas ausfagen, biefelben Beftimmungen; es wiberfprechen fich nicht bas Unmöglich = fein und bas Unmögs lich = nicht = fein , fonbern bem erften wiberfpricht bas Richt= unmöglich sfein; und bas Mothwendig sfein und bas Noths wendig = nicht = fein bilben teinen Biberfpruch , fonbern bem erftern wiberfpricht bas Richt = nothwendig = fein 1). befchrantt Ariftoteles auch wieber biefen Gegenfag zwifchen bem Möglichen und Rothwenbigen, benn weil bas Roth= wendige bem Unmöglichen entgegengefest ift, muß auch bas Rothwendige ein Mögliches fein \*). Wenn man jeboch fest, bag alles Rothwendige auch moglich fei, fo ergiebt fich noch eine Schwierigkeit, welche aus ber Art fliefit, wie fruber ble Babrheit ber Gate uber bas Dogliche beftimmt worben war. Denn es war gefagt worben, bag, wenn es moglich fei, bag etwas fei, es auch moglich fein wurde, bag baffelbe auch nicht fei. Nun aber wurde folgen, bag, wenn alles Nothwendige auch ein Dogliches ift und jebes Dogliche auch nicht fein tann, auch jebes Dothe wendige nicht fein tonne, welches boch bem Begriffe bes Rothwendigen widerspricht. Aus diefer Berlegenheit fann man fich nur burch eine Unterscheibung gieben. Bom Dog= lichen nemlich fprechen wir in boppelter Bebeutung; moglich ift fowohl bas, was entweber unbeweglich und unveranberlich, ober boch immer ober jest auf eine bestimmte Beife in ber Bewegung ift, als auch bas, was jum Ents gegengefesten bewegt werben fann, und nur von bem Let-

<sup>1)</sup> L. i.

<sup>2)</sup> Ib. c. 13.

tern gilt es, daß es möglich ist zu sein und auch nicht zu sein, nicht aber von dem Erstern. Dieses daher kann schlechthin mit dem Mothwendigen gleich geseht werden, nicht aber jenes. Daraus folgt benn auch, daß alles Rothwendige auch in Wirklichkeit oder Thätigkeit ist, nicht aber so alles Rögliche.

Diese Untersuchungen über bie Sate bienen bem Arisstoteles zur Grundlage seiner Lehre vom Schluß, welche in den Analytiken enthalten ist. D. Ein vollständiger Schluß ist ihm eine Rede, in welcher aus dem Gesetzen etwas von dem Gesetzen Verschiedenes nothwendig gefolgert wird, ohne daß ein andrer Begriff außer den im Gesetzen enthaltenen zur Folgerung dient. Er sucht nun alle die Kormen zu entwickeln, in welchen ein Schluß vollzogen werden kann. Bu diesem Zwecke giebt er zuerst an, in welcher Art die Veränderung oder Umkehrung der Sate geschehen könne und in welcher Art nicht; dann entwickelt er die Figuren der Schluße und die Art, wie eine Figur

<sup>1)</sup> L. l. το γάρ δυνατόν ούχ άπλως λέγεται, άλλα τό μέν, ότι άληθές ώς ένεργεία έν, οίον δυνατόν βαδίζειν, ότι βαδίζει, παλ όλως δυνατόν είναι, ότι ήδη έστι κατά ένεργειαν, δ λέγεται είναι δυνατόν: τὸ δέ, ότι ένεργήσειεν ἄν. — καλ αύτη μέν έπλ τοῖς πινητοῖς μόνοις ἐστλν ἡ δύναμις, ἐκείνη δὲ καλ έκλ τοῖς ἀκινήτοις. — — τὸ μέν οὖν οὕτω δυνατόν οὐκ άληθές κατά τοῦ ἀναγκαίου ἀπλως είπεῖν, θάτερον δὲ ἀληθές. Μετ. V, 12; IX, 2; anal. pr. I, 13.

<sup>2)</sup> De interpr. l. l. φανερόν δή έπ των εξημένων, δει τὸ ἐξ ἀνώγκης δν κατ' ἐνέργειών ἐστιν. -- τὰ δὲ οὐδέπστε ἐνέργειωι εἰσί, ἀλλὰ δυνώμεις μόνον.

<sup>5)</sup> Daß er biefe Lehre guerft vorgetragen bat, fcheint aus soph. 4. 93 gu folgen.

<sup>4)</sup> Anal, pr. I, 1.

in die andere verwandelt werden kann vermittelst der Verednderung der Sate '). Wir halten es nicht für nothig, diese Lehren des Aristoteles weitläuftig auseinanderzuseten, theils weil sie dem Inhalte nach einem jeden bekannt sind, welcher die wissenschaftlichen Darstellungsweisen kennt, theils weil diese Untersuchungen zu sehr in das bloß Aeußerliche des sprachlichen Ausbrucks eingehn, der Gedanke aber durch die veränderte Form des Sates und des Schlusses gar nicht berührt wird. Wir erwähnen daher nur, daß Arisstoteles hierbei Alles aus den Thatsachen ableitet, die Erzgednisse aus denschen nicht in der kürzesten Weise entwikskelt, welches ihm als dem Ersinder dieser Lehren nicht zum Vorwurf gereichen kann, nur den sogenannten kategorischen Schluss im Auge hat ') und nur die drei ersten Figuren des Schlusses kennt kann ist, in neuern Zeiten nicht

<sup>1)</sup> Ib. I, 2-7.

<sup>2)</sup> Aennemann in feiner Gefch. ber Phil. III. S. 78 Anm. ift ber Meinung, daß Aristoteles anal. pr. 1, 22 auch ben bopothetischen Schluf ermabne, unter welchen er mabricheinlich auch ben bisjunctiven Schluß begriffen babe. Allein bas, mas in biefer Stelle aullogiques et unobesems beift, ift gang anberer Bebeutung als unfer hopothetischer Schlug. Bas bem Ariftoteles ond-Bedig bebeutet, sieht man aus anal. post. I, 2. Bedeug d'i ule όποτερονούν τών μορίων της ἀποφάνσεως λαμβάνουσα — ὑπό-Section Cf. anal. pr. I, 80; top. 1, 18. Bergi. F. J. Chr. Francke de sensu proprio, que Aristoteles usus est in ils argumentandi modis, qui recedunt ab ejus perfecta syllogismi forma. Rost. 1824 p. 4 sq. Es wird angeführt, daß zuerst Abeophraftos turg, nachher Eubemos weitlauftiger, aber nicht genugenb über bie hypothetifchen Schluffe gehandelt haben. Boeth. de syll. hypoth. in. p. 606 ed. Bas. 1570.

<sup>5)</sup> Dies muß bem Ariftoteles allerbings als Fehler angereche net werben, weil er anal. pr. I, 28 zu beweisen fucht, bag nur in ben brei Figuren geschloffen werben konne.

felten geneigt gewesen, ein hauptverbienft bes Ariftoteles um bie Philosophie in biefer Ausbilbung ber Schluflehre gu fuchen, ja man hat bies Berbienft aus Untenntnig beffen, was er eigentlich geleiftet, in hohem Grabe libertries ben. Wenn wir jeboch bebenten, bag alle biefe Lebren menig in die Entwicklung ber philosophischen Gebauten eingeriffen haben, auch ihrem Wefen nach nicht tief in biefelbe eingreifen komten, fo werben wir bas Werbienft bes Ariftoteles in biefer Radficht nur als ein febr bebingtes anfebn tounen. Es ift überhaupt barin gut fuchen, bag er bie Abatfachen in Beziehung auf ben Ausbruck bes Schluffes, wenn auch nicht ganz vollständig, erforfcht bat, um daburch ein allgemeines "Urtheil über bie Webeutung bes Solupverfahrens für bie wiffenichaftliche Darftellung gu gewinnen. In biefem Sinne ift feine ganze Analytik angelegt; in biefem Sinne verlangt er auch, bag man mit ben Lehren ber Analytif fruber befannt fein muffe, ebe man über bie allgemeinen Grunde ber Wiffenschaft reben tonne \*); benn den bie Untersuchungen über ben Schluf follen zeigen, wie die allgemeinen Anfange ber Wiffenschaft angenommen werben muffen.

Aus ber Untersuchung ber brei Figuren bes Schlusses bat num bem Aristoteles sich ergeben, daß nur die erste Figur einen vollkommenen Schluß gewährt, b. h. einen solchen, welcher zugleich allgemein ist und bejaht, und daß die beiden übrigen Figuren auch auf die erste Figur zurücksessicht werden können. Daraus folgert er auch, daß es am schwersten sei, das Allgemeine, durch den Schluß be-

<sup>1)</sup> Met. IV, 3.

Gefch. b. Phil. III.

jabend, festauftellen, weil bies nur in ber erften gigur gescheben tann, mabrent es am leichteften ift, bas Allgemeine aufzuheben, weil es in allen Figuren aufgehoben werben fann ). Auch vernachlaffigt Ariftoteles nicht, Die Begriffe und bie Gage gu gablen, burch welche ber Schluß vollzo= gen wird 3). Aber bas Bichtigfte bei biefen Untersuchungen ift ihm, die Art zu bestimmen, wie der Schlug Gch bilbet und wie er gefunden werben fann. Bu biefem 3mede unterscheibet er brei Arten bes Geienben, von welchen bie eine von keinem Anbern ausgefagt werben kann, Unberes aber wohl von ihr, bie andere Art zwar ausgesagt wird von einem Anbern, Unberes aber nicht von ihr, bie britte Art endlich sowohl von Anderens ausgesagt wird, als auch Anderes von fich ausfagen lagt "). Unter ber erften Art bes Seienben verfteht Ariftoteles bie einzelnen Dinge, welche burch bie finnliche Empfindung aufgefaßt werben, ober bas, was in ben niebrigften Begriffen bargeftellt wirb, unter ber anbern Art bas, was in ben bochften Begriffen gebacht wird ); bie britte Art bes Geienben wird alebann bas umfaffen, mas in ber Mitte gwifden ben bochften und niedrigften Begriffen liegt. hierbei liegt bie Anficht gum Grunbe, welche bem Ariftoteles fcon aus ber gefchichtli= den Entwicklung ber griechischen Philosophie fich ergeben

<sup>1)</sup> Anal. pr. I, 26.

<sup>2)</sup> Ib. I, 23; 25.

<sup>8)</sup> Ib. c. 21; 27.

<sup>4)</sup> L. l. δτι μέν ούν ξνια τούν δντων κατ' ούδενός πέφυκε λέγεσθμι, δήλον: τών γὰρ αλσθητών σχεδόν ξκαστόν έστι τοιούτον, ώστε μὴ κατηγορείσθαι κατά μηδενός, πλὴν ώς κατά συμβεβηπός: — δτι δὲ καλ έπλ τὸ ἄνω πορευομένοις Ισταταί ποτε, πάλιν έροιμεν

batte, bag ber Segenftand ber Biffenschaft nicht in bas Unendliche hinausgehen konne, benn bas Unendliche fliebe bie Erkenntnig ). Daber zeigt Ariftoteles weitlauftig, bag es einen letten Beweis von ben letten Grunben ober von bem Allgemeinften aus geben muffe, weil fonft, inbem bie Beweife immer weiter rudwarts geforbert werben tonnten, nichts bewiefen fein wurde 2); aber auch bag ein Lettes nach unten zu geset werben muffe, bamit auch bier bie Beweise ihre Grenze haben; woraus benn im MIgemeinen bervorgeht, bag bie Wiffenschaft, welche in ber Ditte gwis fchen beiben Grengen liegt, ein Begrenztes fei 3). hiernach ift es benn aber auch flar, bag bie Dethobe bes Soliegens gewiffe Grenzen bat; benn über bie bochften Begriffe fann nichts erfchloffen werben, weil ihnen fein anderer Begriff beigelegt werben fann, mahrend bie niebern Begriffe nicht von einem Unbern erschlossen werben tonnen, weil fie nicht ausgefagt werben tonnen von einem Deswegen herricht bas beweisenbe Berfahren burch ben Schluß in unbeschrantter Freiheit nur über bie mittlern Begriffe '). Es kommt aber bei biefem Berfahren immer barauf an, bag wir burch bas gange Gebiet ber Begriffe im Stande find gut finden, welche Begriffe von einander ausgefagt werben tonnen und welche nicht.

Anal. post. I, 22. ιὰ δ' ἄπειρα οὐκ ἔστι διεξελθεῖν νοοῦντα.

<sup>2)</sup> Met. IV, 4. δίως μέν γὰρ ἀπάντων ἀδύνατον ἀπόδειξιν είναι εἰς ἄπειρον γὰρ ἄν βαδίζοι, ώστε μηδ οῦτως εἰναι ἀπόδειξιν.

Anal. post. I, 19 -- 25.

<sup>4)</sup> Anal. pr. I, 27.

Hierzu ist uns die Erfahrung behülflich und nur vermitteist der Erfahrung sind wir im Stande, die Beweise sür
bas, was vorhanden ist, zu sühren. Daber mußte dem Aristoteles, so wie dem Platon, die Frage von der größes
sten Wichtigkeit sein, wie wir die Begriffe und ihr Bers
hältniß unter einander zu erkennen vermögen. In der Beantwortung dieser Frage wich er von seinem Lehrer ab,
wie schon die so eben angesührte Aeußerung zu erkennen
giebt.

Bir haben bei ber Entwicklung ber Platonischen Lehre bemerken mussen, baß ihr die Begriffe als etwas Ursprüngsliches in der menschlichen Seele erschienen, indem nur eine Wiedererinnerung an dieselben vermittelst der sinnlichen Empsindung zugelassen wurde. Wir haben aber auch gesehn, daß diese Vorstellungsweise dem Platon keinesweges recht wissenschaftlich sich gestalten wollte und deswegen die Versmittlung der Begriffe durch die sinnliche Empsindung nach der Platonischen Lehre nur wie eine schwankende Meinung dervortvat. Als eine solche bekämpft sie Aristoteles. Die Beweise im Menon genügen ihm nicht "); auch sei es unsgereint anzunehmen, daß wir nicht wüßten, daß wir wüßten, indem wir nemlich die Begriffe in uns hatten, ohne zu wissen, daß wir sie hatten. Die Platonische Res

Anal. pr. I, 30. διο τὸς μέν ἐρχὰς τὰς περὶ ἔκαστον ἔμπειρίας ἐστὶ παραδοῦναι — — ὁμοίως δὲ καὶ περὶ ἄλλην ὁποιανοῦν ἔχει τέχνην τε καὶ ἔπιστήμην, ὧστ' ἐὰν ληφθῆ τὰ ὑπάρχυντα περὶ ἔκαστον, ἡμέτερον ἦδη τὰς ἀποδείξεις ἐτοίμως ἔμφανίζειν.

<sup>2)</sup> Ansi. pr. II, 21; an. post. I, 1.

<sup>3)</sup> Anal. post. II, 18.

thobe ber Eintheilungen misfallt ihm, benn in ihr werbe nur bas erbeten, was erwiesen werben follte '); er vermißt in the bie Rothwenbigkeit bes Busammenhangs und bes hervortretens ber Begriffe ). Dagegen will er ein anberes Berfahren eingeleitet wiffen, burch welches alle Begriffe uns in einem nothwendigen Busammenhange vermitteift ber Erfahrung fich erzeugen follen. Dies Berfahren ift ihm ber Schluß ber Induction. Durch ihn wird von als len niebern Begriffen aus geschloffen, bag bem bobern Begriffe ein anderer Begriff gutomme, weil allen niebern Begriffen berfelbe Begriff beigelegt werben muffe ). Soluf ber Induction ift bem beweisenben Schluffe ents gegengefest, inbem jener, von ben niebern Begriffen ausgebend, ben Mittelbegriff bem bobern Begriffe queignet, wahrend biefer umgekehrt, von bem Mittelbegriffe ausgebend, ben niebern mit bem bobern Begriffe verbindet ). Rur biefe beiben Berfahrungeweisen aber, Induction und Soing; ertennt Ariftoteles als wiffenschaftlich an 1). Das Berhaltniff, welches er zwischen beiben fett, muß uns über feine Unficht von ber Form ber Wiffenschaft belehren.

Ein jebes Lehren und ein jebes Lernen fnupft an eine

Anal. pr. I, 31. ἔστι γὰρ ἡ διαίρεσις οἶον ἀσθενής συλloyισμός: ὁ μὲν γὰρ δεῖ δεῖξαι, αἰτεῖται.

<sup>2)</sup> Anal. post. II, 5.

<sup>8)</sup> Anal. pr. II, 28. ἐπαγωγὴ μὲν οὖν ἐστὶ κὰὶ ὁ ἐξ ἐπαγωγῆς συλλογισμὸς τὸ διὰ τοῦ ἐτέρου θάτερον ἄκρον συλλογισκοθα. — δεἴ δὲ νοεῖν τὸ γ ἐξ ἀπάντων τῶν καθέκαστον συγκειμένων ἡ γὰρ ἐπαγωγὴ διὰ πάντων.

<sup>4)</sup> L. l.

<sup>5)</sup> L. L. Επαγεα γάρ πιστεύομεν ή διά συλλογισμού ή Εξ ξπαγωγής.

vorausgehenbe Ertenntnif an, welches fowohl am Schluf. als an ber Induction fich nachweisen lagt; benn ber Schluß . geht von allgemeinen Grunbfagen aus, bie Induction aber zeigt bas Allgemeine nach aus bem Ginzelnen, welches befannt ift '). Bon entgegengefetten Endpunkten alfo geben biefe Berfahrungsweifen aus und nach entgegengesetten Puntten ftreben fie bin. Das Allgemeine aber, von weldem ber Schluß ausgeht, ift an und fur fich ober feiner Ratur nach bekannter; bie Induction bagegen bebt von bem Gingelnen an, welches fur uns bekannter ift "). Dies ift eine ber wichtigften Unterscheibungen fur bie Philoso= phie bes Ariftoteles, bie zwischen bem an fich Befauntern und zwischen bem fur uns Bekanntern. Das uns 200 fanntere nemlich ift bas, was ber Empfindung naber liegt, und bies ift zugleich bas, was sich auf bas Einzelne begieht; bas von Matur ober an fich und bem Begriff nach Befanntere ift bagegen bas von ber Empfindung Entferns tere und bas Allgemeine "). Denn erft bann glauben wir

<sup>1)</sup> Anal. post. I, 1. πάσα διδασκαλία και πάσα μάθησις διανοητική ξε προϋπαρχούσης γίγνεται γνώσεως — δμοίως δὲ και περί τοὺς Ιόγους, οῖ τε διὰ συλλογισμών και οῖ δι ξπαγωγής ἀμφότεροι γὰρ διὰ προγιγνωσκομένων ποιοῦνται τὴν διδασκαλίαν, οἱ μὲν λαμβάνοντες ὡς παρὰ ξυνιέντων, οἱ δὲ δεικνύντες τὸ καθόλου διὰ τοῦ δήλον εἶναι τὸ καθέκαστον.

<sup>2)</sup> An. pr. II, 23. φύσει μέν οὖν πρότερος καλ γνωριμώτερος ὁ διὰ τοῦ μέσου συλλογισμός, ἡμῖν δ' ἐναργέστερος ο διὰ τῆς ἐπαγωγῆς.

<sup>8)</sup> Anal. post. I, 2. λέγω δὲ πρὸς ἡμᾶς μὲν πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ ἐγγύτερον τῆς αἰσθήσεως, ἀπλῶς δὲ πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ πορρώτερον: ἔστι δὲ πορρωτάτω μὲν τὰ καθόλου μάλιστα, ἔγγυτάτω δὲ τὰ καθέκαστα. Τορ. VI, 4; de an. II, 2. κατὰ τὸν λόγον γνωριμώτερον.

etwas ertannt gu haben, wenn wir feine Urfachen nachweifen tonnen und bie Mothwenbigfeit beffelben aus einem bobern und allgemeinern Grunde burch ben Beweis vermittelft bes Schluffes. Der Schluß also ift bie Form ber eigentlichen Wiffenschaft ) und ba biefer von ben allgemeiben Grundfagen ausgeht, fo muß auch bas Allgemeine von Ratur befannter fein, als bas Gingelne, welches erft burch ben Schluß ober burch bas Allgemeine feine wiffenschaftliche Beglaubigung erhalt 2). Deswegen ift bas für uns Bekanntere Schlechter als bas an fich Bekannte und hat wenig ober gar nichts vom Seienben, wir aber muffen boch von ihm aus jur Erkenntniß bes Bahren gelangen, fo wie wir auch im Sandeln von bem fur uns Buten ju bem fcblechthin Guten gelangen "). Das uns Befanntere nemlich ift bas Ginnliche, welches an und fur fich nichts ift, fonbern nur im Berbaltnif gum Empfinbenben; die finnliche Empfindung gewährt alfo auch tein Biffen, benn fie weist nur etwas nach, was fo eben, hier ober bort vorhanden ift, mabrend bas Allgemeine nicht nur jest ober irgendroo ift, fondern fur immer und übers all gilt "). Es ift flar, wie Ariftoteles bie Entftehung un-

<sup>1)</sup> Anal. post. II, 5. οἰδ' ὁ ἐπάγων ἀποδείκνυσιν. — — οὐδὲ γὰρ ὁ ἐπάγων Ισως ἀποδείκνυσιν, ἀλλ' δμως δηλοῖ τι.

<sup>2)</sup> Anal. post. l. l. ἐπίστασθαι δ' ολόμεθα ἔπαστον ἀπλῶς,
— - ὅταν τήν τ' αλτίαν ολόμεθα γινώσκειν, δι' ἡν τὸ πράγμα
ἔσειν, ὅτι ἐπείνου αλτία ἐστὶ καὶ μἡ ἐνδέχεσθαι τοῦτ ἄλλως
ἔχειν' — φαμὲν δὲ καὶ δι' ἀποδείξεως εἰδέναι, ἀπόδειξιν δὲ
λέγω συλλογισμὸν ἔπιστημονικόν. Met. I, 2.

Met. VII, 4.

<sup>4)</sup> Anal. post. I, S1. τὸ δὲ καθέλου καὶ ἐπὶ πᾶσιν ἀδύνετον αλαθάνεσθαι· οὐ γὰρ τόδε, τρόὲ νῦν· οὐ γὰρ ἂν ἡν

ferer Wiffenschaft von ber finnlichen Empfindung aus verfolgt, biefe aber als ben Grund einer bobern Erfrminig. betrachtet, welche nicht bei ben Erfcheinungen fiehn bleibt, fonbern bie nicht finntichen, nur burch die Bermunft ertennbaren Granbe ber Erftheinungen und jum Bewußts fein bringt. Deswegen erflart er, bag es die naturliche Methobe ber Forfchung fei, zuerft bas Einzelne geschicht= lich aufzufaffen, bann aber bie allgemeinen Urfachen baraus zu entwickeln, weswegen ein jebes geschehe '). Den= felben Gebanten, bod in etwas abweichenber gorm, brudt Ariftoteles auch aus, wenn er verlangt, wir follten aus ber finnlichen Erscheinung ber untereinunber gemischten Elemente, welche gleichfam ein Allgemeines, bie einzelnen Elemente Umfassendes bilbe, burch Unterscheidung zu ber Ertenntnig ber Clemente und ber Granbe ber finnlichen Erfceinung gelangen 2).

καθόλου το γάρ ἀελ καϊ πανταχού καθόλου φαμ**λυ είναι. Επελ** ούν αι μέν ἀποδείξεις καθόλου, ταύτα δ' ούκ ἔστιν α**ἰσθάνο**, καθαι, φάνερον δει οὐδὲ ἔπίστασθαι δι αἰσθήσεως ἔστιν.

<sup>1)</sup> Anal. post. I, 13; 27; 81. το γαρ καθόλου τημον, δτι δηλοί το αίτιον. De histor. an. I, 6. Ινα πρώτον τὰς ὑπαρχούσας διαφοράς και τὰ συμβεβηκότα πᾶσι λαμβάνωμεν: μετὰ δὲ τοῦτο τὰς αἰτίας τούτων πειρατέον εὐρεῖν: οῦτω γὰρ κατὰ φύσιν ἐστὶ ποιεῖσθαι τὴν μέθοδον ὑπαρχούσης τῆς ἰστορίας τῆς περὶ ἔκαστον, περὶ ὧν τε γὰρ καὶ ἐξ ὧν εἶναι δεῖ τὴν ἀπόδειξιν, ἐχ τούτων γίνεται φανερόν. De part. an. I, 1; eth. Nic. I, 2.

<sup>2)</sup> Phys. I, 1. Εστε δ' ήμεν πρώτον δήλα καλ σαφή τὰ συγκεχυμένα μάλλον, διστερον δ' ἐκ τούτων γίνεται γνώριμα τὰ στοιχεία καλ αλ άρχαλ διαιρούσι ταῦτα διὸ ἐκ τῶν καθό-λου ἐπλ τὰ καθέκαστα δεῖ προϊέναι τὸ γὰρ ὅλον κατὰ τὴν αἴ-σθησιν γνωριμώτερον τὸ δὰ καθόλου ὅλον τέ ἔστι πολλὰ γὰρ περιλαιβάνει ὡς μέρη τὸ καθόλου. Đạs Μίζειπάπε bebeus

Die Schwierigkeit in biefer Lehre bes Ariftoteles beginnt nun aber ba, wo man eine nabere Weffinnnung über bie Art fuchen mochte, wie aus ber niebern Erkenntnife ber finnlichen Empfindung bie bobere, Die wissenschaftliche Erkenntnig fich herausbilde. Im Allgemeinen ift es woht leicht zu erkennen. bag Ariftoteles won berfelben Anficht ausgeht, welche Platon befeftigt hatte, bag bie Empfinbung ober bie finmliche Bouftellung und was in ihr Gebiet gebort, von bem verninftigen Denten ober bem Berfanbe unterschieben werden muffe \*). Als Beweis für bies fen Unterfchieb gilt ihm von physischer Seite ber Unterfcied zwischen Mensch und Thier, von logischer Seite aber bas Worhandenfein bes Arrthums. Denn bie Sinne täufchen und nicht; eine jebe Empfindung, brudt bas Leis ben und bie Bewegung aus, wolche in unferen Geele iff: wate alfo mer bie Empfindung in uns, fo wurde tein Irethum ftattfinden tonnen; biefer entfieht erft im Gebrauche bes Berftanbes, welcher richtig ober falfch fein

tet hier nur die finnliche Gesammtvorstellung, freilich eine sonst dem Aristoteles nicht gebränchliche Ausbrucksweises aber seine Ausbrücke sind überhaupt nicht übernil sestschend. Bergl. Trendelendung in Arist. da anima p. 888 sq.

<sup>\*)</sup> Bom Aristoteles werben wie vom Platon die Ausbrücke roos und diavora vermischt gebraucht, z. B. de an. III, 4. Doch soll damit nicht geleugnet werben, daß er zwischen beiden noch einen Unterschied sindet. Met. VI, 3. το ψευδος καλ το αληθές — — ir diavotą. περλ δλ τα απλά καλ τὰ τι ξοτιν οὐδ' ἐν τῆ διαννοίς, sondern nemlich im κοῦς. Doch ist diese Stelle auch noch in anderer Rücksicht' gegen den Sprachgebrauch des Aristoteles. S. Biese die Philos. des Aristo. I. S. 327. not. 4. Also derseibe Unterschied zwischen derbora und voῦς, wie zwischen dersori μη und voῦς. S. unten.

tann 1). Auch finbet er biefen Unterfchieb mit bem Plas ton barin gegrundet, bag in ber Empfindung nur eine Bewegung ift, mabrent auch ein Stehenbes und eine Rube in unfern Bebanten gefunden werbe; benn bie Biffenfchaft ift eine Bollenbung bes Gebantens, in welcher ber 3med bes Forschens erreicht und bie Seele gur Rube getommen ift. Erft muffe ber unruhige Fluß ber Empfindungen, wie er in ber Rindheit flattfinbe, aufgehort haben in ber Seele, ehe ber Menfch zu Berftanbe tomme "). Mit biefem Uns terschiebe gugleich folgt Aristoteles bem Platon auch in ber Unterscheidung zwischen bem finnlichen Sein und bem nur vom Berftanbe Gebenkbaren. Das Lettere ift ihm eigents tich allein bas Seienbe und ber Gegenstand ber Wiffenfchaft, bas Seiende an und fur fich, mabrend bas Sinnliche nur eine verhaltnigmäßige Erscheinung ift, von welder man wohl fagen tonnte, baf fie nicht fein murbe, wenn nicht bie empfindende Seele ware "). Aber wie Aris

<sup>1)</sup> De an. II, 5. ή δ' αἴσθησις ἐν τῷ κινεῖσθαί τε καὶ πάσχειν συμβαίνει. De sensa 6; met. IV, 5; de an. III, 8. ή μὲν γὰρ αἴσθησις τῶν ἐδίων ἀεὶ ἀληθής. — ἡ αἴσθησις τῶν μὲν ἐδίων ἀληθής ἐστιν ἡ ὅτι ὁλίγιστον ἔχουσα τὸ ψεῦδος. (Die Befchtántung ift ſeltſam, abet nicht außer det Art bet Aris stotelet.) — πάντες γὰρ οὖτοι τὸ νοεῖν σωματικὸν ῶσπερ τὸ αἰσθάνεσθαι ὑπολαμβάνουσιν. — παίτοι ἔδει ἄμα καὶ περὶ τοῦ ἡπατῆσθαι αὐτοὺς λέγειν. — ὅτι μὲν οὖν οὐ ταὐτόν ἔστι τὸ αἰσθάνεσθαι καὶ τὸ ψρονεῖν, φανερόν τοῖ μὲν γὰρ πᾶσι μέτεστι, τοῦ δὲ δλίγοις τῶν ζώων. ἀλλ' οὐδὲ το νοεῖν, ἐν ῷ ἐστὶ τὸ δρθῶς καὶ τὸ μὴ ὀρθῶς.

<sup>2)</sup> Phys. VII, 8. τῷ γὰρ ἡρεμῆσαι καὶ στῆναι τὴν διάνοιαν ἐπίστασθαι καὶ φρονεῖν λέγομεν κτλ. Είλ. Nic. VI, 12; probl. XXX, 14; de an. I, 8. ἔτι δ' ἡ νόησις ἔοικεν ἡρεμήσει τινὶ καὶ ἐπιστάσει μᾶλλον ἡ κινήσει.

S) Magn. mor. I, 84. Eregor of fore to voyeur nal to

stieles biese Gegensage mit einander vermittelt, und welsches Berhaltniß zu einander er ihnen anweist, dies sind Fragen, welche nur vermittelst einer genauern Untersuchung beantwortet werden konnen.

Wenn man auch die Aeugerungen bes Aristoteles nur fluctig überfieht, so kann man boch nicht unbemerkt laffen, baß er nicht geneigt ift, bie Rluft zwifchen ben Sinnen ober bem Sinnlichen und bem Berftanbe ober bem Gegenstande ber Berftanbeserkenntniß fo weit gu offnen, als Platon, welchem zuweilen bie finnliche Empfindung fogar als feinblich bem Berftanbe erschienen war. Ariftos teles fieht hierin feinem Lehrer fo fern, als fich nur zwei Manner fteben tonnen, welche barüber einig find, bag Quelle ber Wiffenschaft ber Werftand und Gegenstand bee Biffenschaft nicht bas Sinnliche, fonbern bas Ueberfinnliche fei. Go wie Platon zuweilen zu rathen Scheint, bie finnliche Erregung ju flieben; fo fcheint Ariftoteles jumeis len Sinn und Berftand in einanber aufgeben gu laffen. hierher muffen wir es rechnen, wenn er von einer finnlichen Biffenschaft fpricht '), wenn er auch bie Unterscheisbung als ein Wert ber Empfindung betrachtet "), ober gar eine Empfindung bes Guten und bes Bofen, bes Gerechten und bes Ungerechten kennt ). Ariftoteles geht in bie-

αίσθητόν· ταῦτα δὲ ψυχή γνωρίζομὲν· ἔτερον ἄρ' ἄν εἴη τὸ μόριον τὸ περὶ αἰσθητὰ καὶ τὰ νοητά. — - ὁ δὲ νοῦς ἐστὶ περὶ τὰς ἀρχὰς τῶν νοητῶν καὶ τῶν ὅντων. Do an. III, 4; 8; met. IV, 6. τὸ μὲν οἶν μηθὲ τὰ αἰσθητὰ εἶναι ἴσως ἀληθε. top. I, 17. ἐπιστητὸν unb νοητόν finb eins. Ib. II, 8.

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VII, 5.

<sup>2)</sup> Met. I, 1; de au. III, 2.

<sup>3)</sup> Pol. I, 2. τούτο γάρ πρός τάλλα ζώα τοῖς ἀνθρώποις

fer Richtung fo weit, baff er wohl zuweilen eine gewiffe Art ber Empfindung ichlechthin Berftand ober Bernunft nennt 1). Um biefe Musbrudeweife bes Ariftoteles gu verfteben, muß man bemerten, baf er überhaupt bie Empfinbung und bas Empfindbare in einer engern und einer weitern Bebeutung nimmt. Er erflart, man tonne fagen, bag breierlei empfunben werbe, bas, was Gegenstanb bes einzelnen Sinnes ift, Die befonbere Erfcheinung, bas, was Gegenstand ber Sinne überhaupt ift, Die allgemeinen Arten der Erscheinung in Raum und Beit, und enblich bas, was als bas gum Grunbe Liegenbe bie finnliche Ems pfinbung erregt, wie etwa ber einzelne Menfch; aber er lagt babei nicht unbemertt, bag nur bie beiben erften Gegenftanbe an fich und im eigentlichen Ginne empfunden werben, mabrent bas einzelne Wefen nur nebenbei ober beziehungsweise empfunden wird \*). Und in ber That bas

ldior, to moror dyadoù nat navoù, nat dinasou nat delkou nat tar ällar akodour kuir. Eth. Nic. IV, 11. In ber Stelle magn. mor. I, 35. schwantt die Lesart zwischen loyog rar akodour, welches Better ausgenommen hat, und zwischen lojog akodour, welches nach der Manier des Aristoteles nichts Anstosiges haben würde. Das Empsinden des loyog ist aber doch von dem haben des loyog unterschieden. Pol. I, 5.

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VI, 12. Ex tor nadexacra nat to nadolov. toutwo our exert det alabyour auth d' fort rous. die nat quoina done elvas nautra. Sonft unterscheitet Aristoteles genou bie hohern Ahatigkeiten bes rous und der poornous von dem Physischen, ohne boch immer biesen Unterschied sestzuhalten. Probl. XXX, 1.

<sup>2)</sup> De an. II, 6. λέγεται δὲ τὸ αἰσθητόν τριχώς, ὧν δύο μὲν καθ' αὐτά φαμεν αἰσθάνεσθαι, τὸ δὲ ἕν κατὰ συμβεβηκός. τῶν δὲ δύο τὸ μὲν ἔδιόν ἐστιν ἐκάστης αἰσθήσεως, τὸ δὲ κοινον πασῶν. — — κατὰ συμβεβηκὸς δὲ λέγεται αἰσθητόν, οἰον

beziehungsweise Empfundene ist eigentlich Gegenstand der Berstandeserkenntniß, so daß hiernach die Begriffe des vom Berstande Erkennbaren und des beziehungsweise Sinnlischen in einander laufen.

Aber man sieht hieraus auch schon, daß ihm die Wersstandeserkenntnis mit der simulichen Empfindung sehr gesnau verdunden war. Das durch den Verstand Erkembare ist gar nicht für sich, sondern nur in dem Sinnlichen, und beswegen kann es auch nur in dem Sinnlichen erkannt werden und ohne Empfindung würde niemand etwas zu erkennen im Stande sein '). Der Verstand kann nicht die insern Dinge erkennen, wenn sie nicht durch die Empfindung sich ihm offenbaren '). Ia noch weiter geht Aristosteles, indem es ihm außer Zweisel zu sein scheint, daß, wenn und ein Sinn sehlen sollte, damit auch eine Art der Bissenschaft und sehlen würde '). Im Allgemeinen erz giedt sich hieraus die Nothwendigkeit, daß mit einer seden Abstigkeit des Verstandes auch eine sinnliche Thätigkeit

εὶ τὸ λεισιόν εἴη Διάρους υἰός κατὰ συμβεβηκός γὰρ τούτου κοδώνεται, ὅτι τῷ λευκῷ συμβέβηκε τοῦτο, οὖ αἰσθώνεται. — τῶν δὲ καθ αὐτὰ αἰσθητῶν τὰ ἴδια κυρίως ἐστὶν αἰσθητά. Τὸ. Ηἰ, ϶; anal. post. Η, 19. καὶ γὰρ αἰσθάνεται μὲν τὸ καθέκαστον, ἡ δ' αἴσθησις τοῦ καθόλου ἐστίν. Μετ. IV, 5 fin.

<sup>1)</sup> De an. III, 8. ἐπεὶ δὲ οὐδὲ πρᾶγμα οὐθέν ἔστι παρά τὰ μεγέθη, ὡς δοκεῖ, τὰ αἰσθητὰ κεχωρισμένον, ἐν τοῖς εἴδεσι τοῖς αἰσθητοῖς τὰ νοητά ἐστι, τά τε ἐν ἀφαιρέσει λεγόμενα καὶ δοα τῶν αἰσθητῶν ἔξεις καὶ πάθη. καὶ διὰ τοῦτο οὕτε μέ αἰσθανόμενος μήθὲν οὐθὲν ἄν μάθοι οὐθὲ ξυνείη.

<sup>2)</sup> De sensu 6. οὐθὲ νοεῖ ὁ νοῦς τὰ ἐπτὸς μὴ μετ' αἰσθή-

<sup>5)</sup> An. post. I, 18. φανερόν δε καλ δτι εξ τις αξοθησις έπλειοπεν, ἀνάγκη και Επιστήμην τινά ξελελοιπέναι.

verbunden fein muffe. Doch gablt er bei biefer Lebre ju ber finnlichen Thatigfeit nicht blog ben urfprunglichen finnlichen Einbruck, sondern auch die Borftellung ber Einbils bungefraft und bie Erinnerung; benn beibe find Bemegungen in ber Ceele, welche aus einer frubern Empfinbung ihren Urfprung haben 1); ohne ein Bilb ber Ginbilbungefraft tann aber bie Geele nichts benten; wenn wir auch etwas nur im MIgemeinen ohne bestimmte Große benten, fo fcwebt uns babei boch bas Bilb einer bestimmten Große vor "). Go ift ihm benn bie finnliche Borftellung eine nothwendige Bedingung ber verftanbigen Ginficht, und zwar eine Bebingung, welche ber verftanbigen Einsicht ber Beit nach vorausgehn muß. Denn wie wir fcon gefehn haben, ber Berftanb entfteht bem Ariftoteles erft ale ein fpateres Erzeugniß bes gereiftern Alters und von biefer Seite pflegt er überhaupt am ausführlichften bas Werhaltnif ber finnlichen Thatigkeiten gum Berftanbe gu beschreiben. Er fest aus einander, bag guerft die Empfindung in und entfteht, bann ein Bleiben ber Empfinbungeweise (alognua) in une und bas Befthalten ber finnlichen Borftellung im Gebachtnis; aus ber Erinnerung entstehe sobann auch Unterscheidung und, wenn jene fich

<sup>1)</sup> De an. HI, S; de mem. 1.

<sup>2)</sup> De an. III, 7. τη δε διανοητική ψυχή τὰ φαντάσματα οίον αἰσθήματα ὑπάρχει. — — διὸ οὐδέποτε νοεί ἄνευ ψαντάσματος τὰ ψυχή. De mem. 1. συμβαίνει γὰρ τὸ αὐτὸ πάθος ἐν τῷ νοεῖν, ὅπερ καὶ ἐν τῷ διαγράφειν ἐκεῖ τε γὰρ οὐθὲν προςχρώμενοι τῷ τὸ ποσὸν ώρισμένον είναι τὸ τριγώνου, ὅμως γράφομεν ώρισμένον κατὰ τὸ ποσόν. καὶ ὁ νοῶν ώσαὐτως, κῶν μὴ ποσὸν νοῆ, τέθεται πρὸ ὁμμάτων ποσόν, νοεὶ δ' οὐχ ἡ ποσόν.

oftmals wiederhole, Erfahrung, welche bann erst zu ber Kumft und Wiffenschaft und zu ber Weisheit, ber Erkenntnig ber Grunde, ben Weg bahne 1).

Solche Beschreibungen sind es nun auch gewesen, welche Biele zu der Meinung versührt haben, daß Aristozieles allein aus den Sinnen und 'den Thatigkeiten, welche an die sinnliche Empsindung auf natürliche Weise in der Erinnerung und Erfahrung sich anschließen, alle unsere wissenschaftliche Erkenntniss habe ableiten wollen. Dem ist aber nicht so. Die Erinnerung vielmehr ist ihm ganz verschieden von dem vernünstigen Gedanken; wir erinnern uns nicht an diesen, sondern nur an das Gemeindild, welches in unserer Seele aus den Empsindungen entstanz den ist "); die Erinnerung ist nur eine Bewegung in uns sere Seele, nicht ein Ruhen und Stehen in ihr, wie die

<sup>1)</sup> Met. I, 1. φύσει μὲν οὖν αἴσθησιν ἔχοντα γίγνεται τὰ ζῶα· ἔκ δὲ ταύτης τοῖς μὲν αὐτῶν οὐκ ἔγγίγνεται μνήμη, τοῖς δ' ἔγγίγνεται. — — γίγνεται δ' ἔκ τῆς μνήμης ἔμπειρία τοῖς ἀνθρώποις· αἱ γὰρ πολλαὶ μνῆμαι τοῦ αὐτοῦ πράγματος μιᾶς ἔμπειρίας δύναμιν ἀποτελοῦσιν. — — γίγνεται δὲ τέχνη, ὅταν ἐκ πολλῶν τῆς ἔμπειρίας ἔννοημάτων μία καθόλου γένηται περὶ τῶν ὁμοίων ὑπόληψις. Απαλ. post. II, 19. ἔκ μὲν οὖν αἰσθήσεως γίνεται μνήμη, ὅσπερ λέγομεν, ἐκ δὲ μνήμης πολλῶκς τοῦ αὐτοῦ γινομένης ἔμπειρία· αἱ γὰρ πολλαὶ μνῆμαι τῷ ἀριθμῷ ἔμπειρία μία ἔστίν· ἔκ δ ἔμπειρίας ῆ ἐκ παντος ἡρεμήσαντος τοῦ καθόλου ἐν τῆ ψυχῆ, τοῦ ἔνὸς παρὰ τὰ πολλά, ὁ ᾶν ἐν ἄπασιν ἕν ἐνῆ ἔκείνοις τὸ αὐτό, τέχνης ἀρχὴ καὶ ἔπιστήμης. Đαδ ἕν παρὰ τὰ πολλὰ ift auffallenb, weil Χτίν βιοτείεδ burch biefen Χιιεθτικά ſonft bie Platoniſche Sbeenlehre bes ξείψητε. Απαλ. post. I, 11.

<sup>2)</sup> Do mem. 1. ή δε μνήμη, και ή των νοητών, οὐκ ἄνευ φαντάσματός εστιν: ωστε τοῦ νοουμένου κατά συμβεβηκός ᾶν είη, καθ' αὐτὸ δε τοῦ πρώτου αἰσθητικοῦ. Do an. III, 5.

Wiffenschaft '). Auch die Erfahrung ift febr verschieben von ber Biffenschaft, benn jene weiß nur, bag etwas ift, nicht aber, warum es ift "). Ariftoteles ftellt bie Erfahs senen fo tief gegen die Biffenschaftlichen, daß er fie mit ben leblosen Dingen vergleicht, welche auch etwas vollbringen, aber ohne zu miffen, mas fie vollbringen "). Er nunmt also offenbar noch eine Thatigfeit unseres Berftans bes an, welche awer an bie Erfahrung fich aufchließen muß, melche aber nicht burch bie Erfahrung berborgebracht wird und burch welche allein die Wiffenschaft entfleht. Dies pflegt er baburch anszubruden, bag er bie Erfahrung von bem Ange unterscheibet, welches uns aus ber Erfahrung aufgeht '), und nicht zugeben will, bag wir burch bas Geben miffen, fonbern nur aus bem Geben gur Erteminif bes Allgemeinen gelangen, benn mit bem Seben jugleich bilbe fich ber Bebante bes Allgemeinen ).

<sup>1)</sup> De mem. 1.

<sup>2)</sup> Met. 1. 1. of pèr yaq Euneign tò oti pèr Isaat, dioti d'où Isaan.

S) L. 1. Merkwürdig ist hierbei, wie er die Ersahrenen auch mit denen vergleicht, welche durch Gemöhnung richtig handeln. Dies deutet auf ethische Lehren, welche wir hier nicht entwickeln können; wir wollen aber andeuten, daß im Sittlichen wie im Wissenschaftslichen dieselbe Ansicht beim Aristoteles herrscht, daß nemlich zu der natürlichen Gewöhnung die vernänftige Ahätigkeit hinzutreten müsse, um und das seste Biel unseres Denkens oder unseres sittlichen Streddens erreichen zu lassen. Das Physische ist nur die nothwendige Barbildung für den 100s.

<sup>4)</sup> Eth. Nic. VI, 12. διὰ γὰς τοῦ ἔχειν ἐπ τῆς ἔμπειρίας ἔμμα ὁρῶσι τὰς ἀρχάς.

<sup>5)</sup> An. post. I, 81. οὐ μὴν ἀλλὰ ἐκ κοῦ θεωρεῖν κοῦτο πολλάκις συμβαῖνον τὸ καθόλου ἔν θηρεύσαντες ἐκόδειξεν εἴνχυεν. -- -- ἔνα γάρ οἰ ἐκρῶμεν, οὐκ ἀνεζητοῦμεν, οὐχ ὡς

Mes, was zu ber Empfindung mittelbar ober unmittelbar gebort, bangt von ber außern Erregung ab, aber nicht fo bas Denten bes Allgemeinen, benn bas Allgemeine ift gewiffermaagen in ber Geele 1). Und im Allgemeinen brackt fich biefe Anficht bes Ariftoteles auch in bem Berhaltniffe aus, welches er bem vernünftigen Theile ber Seele gu bem Sinnlichen anweift. Das Sinnliche in ber Seele verhalt fich zur Bernunft, wie ber Korper gur Geele, jenes ift ber leibende, biefe ber thatige Abeil, jenes foll bebereicht werben, biefe berrichen ") und es tann baber auch unmöglich bas vernünftige Denten von ber Ginnlichkeit abhangen. Es, foll vielmehr ein Leibenlofes fein, ungemifcht und in teiner forperlichen gorm bestehenb, fonbern trennbar von allem Korperlichen "). Doch indem Ariftos teles bie Bernunft auf folche Weife erhebt, hutet er fich noch in die Lehre bes Platon zu fallen. Unvermischt zwar und leibenlos ift bie Wernunft im Gangen, aber nicht in bem einzelnen Wefen und in ber Seele beffelben, fonbern

ελδότες τῷ ὁρᾶν, ἀλλ' ὡς ἔχοντες τὸ καθόλου ἐκ τοῦ ὁρᾶν' οἰον εἐ τὴν ὕελον τετρυπημένην ἐωροϊμεν καλ τὸ φοῖς ἀιϊόν, ὅῆλον ἄν ἦν καλ ἀιὰ τί καίει τῷ ὁρᾶν μὲν χωρὶς ἐφ' ἐκάστης, νοῆσαι δ' ἄμα, ὅτι ἐκλ πασοῦν οῦτως.

<sup>1)</sup> De an. II, 5.

<sup>2)</sup> Pol. I, 5. ἐν οἶς φανερόν ἐστιν, ὅτι πατα φύσιν καὶ συμφέρον τὸ ἄρχεσθαι τῷ σώματι ὑπὸ τῆς ψυχῆς καὶ τῷ παδητικῷ μορέφ ὑπὸ τοῦ νοῦ καὶ τοῦ μορέου τοῦ λόγον ἔχοντος.

<sup>8)</sup> De an. III, 4. ἀπαθὶς ἄρα ἐτὶ εἶναι, δεκτικὸν δὶ τοῦ εἰδους. — ἀνάγκη ἄρα, ἐπεὶ πάντα νοεῖ, ἀμιγῆ εἶναι, ὡς-περ φησὶν ἀναξαγόρας, ἔνα κρατῆ, τοῦτο ο ἐστὶν ἴναι γνω-ρίζι. — ἀιὰ οὐδὶ μεμῖχθαι εὕλογον αὐτὸν τῷ σώματι. — τὸ μὲν γὰρ αἰσθητικὸν οὐκ ἄνευ σώματος, ὁ δὲ χωριστός.

in biefer entfteht bie Berminft und geht aus bem Bermdgen in bie Birtlichkeit über, es finbet mithin ein Leiben in ber Bernunft flatt, inbem die Bernunft in bem einzels nen Wefen bewirkt wird. 3war tonne bie Wernunft ber Drt ber Ideen genannt werben, aber fie fei es in bem einzelnen Befen nur bem Bermogen nach; bie Bernunft ber Seele fei in ber Birflichteit nichts, ebe fie ertenne; mit einer Schreibtafel mochte fie verglichen werben, in melder noch nichts gefdrieben '). Es fragt fich aber, um biefe Borftellung zu verfolgen, woburch bas Denten gleichfam eingeschrieben wird in den Berftand ober wodurch bas Bermogen bes Berftanbes zu benfen gur Birflichfeit tommt. Auf biefe Frage antwortet nun Ariftoteles nicht, wie biejenigen, welche feine Lehre in fenfualiftifdem Ginne beuten, erwarten mochten, bag bie Empfindung ben Berftanb bilbe und zum wirklichen Denten fuhre, fonbern er unterscheibet ben thatigen Berftanb vom leibenben Berftanbe; ·biefer ift an fich bas bloge Bermogen zu benten, von jes nem aber wird er gum wirflichen Denten bewegt "). Der

 <sup>1)</sup> L. l. δ ἄρα καλούμενος τῆς ψυχῆς νοῦς — — οὐθέν ἐστιν ἐνεργεία τῶν ὅνιων πρὶν νοεῖν. — — καὶ εὖ δὴ οἱ λέγοντες τὴν ψυχὴν εἶναι τόπον εἰδῶν, πὶὴν ὅτι οὔτε ὅλη, ἀλὶ' ἡ νοητική, οὔτε ἐντελεχεία, ἀλλὰ δυνάμει τὰ εἰδη. — — δεἰ συτακός ὅσπερ ἐν γραμματείω, ῷ μηθὲν ὑπάρχει ἐντελεχεία γεγραμμένου.

<sup>2)</sup> Ib. c. 5. ἐπεὶ ở ἄσπερ ἐν ἀπάση τῷ φύσει ἐστέ τι τὸ μὲν δλη ἐκάστφ γένει (τοῦτο ἀὲ δὶ πάντα ἀυνάμει ἔκεῖνα), ἔτερον ἀὲ τὸ αἔτιον καὶ ποιητικὸν τῷ ποιεῖν πάντα, οἶον ῷ τέχνη πρὸς τὴν ὕλην πέπονθεν, ἀνώγκη καὶ ἐν τῷ ψυχῷ ὑπάρχειν ταὐτας τὰς ἀιαφοράς. καὶ ἔστιν ὁ μὲν τοιοῦτος νοῦς τῷ πάντα γίνεσθαι, ὁ ἀὲ τῷ πάντα ποιεῖν, ὡς ἔξις τις οἶον τὸ. ᾳ ῶς.

Berftanb alfo, nemlich ber thatige, erleuchtet ben leibenben Berftand bes Menichen und aus ihm entfleht bie wirkliche Biffenschaft in ber Geele als ein fpateres Erzeugnig. Er ift bas vom Rorperlichen Getrennte, Leibenlofe und Unges mifchte, feinem Befen nach als ewige Birklichkeit feienb : er ift bie ewige Biffenschaft im MI, benn ber thatige Berfland benet nicht bann und wann, fondern immer, in dem einzelnen Befen aber wird burch ibn aus ber möglichen bie wirkliche Biffenfchaft, welche ben Dingen gleich ift. Da biefer thatige Berftand ewig und unveranderlich thatig ift, nicht aber bem einzelnen Wefen ausschließlich angehört, fo tann er vom Ariftoteles nur als ber gottliche Berftanb gebacht werben und es tritt also hier eine abnliche Lebre wie beim Platon hervor, bag ber menfchliche Geift nur burd Gott und in Gott schauend die mabre Biffenschaft gewinne. Diese Bermanbtschaft seiner Lehre mit ber Plas tonifcben ertennt Ariftoteles felbft an, inbem er an feine eigene Lehre fogleich ben Streit gegen bie frembe anschließt, bamit man nicht beibe fur ganglich gleich bolte; benn, meint er, wenn wir auch burch ben gottlichen Berftanb unfere eigene Ginficht haben, fo erinnern wir une boch nicht an bie gottlichen Ibeen, benn ber gottliche Berftanb ift leibenlos \*). Dit biefer Anficht flimmt es benn auch über-

<sup>\*)</sup> L. l. παὶ οὖτος ὁ νοῦς χωριστὸς καὶ ἀπαθής καὶ ἀμυγής τῆ οὐσία ῶν ἐνεργεία. ἀεὶ γὰρ τιμιώτερον τὸ ποιοῦν τοῦ πάσχοντος καὶ ἡ ἀρχὴ τῆς ῦλης. τὸ σ αὐτό ἐστιν ἡ κατ ἐνέργεια ἐκιστήμη τῷ πράγματι ἡ δὲ κατὰ δύναμιν χρόνψ προτέρα ἐν τῷ ἐνί, δλως δὲ οὐ χρόνψ ἀλλ οὐχ ὁτὲ μὲν νοεὶ, ὁτὰ δ οὐ νοεῖ. χωρισθεὶς σ ἔστὶ μόνον τοῦθ ὅπερ ἐστί, καὶ τοῦτο μόνον ἀθάνατον καὶ ἀἰδιον. οὐ μνημονεύομεν δί, ὅτὰ τοῦτο μέν ἀπαθές. ὁ δὲ παθητικὸς νοῦς φθαρτός, καὶ ἄνευ

ein, daß er lehrt, die Bernunft, welche an keiner Thatigkeit des Adrpers Theil habe, sondern allein gottlich sei, gehe von außen in den Menschen ein \*).

Bergleichen wir in biefer Begiehung bie Lehre bes Aris floteles mit ber Platonischen, so finden wir, dag beibe in einem wefentlichen Puntte mit einander übereintommen, in einem andern aber von einander abweichen. Beibe betrachten bie Erkenntnig bes Ueberfinnlichen als eine Abatigfeit, welche von bem finnlichen Ginbrud nicht ausgeben tonne, als eine Erweisung ber freien und allgemeinen Rraft ber Bernunft, beibe fegen auch eine naturliche Berbinbung swifden ber finnlichen Empfindung und bem überfinnlichen Ertennen ber Bernunft; aber Ariftoteles will biefe Berbinbung viel fefter fnupfen, als Platon. Diefer meinte wohl, man tonne burch bie Erregung einer Ibee gur Er-Kenntniß aller gelangen wegen ber nothwendigen Werbinbung, in welcher alle Begriffe unter einander fleben. floteles bagegen war bavon überzengt, bag nur aus ber Bollftanbigfeit ber Erfahrung bie Bollftanbigfeit ber Biffenschaft gewonnen werben tonne. Er will, bag ein jeber

τούτου οὐθὲν νοεῖ. Das Centere ift gewöhnlich falich extlact worken. 1b. c. 7. το δ' αὐτό ἐστι ή κατ ἐνέργειαν ἐπιστήμη τς πράγματι. ή δὲ κατὰ δύναμιν προτέρα ἐν τς ἐνέ, δλως δὲ οὐδὲ, χρόνψ ἔστι γὰρ ἐξ ἐντελεχείς ὅντος πάντα τὰ γυγνόμενα. Met. XII, 7; eth. Kud. VII, 14. τὸ δὲ ζητούμενον τοῦἐ ἔστι, τίς ή τῆς κινήσεως ἀρχὴ ἐν τῷ ψυχῷ. δῆλον δὲ ιδσπερ ἐν τῷ ὅλφ θεός, καὶ πῶν ἐκείνψ. κινεί γώρ πως πάντα τὸ ἐν ἡμῖν θεῖον, λόγου δ' ἀρχὴ οὐ λόγος, ἀλλά τι κρείτεον. τί οῦν ἂν κρεῖτεον καὶ ἐπιστήμης εἴποι (l. εἴη) πλὴν θεός;

<sup>\*)</sup> Do gen. an. II, 8. leinerat de vor por poror dépaber instaires une desor elres poror odder par adrois en irespeta normes commentai inspesse. In. c. 6.

Begriff burch ben funtlichen Ginbruck uns erregt werbe: nur burch die Bergleichung bes abnlichen und bes unabnlichen, wie es in ber Erscheinung fich ergiebt, foll ber Unterfchieb gewonnen werben '), und febr bezeichnenb ift ber Tabel ber Platonifden Forschung in ben Begriffen allein, bag fie über bie vielen Begriffe bas Borbanbene vergeffe und nur auf Beniges blidend zu leicht über bas Angemeine urtheile 2). Deswegen ift ihm auch bie Inbuction ber Grund aller Biffenschaft; vermittelft berfelben follen erft bie oberften Grunbfage gewonnen merben, von welchen bas eigentliche wiffenschaftliche Berfahren bes Schluffes ausgeht. Geltfam ift es, bag Ariftoteles nicht bemertt, wie hiernach bie Bilbung ber Biffenschaft bem Schluffe im Rreife abnlich wird, welchen er boch verwirft ), indem von ben niebern Begriffen aus burch bie Induction bie boberen Begriffe gewonnen werben, bann aber auch wieber bie bobern Begriffe burch ben Schluß die niebern begrunden sollen. Bir wurden bier ben Aris floteles einer unglaublichen Kahrlaffigfeit beschutbigen muffen, wenn wir nicht vorausseten mußten, bag er angenoms men babe, in beiben Berfahrungeweisen ergange bie Abas tigfeit bes Berftandes ben Mangel bes Beweifes. Daffelbe muffen wir vorausfegen, wenn wir feben, baff er eine vollständige Induction verlangt, aber boch bas Berfahren ber Eintheilung verwirft, obgleich bie vollständige In-

Ansi. post. II, 19; 14.

De gen. et corr. I, 2. ol d' le των πολλών λόγων ἀδεώρητοι των ὑπαρχόντων ὅντες πρὸς ἐλίγα ἐπιβλέψωντες ἀποφαίνονται ἔξον.

<sup>3)</sup> Anal. post. I, 3.

Duction entweder gar nicht, oder nur durch vollständige Eintheilungen erreicht werden kann. Offenbar aber ist es hieraus. daß die Art, wie Aristoteles das wissenschaftliche Bersadren beschreibt, edenso mangelhaft ist, als die Beschreibung des Platon, nur beide in entgegengesetzter Richstung. Diesen sührt seine Neigung zu den höchsten Begrifssen, welche als Ideale unserm Denken und unserm Hansbeln vorschweben; jener zieht es vor, an dem Vorhandenen, an dem Wirklichen als dem einzig Wahren sestzus halten.

Mit der Neigung des Aristoteles, in jeder Erkennts nist auf die Erfahrung zurückzugehen, verdindet sich ihm natürlich die Ansicht, daß es mehrere Gründe der Wissens schaft gebe. Die Gründe der Wissenschaft erkennt der Verzstand '), sie liegen aber eben sowohl in den obersten Bes griffen, als in den niedrigsten, über welche, weil der Verzstand sie unmittelbar auffaßt, keine weitere Erklärung ges geben werden kann. '). Ueder sie ist aber auch kein Irrsthum möglich außer nur beziehungsweise. Die Begriffe können wir tressen oder nicht tressen, aber ein Betrug ist barüber nicht möglich, denn erst in dem Sahe, welcher Begriffe mit einander verdindet, kann ein Irrthum vorskommen '). Deswegen verwirft Aristoteles ein jedes Bes

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VI, 6; rour elvas rair doxair.

<sup>2)</sup> Anal. post. I, 8. και οὐ μόνον ἐπιστήμην, ἀλλά και ἀρχὴν ἐπιστήμης εἶναι τινά φαμεν, ἢ τοὺς δρους γνωρίζομεν. Ετh. Nic. VI, 9. ὁ μὲν γὰρ νοῦς τῶν δρων, ὧν οὐκ ἔστι λόγος. Ib. 12. και γὰρ τῶν πρώτων ὅρων και τῶν ἐσχάτων νοῦς ἐστί. Met. III, 8. τὰ ἔσχατα κατηγορούμενα ἔπὶ τῶν ἀτόμων.

<sup>5)</sup> Met. IX, 10. vò μέν δίγειν και φάναι λίηθές οὐ

Areben, über ben Begriff einen Beweis ju liefern ober eine Rechenschaft ju geben, und bemertt ausbrudlich, bag bie Platonische Methobe ber Gintheilungen nur aus ber falfden Anficht entftanden fei, daß man bie Begriffe beweifen tonne ). Es ift wie mit bem Sage bes Biberfpruche; man tann nur zeigen, bag bie entgegengefetten Unnahmen falfch find. Es ift flar, bag nach biefer Borftellungeweise bie Begriffe und Grunde ber Biffenschaften einzeln und getrennt von einander zu fieben tommen. Dies hangt mit ber Lehre gufammen, bag ber Schlug bie einzige Form ber Biffenschaft ift. Denn Ariftoteles zeigt an ber Form des Schluffes nach, daß es nicht bloß einen Grund ber Biffenschaften geben tonne, sonbern nothwendig mehrere, von einander unabhängige Grunde angenommen werden muffen, weil ber Solug nothwenbig aus einem Grunbe beweift und über etwas Underes beweift, von welchem bann erft ein Drittes bewiefen wird "). hiernach muffen gwei Arten ber Grunde unterschieben werben, bie, aus welchen, und bie, von welchen bewiesen wirb. Iene finb allgemeine Grunde, biefe aber find ben einzelnen Biffens

γώρ ταὐτὸ κατάφασις καὶ φάσις, τὸ ở ἀγνοεῖν μή θηγάνειν ἀπατηθήναι γὰρ περὶ τὸ τί ἐστιν οὐκ ἔστιν ἀλλ' ἡ κατὰ συμ-βεβηκός ὁμοίως ἐἐ καὶ περὶ τὰς ἀσυνθέτους οὐσίας. Do an. III, 6. ὁ ἐὲ νοῦς οὐ πᾶς, ἀλλ' ὁ τοῦ τί ἐστι κατὰ τὸ τί ἡν είναι ἀληθής, καὶ οὐ τὶ κατά τινος. Anal. post. I, 10., τοὺς ở ὁρους μόνον ξυνίεσθαι δεῖ. Ib. II, 8.

Met. VI, 1; XI, 7; anal. pr. I, 31; an. post. II, 7--10;
 top. VII, 3 sq.

<sup>2)</sup> Anal. post. I, 8. άλλ' οὐθλν ἦττον τῷ γε φύσει τρία ταῦτά ἐστι, περὶ ὁ τε δείκνυσι καὶ ἃ δείκνυσι καὶ ἔξ ὧν. Ib. c. \$2; mot. III, 2. ἀνάγκη γὰρ ἔκ τινων είναι καὶ περί τι καὶ τινῶν τὰν ἀπόδειξιν.

ichaften eigenthumlich '). Denn eine jebe Biffenfchaft bandelt über einen anbern Gegenstand und beschäftigt fic mit biefem Gefdlechte bes Geienden, es vorausfegend als ibren Grund \*), und eine jebe Biffenschaft foll aus ihrem eigenthumlichen Gefdlechte ihre Beweife führen, nicht aber aus andern ihr fremden Biffenschaften ihre Beweise borgen "). Sieraus folgt benn, bag es mehrere eigenthumliche Grunde ber Wiffenschaften geben muffe; überbies aber fest Aristoteles auch mehrere allgemeine Grunde ober Ariome ber Biffenschaften voraus'). Durch bie allgemeinen Grunbe bangen bie Wiffenschaften mit einander zusammen ober find unter einander verwandt; von einander geschieben find fie burch ihre eigenthumlichen Grunde ober burch ihre Gattung; es giebt aber auch eine oberfte Wiffenschaft, welche bie Grundfage aller übrigen Biffenschaften erforfct ). Mertwurdig ist es, daß auf solche Weise Aristoteles zwar ben Biffenschaften einen Busammenhang unter einander gugefleht, aber boch teinesweges ber oberften Wiffenschaft bie Dacht verleiht, bie eigenthumlichen Grunde ber Biffenschaften nachzuweisen. Darum geht bie Einheit ber Bis fenschaft in eine Bielheit ber Biffenschaften auseinander, von welchen eine jebe ihre unabhangige Begrundung bat;

<sup>1)</sup> Anal. post. I, 82. αι γάρ άρχαι διτται, έξ ών τε και περί δ΄ αι μέν οὖν έξ ών κοιναι, αι δὲ περί δ ίδίαι.

Met. VI, 1; XI, 7. ἐκάστη γὰς τοὐτων περιγραφαμένη τι γένος αὐτῆ περὶ τοῦτο πραγματεύεται ως ὑπάρχον καὶ ὄν. Anal. post. I, 7.

<sup>3)</sup> An. post. I, 7.

<sup>4)</sup> Ib. c. 10. u. fonft.

<sup>5)</sup> L. l.; top. I, 2; met. VI, 1; XI, 7.

barum find selbst die Theile der Philosophie ihm mehr als billig von einander getrennt. Wir mussen dies als eine nothwendige Folge seiner Abneigung gegen die Mes thode der Sintheilungen ansehn.

Indem so Aristoteles Gründe der Wissenschaft und die Wissenschaft von einander unterscheidet, weil die Wissenschaft ihm durch den Schluß entsteht und also eine absgeleitete Erkenntniß ist, will er auch das Denken des Berstandes nicht Wissenschaft genannt wissen und trennt das Wissenschaft genannt wissen und trennt das Wissenschaft (dnarryróv) von dem durch den Verstand Erkenndaren (voyróv). Doch hat diese Unterscheidung deim Aristoteles weiter keine Folgen, indem ihm die und bewiesene Erkenntniß des Verstandes, weil sie eben keinen Beweis bedarf, nicht von geringerem Werthe ist, als die bewiesene Wissenschaft. Dies drückt sich ihm auch darin ans, daß er Wissenschaft und Verstand unter den gemeinssamen Begriff der Weisheit zusammensaßt.

Diese Untersuchungen über die Form der Wissenschaft und über die Gründe, aus welchen sie hervorgeht, zeigen um dentlich genug, daß Aristoteles die Lehre über die Form des Denkens keineswegs, wie gewöhnlich angenommen wird, von der Lehre über die Form des im Denken sich darstellenden Seins zu trennen gedenkt. Dies tritt uns am meisten darin hervor, daß er dem Sokrates und dem Platon solgend anerkennt, daß in der Form des Besgriffs das Wesen oder das, was etwas ist (rd rl kore, rd rl fin elvar), dargestellt werde, weswegen ihm auch

<sup>1)</sup> An. post. II, 19; eth. Nic. VI, 6.

<sup>2)</sup> Bth. Nic. VI, 7 und fonft.

kein Beweis und kein Irrthum über bas Wesen möglich ist '). Dieses ist ihm mit bem Platon die gemeinsame Grundlage für alle Forschungen über das Sein, und so greisen denn auch seine Untersuchungen über den Schluß in den Inhalt und in die Begründung der Wissenschaft vielfältig ein, so wie sie auch über die Gründe unserer Erkenntnis und über die Art, wie sie von uns gefunden werden, eine bestimmte Lehre entwickeln.

Menn aber auch Ariftoteles barin mit bem Platon übereinstimmt, bag in ben Begriffen bas Befen ber Dinge ausgebrudt fei, fo fireitet er boch gegen bie. Platonifche Ibeenlehre, infofern biefe in ben allgemeinen Begriffen bas Befen der Dinge ju finden glaubte. Diefer Streit ver= zweigt fich bem Ariftoteles auf fehr mannigfaltige Beife. Bum Theil Schließt er fich an bie Art an, wie Platon burch bie Ibeen und mit Gulfe ber mathematischen Begriffe ober ber Bablen eine Bermittlung bes Berbens mit ber ewigen Bahrheit gefucht hatte 1). hier find es 3weis fel mancherlei Art, welche Ariftoteles ber unbeftimmten Borftellungeweise bes Platon und ber Platonifer entgegen: fest, nicht eben fehr tief in bas Eigenthumliche und in bie mahren Beweggrunde ber Lehre eingehend, aber boch gefcidt, auf bie Blogen ber Lehre aufmertfam zu machen. Diese Geite bes Streites betrifft uns hier nicht. Bir baben es bier nur mit bem zu thun, was auf ben Begriff bes Befens Beziehung bat. In biefer Rudficht wirft

<sup>1)</sup> Anal. post. II, 7-10; 14; met. VI, 1; IX, 10; XI, 7.

<sup>2)</sup> Man s. besonders mot. I, 6 ff.; XI, 1; XIII, 1 ff.; XIV, 2 ff.

nun Ariftoteles ber Ibeenlehre vor, bag fie Befen fete, welche mit ber Bewegung und Beranderung nichts zu thun baben, indem fie nur bas Ewige bezeichnen follen, und . baf fie baber bie ganze Untersuchung über bie Natur aufhebe ), welches bamit jusammenhangt, bag ihm ber Urfprung ber Ideenlehre in ben logischen Untersuchungen im Gegenfat gegen bie physischen lag; so wie auch bie ethis schen Untersuchungen bie Ibeenlehre nicht anerkennen, weil fie nicht bas Gute an fich, fonbern bas Gute, welches burch umfer Sandeln werben foll, ju ihrem Gegenftanbe Dag nun folche Grunde ber Wiffenschaft Aris floteles nicht anerkennen konnte, lag in feiner Lehre begrundet, bag wir von bem uns Befanntern ober bem ber Empfindung Bugewendeten jur Ertenntnig bes an und fur fich Befanntern auffteigen muffen. Deswegen zeigt er auch, bag, wenn die Ibeen in uns aufgefaßt werben ober fein follten, bies vorausfeten wurde, daß fie beweglich ober empfindbar feien, benn in unferer Geele ift bie Bemes gung und Empfindung ber Formen ). hierin zeigt fich,

Met, I, 9. αὖτε γὰρ κινήσεως οὖτε μεταβολής οὐδεμίας ἔστιν αἶτία αὐτοῖς. — ὅλη γὰρ ἡ περὶ φύσεως σκέψις ἀνήρηται. Ib. VII, 8; XIII, 5; top. VI, 10; do gen. et corr. II, 9. Φίει ift ber Gegenbeweis mit Beziehung auf bas Rater tielle etwas anbers gewenbet: εἰ μὲν γάρ ἔστιν αἴτια τὰ εἴδη, διὰ τί οὖκ ἀεὶ γεννὰ συνεχῶς, ἀλλὰ ποτὲ μὲν ποτὰ δ οὖ, ὄντων ἀεὶ καὶ κῶν εἰδῶν καὶ τῶν μεθεκτικῶν;

<sup>2)</sup> Eth. Nic. I, 4; eth. Eud. I, 8; magn. mor. I, 1.

<sup>5)</sup> Τορ. II, 7. δοκούσι γὰρ αἱ ἰδέαι ἡρεμεῖν καὶ ἀκίνητοι καὶ νοηταὶ εἶναι τοῖς τιθεμένοις ἰδέας εἶναι ἐν ἡμῖν δὲ οὐσας ἐδύνατον ἀκινήτους εἶναι κινουμένων γὰρ ἡμῶν ἀναγκαῖον καὶ τὰ ἐν ἡμῖν κάντα συγκινεῖσθαι. δῆλον δ΄ δτι καὶ αἰσθη-

wie bas Streben bes Ariftoteles barauf ausging, folche Befen zu finden, aus welchen bie Erfahrung und bie finnliche Erfcheinung bes Werbens fich erflaren laffe, und es ift ibm baber einer ber größten Rebler ber Ibeenlehre, bag fie bas Allgemeine von bem Materiellen trenne und jenes als ben Grund bes Befonbern betrachte ). 3mar konnte bem Ariftoteles nicht entgehn, bag auch bie Lehre bes Platon bie Erscheinung nicht gang außer Acht laffe, fonbern fie mit ben Ideen in Berbindung gu bringen fuche; aber bies scheint ihm nicht nur auf eine unbestimmte, fondern auch auf eine gang ungereimte Beise zu geschehen. bestimmt ober nichts fagend icheint es ihm gu fein, wenn bie Platoniker von einem Theilhaben ber Dinge an ben Ibeen fprechen \*), und gang wiberfinnig ift es ibm, wenn nach ber Ibeenlehre gefest wird, bag auch bie allgemeinen Begriffe ein Wefen bezeichnen, weil nach biefer Anficht ein Befen aus mehrern und entgegengefehten Wefen gufam. mengefett fein wurde, fo bag ihm fogar ber Sat bes Biberfpruchs baburch in Gefahr ju gerathen fcheint 3). Buweilen meint er, feinen Lehrer offenbar migbeutenb, Platon habe bie Ibeen als etwas von ben finnlichen Dingen gang Getrenntes betrachtet 1), wozu er vielleicht baburch

ταί, είπες εν ήμεν είσι. δια γας της περε την όψιν αίσθήσεως την εν έκάστο μορφήν γνωρίζομεν.

<sup>1)</sup> Met. I, 8; VII, 18; 16; phys. II, 2; an. post. I, 22.

<sup>2)</sup> Met. I, 9. τὸ γὰς μετέχειν οὐθέν ἐστιν. Ib. VIII, 6. καὶ τό τὸ μετέχειν ἀπορούσιν.

Ib. VII., 14; 16. ovi torty odota oddeuta it odotwy.
 VIII., 6.

<sup>4)</sup> Ib. I, 9. adde yag adata extens tautur. Er tautois

verleitet werben konnte, bag Platon ben Ibeen keinen Drt emwies, fonbern fie als etwas betrachtete, was auffer als len raumlichen Berhaltniffen fei '). Der wichtigfte Fehler aber, welchen er bem Platon vorwirft, ift ber, bag er bie Grimbe aller Dinge unter einander mifche, woburch er bem genothigt werbe, über bie Erscheinungen ju lebren, was nicht mit ben Ericheinungen übereinftimme; bagegen erinnert er, man muffe verschiebene Grunde für verschiebene Arten bes Seins annehmen, für bas Sinnliche finnliche, für bas Bergangliche vergangliche, für bas Ewige ewige und überhaupt für ein jebes feine eigenen ihm gleichartigen Granbe anerkennen 1). Aus biefer Bermischung ber Grunbe . gebe es benn auch bervor, bag Platon eigentlich gar teine überfinnlichen Brunde ber Dinge fenne, fonbern nur bas Sinnliche baburch ju einem Ueberfinnlichen ju erheben glaube, daß er zu ber finnlichen Art bas Wort "Ansfich" fete ). In biefer Rudficht vergleicht er bie Ibeenlehre mit

γὰρ ἄν ἦν $^*$  — μή ἔνυπάρχοντά γε τοῖς μετέχουσιν. Ib. III, 2; anal. post. I, 11. Εν παρὰ τὰ πολλά.

<sup>1)</sup> Cf. phys. III, 4; IV, 2.

<sup>2)</sup> De cools III, 7. συμβαίναι δὲ παρί τῶν φαινομένων λέγουσι μὴ ὁμολογούμανα λέγειν τοῖς φαινομένοις. τούτου δ αξιιον τὸ μὴ ἐαλοῦς λαβεῖν τὰς πρώτας ἀρχάς, ἀλλα πάντα βούλεσθαι πρός τινας δόξας ὡρισμένας ἀνάγειν δεῖ γὰρ Ισως τῶν μὲν αλσθητῶν αλσθητῶς, τῶν δὲ ἀἴδίων ἀἴδίους, τῶν δὲ φθαρτῶν φθαρτὰς εἶναι τὰς ἀρχάς, ὕλως δὲ ὁμογανεῖς, τοῖς ὑπακιμένοις κτλ. Εδ ift hier von ben Elementen bie Rebe. Χτίς βοτείες meint, es intife auch ein materieller Grund und zwar for mohl bergånglicher, als unvergånglicher Art angenommen werden.

<sup>5)</sup> Met. VII, 16. αίτιον δ' δει οὐα ξχουσιν ἀποδοῦναι, τίνες αἰ τοιαῦται οὐσίαι αἰ ἄφθαρτοι παρὰ τὰς καθ ξκαστα καὶ αἰσθητάς. ποιοῦσιν οὖν τὰς αὐτάς τῷ εἴδει τοῖς φθαρτοῖς

ben vermenschlichenben Borstellungen von den Göttern; benn so wie diese nur ewige Menschen sich bilbeten, so mache jene Lehre sinnliche, aber als ewig gedachte Arten zu den Gründen der Dinge '). Ungereimt aber sei es, etwas der Gattung nach Berschiedenes, wie das Bergang-liche und Unvergängliche ist, der Art nach gleichzusetzen ").

Es ift nicht zu vertennen, bag in folden Folgerungen Ariftoteles ben Platon nicht bem Seifte feiner Lehre nach befampfte. Er vertennt aber biefen Beift beswegen, weil er einen gang anbern Begriff vom Befen verfolgt, als Platon. Bahrend biefer gang allgemein und ohne nabere Bestimmung bas Befen ber Dinge als bas anfah, was in ben finnlichen Erscheinungen als bas bleibenbe Gefet, welches in wiffenschaftlichen Begriffen aufgefaßt werben tonne, fich erweife, fuchte Ariftoteles ein Befen, welches als ein fur fich Beftehenbes bie finnlichen Erfcheis nungen begrunde; jener wollte bas Babre überhaupt in ben finnlichen Erscheinungen erkennen, und bies ift ihm bas Befen, biefer aber wollte bie Entftehung ber finnlis chen Empfindungen aus Leiden und Thun ber Dinge ober ber Befen unter einander erflaren. Benn nun Platon bas Babre nicht blog ale ein Gingelnes, fonbern auch als

<sup>(</sup>ταῦτα γὰρ ἴσμεν), αὐτοάνθρωπον καλ αὐτοΐππον, προςτιθέντες τοῖς αἰσθητοῖς τὸ ἑῆμα τὸ αὐτό.

<sup>1)</sup> Ib. III, 2. οὐθενὸς ἦττον ἄτοπον τὸ φάναι μὲν εἶναί τινας φύσεις παφὰ τὰς ἐν τῷ οὐφανῷ, ταύτας ἐὶ τὰς αὐτὰς φάναι τοῖς αἰσθητοῖς, πλὴν ὅτι τὰ μὲν ἀἴδια, τὰ ἐὲ φθαρτά. — παραπλήσιον ποιοῦντες τοῖς θεοὺς μὲν εἶναι φάσκουσιν, ἀνθρωποειδεῖς ἐξ' οὕτε γὰρ ἐπεῖνοι οὐθὲν ἄλλο ἐποίουν ἡ ἀνθρώπους ἀἴδίους, οῦθ' οὖτοι τὰ εἴδη ἀλλ' ἡ αἰσθητὰ ἀἴδια.

<sup>2)</sup> Ib. X, 10 fin.

ein Allgemeines betrachtete, fo weicht barin Ariftoteles auch nicht von ihm ab. nur will er bas Allgemeine nicht ein Befen genannt wiffen, und er faßt überbies bie Deenlebre au beschrantt auf, wenn er meint, Platon habe nur Ibeen bes Allgemeinen, nicht auch ber einzelnen Dinge angenommen '), hierin von ber Ausbrucksweise bes Plas ton getäuscht, welcher freilich eine jebe Ibee als ein Allgemeines betrachtet, aber auch bas Ginzelmefen als ein Allgemeines anfieht, weil es immer eine Bielheit finnlicher Beftimmungen in fich umfaßt. Daß bierin nur ein Digverftanbnig zwifden bem Ariftoteles und bem Platon berrfcht, fieht man hauptfachlich baraus, bag ber Erftere boch auch bas Allgemeine als etwas betrachtet, was bem Sein, nicht blog bem Mamen nach eins und baffelbe ift, obgleich es von vielen Dingen ausgefagt wird, ein nur vom Berftanbe Ertennbares, aber in bem Sinnlichen Borhanbenes. Dies festzuhalten findet er besmegen für nothig, weil fonft fein Beweis aus einem mabren Allgemeinen fattfinden tonnte. Es bangt ihm bie Biffenschaft von ber Bahrheit bes Allgemeinen ab, wie Platon gezeigt hatte, nur ist bies Allgemeine nicht außer ben einzelnen Dingen "). Wir

<sup>1)</sup> Met. VII, 18. δοπεί δε το παθόλου αξτιόν τισιν είναι μάλιστα παλ είναι άρχη το παθόλου. — — ξοιπε γάρ άδύνα-τον οὐσίαν είναι ότιοῦν τῶν παθόλου λεγομένων. πρώτη μέν γὰρ οὐσία ἰδιος ἐπάστω, ἢ οὐχ ὑπάρχει ἄλλφ το δὲ παθόλου ποινόν τοῦτο γὰρ λέγεται παθόλου, ὁ πλείσσιν ὑπάρχειν πέφυπε. τίνος οὖν οὐσία τοῦτ ἔσται; ἢ γὰρ ἀπάντων ἢ οὐθενός. ἀπάντων δ οὐχ οἶόν τε.

<sup>2)</sup> Anal. post. I, 11. εἴδη μὲν οὖν εἶναι ἢ ἔν τι παρὰ τὰ πολλὰ οὐκ ἀνάγκη, ελ ἀπόδειξις ἔσται· εἶναι μέντοι ἕν κατὰ πολλῶν ἀληθές εἰπεῖν ἀνάγκη. οὐ γὰρ ἔσται τὸ καθόλου, ὧν

wollen nicht leugnen, bag hierin eine Berfchiebenheit ber Anficht zwifchen Ariftoteles und Platon gurudbleibt, aber biefe befteht nicht barin, bag ber Gine bas Sein bes AUgemeinen, ber Unbere bas Sein bes Gingelnen leugnet, sonbern nur in ber Richtung ift fie zu erkennen, in welcher ber Gine und ber Unbere bie Erscheinungen ju erflaren ftreben. Platon fucht aus bem Allgemeinen bas Gingelne abzuleiten; Ariftoteles finbet bas Allgemeine in bem Einzelnen begrundet. Die Richtung bes lettern fpricht fich in logischer Begiebung hauptfachlich barin aus, bag er ein lettes Subject fur ben Sat fucht, ein jum Grumbe liegenbes, von welchem alles Uebrige ausgefagt wird; bies find bie einzelnen Dinge; benn bie Ibeen find nur Beschwat und bas Allgemeine ift nicht etwas an und für fich Beftebenbes, fonbern es wird immer nur von einem Anbern ausgefagt ). Wir werben fpater feben, bag auch in biefen auseinander laufenben Richtungen beibe Philosophen fich wieber begegnen.

Dem Aristoteles also ist nur bas Einzelwefen Befen im eigentlichen Sinne ober ber ersten Bebeutung nach ").

1

μή τοῦτο ἢ· ἐὰν δὲ τὸ καθόλου μή ἦ, τὸ μέσον οὐκ ἔσται. ὧστ' οὐδὲ ἀπόδειξες. δεῖ ἄρα τι εν καὶ τὸ αὐτὸ ἔπὶ πλειόνων εἰναι μὴ ὁμώνυμον. Do an. III, 8. ἔπεὶ δὲ οὐδὲ πρᾶγμα οὐν ἔστι παρὰ τὰ μεγέθη, ὡς δοκεῖ, τὰ αἰσθητὰ κεχωρισμένου, ἐν τοῖς εἰδεσι τοῖς αἰσθητοῖς τὰ νρητά ἔστι.

An. post. I, 22. δσα δὲ μὴ οὐσίαν σημαίνει, δεὶ κατά τενος ὑποκειμένου κατηγορείσθαι καὶ μὴ εἶναί τε λευκόν, ὕ οὐχ ἔτερόν τι δν λευκόν ἐστιν. τὰ γὰρ εἴδη χαιρέταν τερετίσματά τε γάρ ἔστι κτλ.

<sup>2)</sup> Cat, 6. οὐσία δέ ἔστιν ἡ κυριώτατα καὶ πρώτως καὶ μάλιστα λεγομένη, ἢ μήτε καθ' ὑποκειμένου τινὸς λέγεται,

3weite Befen werben von ihm bie Gattungen und Arten genannt, biese mehr als jene, weil fie allein bas anzeigen, was die erften Befen find, felbft aber ohne die Gingel= wesen nichts find '). Das erfte Wesen bezeichnet ein für fich bestehendes Etwas (rade ri), welches ber Bahl nach Eins ift, die zweiten Wefen aber bezeichnen eine Eigenschaft, boch nicht schlechthin, sondern fofern fie bie Elgen: schaft bes erften Wesens ift 2). hierin erkennt man ben Sinfluß ber Gofratischen Schule auf ben Aristoteles; benn bie Arten und Gattungen find bie Abeile ber Begriffberflarung, in welcher nach ben Gofratitern bas Befen ausgebrückt wird. Da aber auch der Unterschied ein Theil ber Begriffserklarung ift, so erhalt auch biefer sein Theil am Befen, wird jedoch vom Ariftoteles nicht ein zweites Befen genannt, weil er nur als Bestimmung an ber Gattung bie Art bezeichnet; er beißt bie, erfte Gigenschaft ober die Eigenschaft, welche vom Wefen ausgesagt wird ); ja ber lette Unterschieb, weil er bie fruhem Gattungen unb bie frühern Unterschiebe voraussett, so bag biese in ber Begriffserklarung gar nicht mit ausgebruckt zu werben brauchen, um nicht boppelt baffelbe zu fagen, beißt fogar folechthin bas Wefen bes Dinges '). Diese Bestimmun-

μήτε δυ υποκειμένο τινέ έστιν οίου δ τις ανθρωπος και δ τις Ικπος. Met. V, 8; VII, 1.

<sup>1)</sup> Cat. l. l.

<sup>2)</sup> L. l.

<sup>5)</sup> Met. V, 14. το ποιον λέγεται ένα μέν τρόπον ή διαφορά της ούσίας. — — ώς της διαφοράς της κατά την ούσίαν ποιό-τητος ούσης. — — πρώτη μέν γάρ ποιότης ή της ούσίας διαφορά. Ib. XL, 12.

<sup>4)</sup> Ib. VII, 12. & ydo botopide ddyoe the fotin ele mid Geldi. b. Whi. III.

gen zeigen beutlich genug, wie Aristoteles bemüht ift, Alles auf bas Ginzelfte und auf die letten Unterschiede zurudzusühren.

ούσίας. — — ούθλη γάρ ξτερόν έστιν έν τῷ ὑρισμῷ πλήν τώ το πρώτον λεγόμενον γένος καὶ αξ διαφοραί. — — φανερόν ότι ἡ τελευταία διαφορά ἡ οὐσία τοῦ πράγματος ξίσται.

<sup>1)</sup> lb. III, 4. εἶτε γὰρ μὴ ἔστι τι παρὰ τὰ καθέκαστα, τὰ δὲ καθέκαστα ἄπειρα, τῶν δὲ ἀπείρων πῶς ἐνδέχεται λαβεῖν ἐπιστήμην; lb. c. 6. ταύτας τε οὖν ἀπορίας ἀναγκαῖον ἀπορήσαι περὶ τῶν ἀρχῶν, καὶ πότερον καθόλου εἰσὶν ἢ ὡς λέγομεν τὰ καθέκαστα. εἰ μὲν γὰρ καθόλου, οὐκ ἔσονται οὐσίαι. — εἰ δὲ μὴ καθόλου, ἀλλ' ὡς τὰ καθέκαστα, οὐκ ἔσονται ἐπιστηταί καθόλου γὰρ αἰ ἐπιστῆμαι κάντων.

<sup>2)</sup> Ib. VII, 15. διά τοῦτο καὶ τῶν οὐσιῶν τῶν αἰσθητῶν τῶν αυθέκαστα οῦθ ὁρισμὸς οῦτ ἀπόθειξίς ἐστιν, ὅτι ἔχουσιν ὅλην, ῆς ἡ φύσις τοιαύτη ἄστ ἐνθέχεσθαι καὶ εἶναι καὶ μό. ἐιὸ ψθαρτὰ κώντα τὰ καθέκαστα αὐτῶν.

beantwortet wird, indem er im Einzelnen ein Gebiet des Seienden anzuerkennen geneigt ift, welches von der Wissensschaft nicht genugsam umfaßt werden kann. Doch kann er auch nicht zugeden, daß die Einzelwesen durchaus von ums nicht erkannt werden können, und er wählt daher einen Wittelweg, indem er das Sein der Einzelwesen an allges meine Bedingungen knüpft, von welchen der Philosoph eine Wissenschaft besitzt!).

In ben einzelnen mabrnehmbaren Welen, welche fich am meiften als Befen beweifen, läßt fich zweierlei unterfceiben, bie Materie (üln) und die Form (µ000%, sičos, lóyos); bas ganze finnliche Wefen (ovrolor) ers fceint als etwas, was aus beiben befteht, fo wie in bem gangen Runftwerte ein beftimmter, gegebener Stoff gu eis ner bestimmten Gestalt verarbeitet ift "). Won biefen Dreien icheint nun ein jebes Unfpruch baran zu haben, bas jum Grunde liegende Befen gu fein. Denn guerft bie Materie wird als bas angefebn, was an fich weber etwas, noch ein ber Größe nach Bestimmtes, noch irgend ein Anberes ift, was von ibm ausgefagt werben tonnte. Es muß nemlich etwas geben, von welchem alles Uebrige ausgefagt wirb, mas aber feinem Gein nach von allen ben Arten bessen, was ausgefagt wirb, verschieden ift, und wenn bies bie Materie ift, fo wurde alles Uedrige vom Me-

<sup>1)</sup> Ib. IV, 2. πανταχού δε πυρίως του πρώτου ή επιστήμη, και εξ ου τὰ ἄλλα ἡριηται και δι ὁ λέγονται. εὶ οὐν τοῦτ
ἐστιν ἡ οὐσία, τῶν οὐσιῶν ὧν δέοι τὰς ἀρχὰς και τὰς αἰτίας
ἔχειν τὸν ψιλόσος ον.

<sup>2)</sup> lb. VII, 3.

fen, bas Befen aber von ber Materie ausgefagt werben '), b. b. biefe wurbe ber Grund bes Wefens fein. Unficht jeboch fteht entgegen, bag bem Befen bauptfachlich gutommt, ein Trennbares und ein folches bestimmtes Etwas ju fein \*), wahrend bie Materie eben gar nicht trennbar ift, fonbern nur als etwas gebacht wirb, was in entgegengesetten Formen fich bann und wann befinbet und beswegen gar nichts Bestimmtes bezeichnet "). Diefe Beftimmungen, welche Ariftoteles mit bem Begriffe ber Materie verbinbet, muffen uns flar werben, wenn wir bie Borftellungeweise verfolgen, in welcher biefer Begriff ihm Er fnupft fich ihm an ben Begriff bes Berbens entsteht. Aus bem Dichts tann nichts werben. Es muß alfo vorher etwas vorhanden fein, aus welchem bas wird, mas Run ift aber ein jebes Werben ein Uebergebn aus bem Entgegengesetten in bas Entgegengesette, wie fcon Platon gezeigt hatte; bas Entgegengefette aber fann nicht jum Entgegengesetten werben; es muß alfo bem Berben etwas jum Grunbe liegen, mas aus bem Entgegengefet:

I. i. λέγω δ ϋλην, η καθ αὐτην μήτε τὶ, μήτε ποσόν, μήτε ἄλλο μηθὲν λέγεται, οἰς ωρισται τὸ ὄν. (αί. ib., VIII,
 Ιστι γάρ τι, καθ οὖ κατηγορεϊται τούτων ἔκαστον, ῷ τὸ εἶνωι ἔτερον καὶ τῶν κατηγοριῶν ἐκάστη κὰ μὲν γὰρ ἄλλα τῆς οὐσίας κατηγορεῖται, αὖτη δὲ τῆς ῦλης.

I.. l. ἐκ μἐν οὖν τούτων θεωροῦσε συμβαίνει οὐσίαν εἶναι τὴν ἕλην. ἀδύνατον δέ καλ γὰρ τὸ χωριστὸν καλ τόδε τι ὑπάρχειν δοκεῖ μάλιστα τῷ οὐσία.

<sup>5)</sup> Ib. c. 11. ἀόριστον γάρ. Phys. IV, 9. ἡμεῖς ἐλ λέγομεν ἐκ τῶν ὑποκειμένων ὅτι ἔστιν ὕλη μία τῶν ἐναντίων.— καλ ἐκ δυνάμει ὅντος ἐνεργεία ὅν γίνεται· καλ οδ χωρισιὰ μὲν ἡ ὕλη, τῷ ὅ εἶναι ἔτερον καὶ μία τῷ ἀριθμῷ. Do gos. et corr. II, 1; 5.

ten in bas Entgegengesette übergeht und in biefem Uebergebn bleibt. Diefes Bleibenbe und jum Grunde Liegenbe nennt Ariftoteles bie Materie '). Gie ift von gar feiner bestimmten Beschaffenheit, weil felbft bie Befen entfteben und vergeben, und alfo ein jum Grunde Liegenbes vorausfegen, welches gar fein Befen bat. Benn ein Gefäß aus Sola ift, fo beißt es bolgern, und wenn etwa bie Erbe aus ber Luft fein follte, fo wurbe fie luftig fein, und mare die Luft aus bem Feuer, fo murbe fie feurig fein und bas Remer mare bie erfte Materie; ba aber Alles aus ber erften Materie ift, so kann sie nicht nach irgend einer Materie ein folches Stoffartiges (exelveror) genannt werben, fonbern Alles heißt nach ihr materiell 2). Sie ift tein Rorper und fein Bahrnehmbares, benn ber mahrnehmbare Rorper fann nicht ohne bie Gegenfage, welche in ber Empfindung liegen, gebacht werben ); bie eine und unterfcbieblofe Materie ift feinem Dinge entgegengefett, viels mehr tann fie immer au einem jeben ber Entgegengefesten werden ). Sie ift vielmehr nur bas, was etwas zu fein

<sup>1)</sup> Met. XII, 2. ἡ δ' αλοθητή οὐσία μεταβλητή ελ δλ ἡ μεταβολή έκ των ἀντικειμένων ἥ των μεταξύ, ἀντικειμένων δλ μὴ πάντων (οὐ λευκόν γὰρ ἡ φωνή), ἀλλ' ἐκ τοῦ ἐναντίου, ἀνώγκη ὑπεϊναί τι τὸ μεταβάλλον ελς τὴν ἐναντίωσιν. οὐ γὰρ τὰ ἐναντία μεταβάλλει. ἔτο τὸ μὲν ὑπομένει, τὸ δ' ἐναντίον οὐχ ὑπομένει. ἔστιν ἄρα τι τρέτον παρὰ τὰ ἐναντία, ἡ ῦλη.

Phys. I, 6; 7; de gen. et corr. II, 5; met. IX, 7. al
 δℓ τℓ ἐστι πρώτον, δ μηκέτι κατ' ἄλλου λέγεται ἐκείνινον,
 τοῦτο πρώτη ὅλη.

<sup>5)</sup> De gea. et corr. I, 5; II, 1.

<sup>4)</sup> Met. XII, 10. A yèn bin à min eòsert érarelor. Ib. X, 10; de gen. et corr. I, 1.

und auch nicht zu fein bermag, weswegen fie als bas erklart wirb, was ber Mirklichkeit nach nicht biefes ober jenes ift, fonbern nur bem Bermogen nach "), ober auch als bas erfte jum Grunde Liegenbe, aus welchem ein jebes als aus einem nicht zufällig in ihm Enthaltenen wird und in welches ein jebes, wenn es vergeht, auch wieber feinen Untergang finbet "). Daber rubmt fich auch Ariftoteles, burch feinen Begriff ber Materie bie vielfach angeregte Schwierigkeit befiegt ju haben, wie überhaupt etwas werben konne, wenn nicht aus bem Nicht-Seienben etwas werbe. Deun nicht aus bem Richt : Seienben folechthin, fonbern nur aus bem Nicht - Seienben ber Birtichteit nach, aber aus bem Seienben bem Bermogen nach werbe etwas "). Es erklart fich hieraus von feibst, wie Arific teles bie Materie ein Richt. Seiendes beziehungsweise nem nen tounte "), unb es muß barans auch jugleich flat fein, wie wir hier auf eine ber wichtigften Unterscheibungen in

Mot. VII, 7. δυνατόν γὰς είναι καὶ μὴ είναι Επαστεν αὐτών τοῦτο δ' ἐσεὶν ἐν ἐκάστφ ὅλη. Ib. VIII, 1. ὅλην δὲ λέγω, ἢ μὴ τόδε τι οὖσα ἐνεργεία, δυνάμει ἔσεὶ τόδε τι.

<sup>2)</sup> Phys. I, 9. Μου γάρ ύλην το πρώτον ύποκείμενον ξκάστο, έξ οὖ γίνεται τι ξνυπάρχοντος μη κατά συμβεβηκός εΙ τε φθείρεται τι, εἰς τοῦτο ἀφιξεται Ισχατον.

<sup>5)</sup> Ib. I, 8; mot. XII, 2. ἐπεὶ δὲ διετὸν τὸ ἔν, μεταβάλλειν πῶν ἐκ τοῦ δυνάμει ὅντος εἰς τὸ ἐνεργείς ὄν, οἰον ἐκ λευκοῦ δυνάμει εἰς τὸ ἐνεργείς λευκόν. ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὰ αὐξήσεως καὶ φθίσεως. ὥστε οῦ μόνον κατὰ συμβεβηκὸς ἐνδίχεται γίγνεσθαι ἐκ μὴ ὅντος, ἀλλὰ καὶ ἐξ ὅντος γίγνεται πάντα, δυνάμει μέντοι ὅντος, ἐκ μὴ ὅντος δὲ ἐνεργείς. Ib. IV, 5; VII, 7.

<sup>4)</sup> Phys. I, 8; 9. καὶ τούτων τὸ μὰν οὐκ δν αίναι κατὰ συμβεβηκὸς τὴν ῦλην.

feiner Lehre geftoßen finb, inbem bas Berhaltnif, in weldem ber Begriff ber Materie ju bem Gegenfage gwifden Bermögen (dérague) und Wirklichkeit (érépysia) ftebt, bier ju ber Auflosung einer ber schwierigsten Aufgaben gebraucht wird '). Die Materie ift nicht bas Bermogen, benn biefes ift entgegengesetter Art, aber fie ift bas jum Omnbe Liegenbe, welches bas Bermogen gu entgegenges feten Bestimmungen in fich vereinigt 2). Den Begriff der Materie bildet Ariftoteles nur nach ben allgemeinen Berftanbesgefegen aus, nach welchen er bie Erfcheinung betrechtet; baber ift fie ibm auch nicht mahrnehmbar, ja überhaupt an sich unerkermbar "); fie kann nur burch Anas logie ertannt werben, indem wir fegen, bag, fo wie bas Er jur Bilbfaule und bas bolg gur Bant fich verhalte, fo auch ein erftes jum Grumbe Liegendes fich verhalten muffe jum Wefen, zu bem bestimmten Dinge und zu Mllem, mas ift '). Benn baber Ariftoteles auch von einer empfindbaren und von einer burch ben Berftant bentbas

<sup>1)</sup> Ich übersete hier erleyern burch Wirklichkelt, nicht um ben ganzen Begriff zu erschöpfen, benn bieser nimmt beim Aristoteles noch eine bestimmtere Bebeutung an, welche aber hier nicht entswillt werben kann.

<sup>2)</sup> Met. XI, 9. zò μέν γὰρ δύνασθαι ὑγισένειν καὶ δύνεσθαι κάμνων οὐ ταὐτόν καὶ γὰρ ἄν τὸ ὑγιαένειν καὶ τὸ κάμνων ταὐτὸν ἦν τὸ δ' ὑποκείμωνον καὶ ὑγιαϊνον καὶ νοσοῦν — — ταὐτὸ καὶ Εν. Daffelbe faßt mit benselben Worten phys. III, 1.

Met. VII, 10. \$ \$ \$\tilde{\text{\$\psi}\$}\$ \$\tilde{\text{\$\psi}\$} \$\tilde{\text{\$\psi\$}} \pi \tilde{\text{\$\psi\$}} \$\tilde{\text{\$\psi\$}} \pi \tilde{\text{\$\psi\$}} \$\tilde{\text{\$\psi\$}} \$\tilde

<sup>4)</sup> Phys. I, 7. ἡ δ' ὑποκειμένη φύσις ἐπιστητὰ κατὰ ἀναλογίαν · κὸς γὰς πρὸς ἀνδριάντα χαλκὸς ἢ πρὸς κλίνην ξύλον ἡ πρὸς τῶν ἄλλων τι τῶν ἐχόντων μορφήν, ἡ ὅλη καὶ τὸ ἄμοςψαν ἔχει πρὶν λαβιῖν τὴν μορφήν, οὕτως κὕτη πρὸς οὐσίαν ἔχει καὶ τὸ τόδε τι καὶ τὸ ὄν.

ren Materie (pricht '), fo hat er bei ber empfindbaren bie schon zu einem bestimmten Dasein gebildete Materie im Sinne, unter ber burch ben Berftanb bentbaren Materie aber verfteht er biefelbe Materie, nur fofern fie in einem abftracten, etwa einem mathematischen Begriffe gebacht Wir durfen nicht unerwähnt laffen, bag er auch besonbers beswegen es fur nothig finbet, eine folche unbestimmte Ratur, wie bie Materie, anzunehmen, bamit er bie Erfcheinungen ertlaren tonne, welche außer bem nothwendigen und gewohnlichen Bange ber Dinge fich nur jufallig treffen. Denn alle übrigen Urfachen wirten nothwendig ober gesetmäßig; biefe unbestimmte Natur aber bilbet gar teinen beftimmten Grund bes Befchehens und fann baber ohne Dronung wirten "). Bier flogen wir wieber auf einen Puntt, in welchem Ariftoteles eine Grenze ber wiffenschaftlichen Ertenntniß fest "), nur beswegen, weil er teine Möglichkeit erblickt, bas Bufallige, welches

<sup>1)</sup> Met. VII, 10; VIII, 6.

<sup>2)</sup> Met. VI, 2. ώστε ξσται ή ύλη αλτία ή ἐνδεχομένη παρὰ τὸ ὡς ἐπιτοπολὸ τοῦ συμβεβηπότος.

<sup>3)</sup> L. I. negt vou ward vousessynds lexted, ort oddeute tort negt aurd Sempla. Aristoteles unterscheibet eine boppelte Art bes ovusessynds. Die eine bezeichnet das, was mit einem Andern nur zufälliger Weise verdunden ist oder auch nur in dessen Wegriss nicht ausgedrückt wird; die andere bezieht sich auf das Werden, welches nicht nach einem bestimmten Gesehe geschieht. Ienes ist das, was wie nur dem Namen nach besteht und dem Nicht. Geienden nahe kommt; dieses dagegen ist ein Wahres. Mot. V. 30. ovusessyngs die duck das per eines nach dindes Unstellisges sein musse, geht aus dem Korhandensein des der Regelloses voraus. Geschehenden hervor, denn dies seht auch ein Regelloses voraus. Met. VI. 2.

teine bestimmte Ordnung bes Geschehens hat, in irgend einer allgemeinen Biffenschaft gum Berftanbnif gu bringen.

Salten wir nun ben Begriff ber Materie in bem Sinne feft, in welchem er bem Ariftoteles fich gebilbet hatte, fo tann es uns tein 3weifel fein, bag er ihm nicht ein Befen bezeichnen tonnte. Denn bie Materie hat gar teine Birtlichfeit. Demungeachtet tommt bem Ariftoteles bas, mas er Materie nennt, in einiger Rudficht mit feinem Begriffe Er fagt, bie Materie fei gewiffermaas von Befen überein. fen Befen '), ober fie fei auch ein Befen, inwiefern fie ben entgegengesetten Beranberungen gum Grunbe liege 2). Das Bestimmtere bierüber fann erft entwickelt werben, wenn wir bie Lehre bes Ariftoteles über bas einzelne Befen noch von anderer Seite tennen gelernt haben; hier genugt es gu bemerten, wie er bas einzelne Befen boch auf ein Allgemeines jurudführt, inbem er bie Materie als Grund beffelben betrachtet.

Kann nun die Ansicht nicht festgehalten werden, daß die Materie das Wesen der wahrnehmbaren Dinge schlechts bin ist, so muß man weiter fragen, ob dasselbe in der Form zu suchen. Den Begriff der Form entwickelt sich Aristoteles, so wie den Begriff der Materie durch eine Anaslogie; er erklart, dieser Begriff lasse sich nicht geradezu ansgeden; so wie aber der Baumeister zum Naterial, so wie der Wachende zum Schlasenden, der Sehende zu dem,

Phys. I, 9. και την μέν έγγὺς και οὐσίαν πως, την δίην.

<sup>2)</sup> Met. VIII, 1. δει δ' έστιν οὐσία και ή δίη, δήλον. ἐν πάσους γὰρ τοῦς ἀντικειμένοις μετοβολοῖς ἐστί τι τὸ ὑποκείμενον τοῦς μετοβολοῖς.

welcher die Augen verschlossen hat, so wie das Ausgears beitete zu dem Nicht: Ausgearbeiteten sich verhalte; so vers halte sich die Form zu der Materie. Es ist aus dieser Analogie klar, daß dem Aristoteles die Form das bezeichs net, was etwas in der Wirklichkeit ist, während die Masterie das allgemeine Vermögen etwas zu sein ausdrücken soll.. Hiernach mußte ihm auch wohl die Form in der genauesten Verbindung mit dem Wesen stehn, noch in einer genauern Verdindung, als die Materie; denn von einem jeden wird dann eigentlicher gesagt, daß es ist, wenn es der Wirklichkeit nach, als wenn es nur dem Vermögen nach.), und die Form erscheint deswegen auch überhaupt als das Bessere und Vollkommnere gegen die Naterie ges halten.). Wer nun die Aristotelische Ausbrucksweise kennt

<sup>1)</sup> Met. IX, 6. δήλον δ' έπλ τών καδ' έκαστα τή έπαγωγή, δ' βουλόμεθα λέγειν, καλ οὐ δεί παντὸς δρον ζητείν,
αλλά καλ τὸ ἀνάλογον συνορᾶν' δτι ώς τὸ οἰκοδομοῦν πρὸς
τὸ οἰκοδομικόν, καλ τὸ ἐγρηγορὸς πρὸς τὸ καθεῦδον, καλ τὸ
ὁρῶν πρὸς τὸ μύον μέν, δψιν δὲ ἔχον, καλ ἀποκεκριμένον ἐκ
τῆς. ὑλης πρὸς τὴν ὑλην, καλ ἀπειργασμένον πρὸς τὸ ἀνέργαστον, ταύτης δὲ τῆς διαφορᾶς θάτερον μόριον ἔστω ἡ ἐνέργεια
ἐφωρισμένη, θατέρω δὲ τὸ δυνατών.

<sup>2)</sup> Do an. II, 1. Lépouse dù péros er is tor oreur the cialar, taúths dè tò pèr de blur, 8 xa8 aûtò pèr où loui lou tode te, etepor dè poppeur nai eldos, nas ûr pridu léperar tôde te. Ib. VIII, 2. toû eldous nai tijs éreppelas. — — i lefepera nai à poppi. So ist ber bestândige Sprachgebrauch des Aristoteles.

<sup>3)</sup> Phys. II, 1. καλ μάλλον φύσις αὕτη (εc. ἡ μορφή) τῆς ὅλης Εκασταν γὰρ τότε λέγεται, ὅταν ἔντελεχεία ἡ, μάλλον ἥ ὅταν δυνάμει.

<sup>4) 3. 3.</sup> de coelo IV, 5; 4; de part. an. I, 1. ή γάς καιὰ τὴν μορφήν φύσις κυριωτέρα τῆς ὑλικῆς φύσεως.

und weiß, wie er oftmals etwas mehr fagt, als er meint, ber wird sich nicht wundern, wenn er sindet; daß er in jener Richtung weiter vorwarts schreitend die Form auch geradezu das Wesen nennt') ober das, was etwas ist, und den Begriff einer Sache, weil in dem Begriffe das Wesen ausgedrückt wird").

Wir treffen hier den Aristoteles in derselben Richtung, aus welcher die Platonische Ideenlehre hervorgegangen war. Denn die Form, welche der Naterie entgegengesetht ist, ersscheint ihm doch offendar im Gegensatz gegen das Körperliche und Sinnliche, und wenn er sie daher für das erste Wesen und sin mehr Wesen und Natur ansieht, als die Naterie, so offendart sich darin deutlich die Neigung, eine vernünftige Idee zum Grunde der Erscheinung zu machen, oder wenn auch die Ansprüche der Materie, auch ein Grund der Erscheinungen zu seinen dernümftigen Grunde die Erklärung der Erscheinungen zuzuweisen. Ider obgleich hierin beide Philosophen überzeinstimmen, so machen- sich doch auch die auseinanderges einstimmen, so machen- sich doch auch die auseinanderges

<sup>1)</sup> Met. VII, 7. sides de leym to te he sirat exáctou mal the apairme obstar. Ib. 11. h odsta púp éste to sides to trón. Do part. an. I, 1. the quistage deguie depondent and overe, the pier of view obstar.

<sup>2)</sup> Phys. I, 7. το γας είδει λέγω καλ λόγφ ταὐτόν. Ib. II, 1. ή μορφή και το είδος το κατά τον λόγον. Ib. 9; de gen. et corr. I, 2; de an. I, 1; de part. an. I. I.; top. VII, 3. δρος λόγος ο το τί ήν είναι τῷ πράγματι δηλών. Met. V, 8; VII, 4; 5. μόνον τῆς οὐσίας ἐστὶν ὁ ὁρισμός. — — ὅτι μὲν οὖν ἐστὶν ὁ ὁρισμός ὁ τοῦ τί ἦν είναι λόγος και τὸ τί ἦν είναι ἡ μόνον τῶν οὐσιῶν ἡ μάλιστα και πρώτως και ἀπλῶς, δῆλον.

benben Eigenthumlichkeiten beiber in biesem Punkte bemerk-Denn mabrend Platon feinen Schwung in Die Belt ber Ibeen nimmt, finbet Ariftoteles es rathlich, uns in ber finnlichen Welt festzuhalten und auf bas gurudzugehn, mas uns als ein Wefen offenbar ift und ben Ginnen als ein foldes fich vertundet. Da finbet er nun nothig gu bemerten, bag bie Form ober bie Birflichkeit bes Geins ober auch bie Ibee in allen Dingen, welche werben, eine finnliche Bebingung babe, und nicht von ber Materie ober von bem Bermogen, ju fein ober auch nicht ju fein, getrennt merben tonne, außer nur bem Begriffe nach '), b. b. in ber Borftellung. Und hieran finbet er fich genothigt um fo fefter zu halten, als auch in ber Begriffsertidrung, welche boch bas Wefen ausbrudt, nicht nur bie Form angegeben wirb, sondern auch einige Theile bes Materiellen mit beigemifcht find 1). Ariftoteles berührt hiermit eine Schwierigkeit, welche ichon mehrmals angeregt worben war, feiner Unficht nach aber bisber noch feine befriedigende Losung gefunden batte. Da nemlich bie Begriffserklarung aus ber Gattung und bem Unterschiebe aus fammengefett ift, fo fragt es fich, wie aus biefen beiben ein folches Gins entfteht, bag es bie Ginheit bes Befens ausbruden tann, und warum nicht vielmehr bas Wefen zweies ift, bie Gattung und ber Unterschieb, ba beibe in

Met. VIII, 1. ὁ λόγος καὶ ἡ μορφή, δ τόδε τι δν τῷ λόγῳ χωριστών ἐστι. Phys. II, 1. ἡ μορφή καὶ τὸ εἴδος οὐ χωριστὸν δν ἀλὶ ἡ κατὰ τὸν λόγον.

<sup>2)</sup> Phys. II, 9. ἔστι γὰρ καὶ ἐν τῷ λόγῳ ἔνια μόρια ὡς ὅλη τοῦ λόγου. Met. VIII, 6. καὶ ἀεὶ τοῦ λόγου τὸ μὲν ὅλη, τὸ ὅ ἔνέργειά ἔστιν, οἶον ὁ κύκλος σχῆμα ἔπέπεδον.

seinem Begriffe enthalten. Diese Schwierigkeit, lehrt Aristoteles\*), kann nur aus bem Unterschiede zwischen Materie
und Form des Wesens gelöst werden. Sattung und Unterschied gehören zusammen, wie Naterie und Form, und
bilden eine Einheit des Sebankens, wie Materie und Form
eine Einheit des Seienden bilden; diese können im stantischen Wesen nicht von einander getrennt werden, weil beibe
dasselbe bezeichnen, das Eine dem Vermögen, das Andere
der Wirklichkeit nach, denn Vermögen und Wirklichkeit
sind im Sinnlichen immer mit einander verbunden und gewissermaaßen eins. In diese Lösung reiht sich aber die
Frage an, was in der Begriffserklarung die Form und
was die Naterie bezeichne. Aristoteles entscheldet sich dassür, daß die Gattung, insosern sie das zu Grunde Liegende,
an sich Unbestimmte ausdrückt, die Naterie, der Unterschieb

<sup>\*)</sup> Met. VII, 12. 1/yw de ταύτην την ἀπορίαν, dià τί ποτε ξη έστιη οξ του λόγου όρισμόν είναι φαμεν' ρίον του άνθρώπου τὸ ζώον δίπουν (ἔστω γὰρ οὖτος αὐτοῦ λόγος). διὰ tí độ toữto ly lotty, áll có nollá, twoy xal dinour; — δει δέ γε ξε είναι σσα τῷ ὁρισμῷ· ὁ γὰρ ὁρισμὸς λόγος τίς Estiv els nat olstas. — — tolv svolv de to mer siapopá, to δε γένος. - - ει ούν το γένος απλώς μή έστε παρά τα ώς ytrous eldn, h et fore utr, oc the d' forer (h mir yat word ytrog zal bin, at de diagogal tà cidn zal tà groizcia ex rauτης ποιούσιν). φανερόν δει ό όρισμός έστιν ό έκ τών διαφοear loyos. Ib. VIII, 6. et of torer, wante leyouar, to uer ύλη, τὸ δὲ μορφή, και τὸ μὶν δυνάμει, τὸ δ' ἔνεργεία, οὐκέτι ἀπορία δόξειεν αν είναι το ζητούμενον. — — ούκέτι δ . ή άπορία φαίνεται, δει το μέν ύλη, το δε μορφή. τι οδν τούτου αξειον, του το δυνάμει δν ένεργείς είναι, παρά το noigan er baois tail yéreais; obble yap tain altior Esegor tou the devaute opaiour trepreta that opaiour, this tout ήν το εί ήν είναι έχαι έροι. — — καλ το συνάμει καλ το ένερyely by muc bosiv.

bagegen, welcher bas einzelne und bestimmte Wesen bildet, die Korm in der Begrifserklarung vertrete. Wir erkensnen hierin wieder die Richtung des Aristoteles auf die Erskenptniß des Einzelnen und auf die Erklarung der Erscheis nungen durch die einzelnen Wesen. Deswegen scheut er sich auch zuzugeden, die Materie sei Grund der Bielheitz vielmehr mache eine Materie nur ein Wesen, durch das aber, was die Karm hervordringe, würden mehrere Wesen. und die Wirklichkeit der Korm trenne Eins von dem Andern. Damit hängt uuch zusammen, daß Aristoteles geneigt ist, die Begrifserklarung auf den letzen Unterschied zurückzussichen, und so auch das Wesen, sosen ist hauptsächlich in der Korm gegründet ist, allein im letzen Unterschiede ges gründet surden will. Wir müssen aber auch hierin wies

<sup>1)</sup> Met. VII, 12; VIII, 2. ξοικε γάρ ὁ μέν διὰ τῶν διαφορῶν λόγος τοῦ εξδους καὶ τῆς ἐνεργείας είναι, ἡ ở ἐκ τῶν ἐνυπαρχόντων τῆς ὅλης μᾶλλον. Το. Χ, 8. τὸ δὲ γένος ὅλη, οῦ ἰέγεται γένος. De part. an. I, 8. ἔστι ở ἡ διαφορὰ τὸ είδος ἔν τῆ ὅλη. Cf. met. III, 8; V, 28; de gen. et corr. 1, 7.

<sup>2)</sup> Met. I, 6. φαίνεται δ' ξα μιᾶς ὕλης μία τράπεζα, δ δὲ τὸ εἰδος ἐπιφέρων εἰς ῶν πολλὰς ποιεῖ. ὁμοίως δ' ἔχει καὶ τὸ ἄρρεν πρὸς τὸ Ͽῆλυ· τὸ 'μὲν γὰρ Ͽῆλυ ὑπὸ μιᾶς πληροῦ-ται ὀχείας, τὸ δ' ἄρρεν πολλὰ πληροῦ· καίτοι ταῦτα μιμήματα τοῦν ἀρχῶν ἐκείνων ἐστί.

<sup>3)</sup> Ib. VII, 13. ή γὰρ ἐντελέχεια χωρίζει. CL ib. IX, 9. εὐρίσκεται δὰ καὶ τὰ διαγράμματα ἐνεργεία. διαιρούντες γὰρ εὐρίσκουσιν. Die Energie verhalt sich zum δυναιόν, wie τὰ ἀποκεκριμένον ἐκ τῆς ὕλης πρὸς τὴν ὅλην. S. Troudolonb. in Arist. de an. p. 802.

<sup>4)</sup> Ib. VII, 12. ή τελευταία διαφορά ή ούσία τοῦ πρόγματος Ισται καλ ὁ ὁρισμός. — - ἐὰν μὲν δὴ διαφορᾶς διαψορὰ γίγνηται, μία ἔσται ἡ τελευταία τὸ εἶδος καὶ ἡ οὐσία.

ber nur einen einseitigen Ausbruck ber Aristotelischen Anssicht erkennen; benn wenn er Alles überlegt, so besteht ihm boch die Begriffserklärung nicht in dem Unterschiede allein, sondern nur hauptsächlich, indem zu dem Unterschiede die Sattung hinzugesügt-werden muß, und so ist auch das Wesen nicht allein in der Form, sondern auch in der Masterie gegründet, oder es ist ein aus Materie und Form Zusammengesetztes \*).

Ehe wir die Begriffe der Materie und der Form verslassen, mussen wir noch einige Punkte berühren, welche zur Erläuterung ihres Gebrauchs beim Aristoteles dienen können. Es ist offendar, daß bei der Anwendung derselben auf Gegenstände unserer Erkenntniß, welche in das Gediet des Sinnlichen fallen, beide Begriffe nur beziehungsweise eine Bedeutung haben, weil ein jedes Sinnliche Form und Materie in sich vereinend in Beziehung auf das Eine eine Form, in Beziehung auf das Andere eine Materie genannt werden kann. So ist das Erz zwar eine Materie in Beziehung auf die Wildsalle, welche daraus gebildet werden kann, eine Form dagegen in Beziehung auf das Element, aus welchem es geworden. Daher gehen diese Begriffe anch in einander über und bezeichnen dasselbe, nur von zwei verschiedenen Punkten aus ausgesaßt. Dies bezeichnet

11 /

Cf. de gen an. II, S. 1à d' l'diév fore và éxistes vije yerf-

<sup>&</sup>quot;) Met. VIII, 3; phys. I, 7. Aristoteles nimmt brei Begriffserklarungen an, von welchen aber zwei unvollkommen sind, und entweber nur bie Form, ober nur bie Materie angeben; nur bie britte ist vollkommen, welche beibe Bestandtheile umfaßt. Met. VIII, 2; cf. anal. post. II, 10.

Ariftoteles baburch, bag er gwei Arten ber Materie ober bes Bermogens und zwei Arten ber Form ober ber Birtlichkeit unterscheibet. Er entwickelt ben Unterschieb, wie er pflegt, an gewiffen ftebenben Beifpielen. In einem anbern Sinne, fpricht er, wurde man von einem Knaben fagen, er habe bas Wermogen, ein Deer gu führen, in einem andern Sinne von bem Manne, fo wie man auch in einem anbern Sinne einen Bernenben einen bem Bermogen nach Biffenben nennen burfe, in einem anbern Ginne bagegen einen fcon Biffenden, welcher aber fo eben nicht miffen-Schaftlich benft. Jenen zwei Arten ber Materie entsprechen zwei Arten ber Form, von welchen bie eine zwar eine Birtlichteit, aber nicht fo eben in Thatigleit ift, wahrenb bie andere außer ber Wirklichkeit auch bie entsprechenbe Thatigkeit bat. Go befist Jemand die Biffenschaft, ohne fo eben gu miffen, ein Unberer aber befigt bie Biffenfchaft und weiß auch fo eben \*). Hier treffen nun Materie und Form mit einander gufammen und baffelbe ift Materie in ber zweiten Bebeutung, mas Form in ber erften Bebentung ift. Daber pflegt auch wohl Weiftoteles biefen Uebergang bes einen Begriffs in ben anbern burch mehrere

<sup>\*)</sup> Phys. VIII, 6. έστι δε δυνάμει άλλως ὁ μανθάνων επιστήμων καὶ ὁ έχων ήδη καὶ μὴ θεωρών κτὶ. De an. II, 5. οὐχ ἀπλοῦ ὅντος τοῦ δυνάμει λεγομένου, ἀλλὰ τοῦ μὲν ώσπερ ῶν εξποιμεν τὸν παϊδα δύνασθαι στρατηγείν, τοῦ δὲ ὡς τὸν ἐν ἡλικία ὅντα. Ib. c. 1. τὸ δ' εἰδος ἐντελέχεια καὶ τοῦτο διχῶς, τὸ μὲν ὡς ἐπιστήμη, τὸ δ' ὡς τὸ θεωρείν. Υκοάρ πιέρτ Grabe in biefem βεκβάξταί[]ε werben angegeben de gen. an. II, 1. ἐγγυτέρω δὲ καὶ πορρωτέρω αὐτὸ αὐτοῦ ἐνδέχεται εἶναι δυνάμει, ὥσπερ ὁ καθείδων γεωμέτρης τοῦ ἐγρηγορότος πορρωτέρω καὶ οὖτος τοῦ θεωροῦντος.

Grabe zu verfolgen und spricht bavon, wie eine Materie der Form naher ist, als die andere. Es ist klar, daß es dieser Denkart gemäß ist, so wie eine erste Materie gesetzt wird, welche schlechthin nicht Form ist, so auch eine letzte Form zu suchen, welche schlechthin nicht Materie, sondern reine Form ist; Alles aber, was in der Mitte zwischen diesen beiden außersten Endpunkten liegt, muß in der einen Rücksicht als Materie, in der andern Rücksicht als Form gelten.

Einem Danne, welcher wie Ariftoteles von ber gelehrten Renntniß ber frubern Philosophie in feinen Untersuchungen auszugehn pflegte, mußten bie wichtigften Begriffe feiner Lehre auch mit ben Fragen, welche bie fruhern Phis lofophen beschäftigt hatten, in bie mannigfaltigfte Berbinbung treten. Go ging es ibm auch mit bem Begriffe ber Raterie. Dan tann febr gut bemerten, wie berfelbe burch feine Berenupfung mit gewiffen Lieblingsunterfuchungen ber Griechen burch mancherlei Beziehungen bereichert wird. Urfprünglich war ber Wegriff ber Materie bem Aristoteles bagu bestimmt, ben unbestimmten Grund bes finnlichen Berbens ju bezeichnen; ben Gebanten eines folden Grunbes fleigerte Ariftoteles ju volliger Allgemeinheit, indem er ibn auf ben Begriff eines allgemeinen Bermogens ju fein gurudführte. Dit folder Bestimmtheit und fo losgeloff bon aller Form war biefer Begriff noch nicht bervorges treten, wiewohl wir schon die Pythagoreer und noch mehr ben Platon auf bem Wege gu ihm gefunden haben. Aris ftoteles weicht vom Platon bauptfachlich nur barin ab, daß er nicht wie sein Lehrer noch einen Grund der Materie fuchte. So wie aber Platon bas Sein ber Materie

in bem Berhaltniffe ber Ibeen zu einander zu finden glaubte, fo bentt auch Ariftoteles bie Materie nur als ein Berbalts nismäßiges. Das Materielle ift nichts an und für fich '); nur in ber Beziehung zu ber Form tann fie gebacht werben, benn für eine anbere Form ift ein anberer Stoff 2). Dies flimmt nun wohl mit bem Begriffe bes Ariftoteles nso fern überein, als in bem allgemeinen Bermogen immer mur etwas gebacht werben fann, was für eine gewiffe Wirklichkeit ein Bermogen ift; es verknupft fich bamit aber auch bie fcon fruber ermabnte Unficht, bag auch bas Bufällige in ber Materie feinen letten Grund finde, weil bas Bufallige in einem Berbaltniffe beftebt ), und hierin erhalt nun offenbar ber Begriff ber Materie einen Bufat, ber nicht in feiner urfprunglichen Beftimmung liegt; benn bas Bermogen, so unbestimmt es auch fein mag, kann boch ben Bestimmungen eines orbnenben Gefetes fich nicht ent= gieben. Es verbindet fich bier mit biefem Begriffe gang im Gebeim bie Worftellung eines Biberftanbes, welchen ble Materie ber Form entgegenfest, und baber auch eines für ben Berftand Unbegreiflichen.

So findet Aristoteles überhaupt in der Materie, welche sich überall einmischt, die Grenze der Wissenschaft, von welcher er nicht lostommen kann. Die einzelnen Wesen sind uns in demselben Maasse nicht exkennban, in welchem sie das Materielle in sich tragen; sie sind ihrem Unter-

<sup>1)</sup> Met. VII, 10. 10 d' ûlinêr vêdénere mad' aûrê le-

<sup>2)</sup> Phys. II, 2. Ετι δέ των πρός τι ή ύλη· άλλφ γάρ είδει - Είλη ύλη.

<sup>5)</sup> Met. V, 15.

fdiebe nach nicht begreiflich, weil fie nur bem Rorper und ber Materie nach von einander verschieben finb '). Beim Platon und bei ben Pothagoreern ftanb ber Begriff bes Sinnlichen und Materiellen in Berbinbung mit bem Begriffe bes Unenblichen, und auch bies nimmt Ariftoteles auf, welchem bas Unendliche auch bas Unertennbare ift. Dag wir ein Unenbliches gu feben baben, geht ihm aus ben Lebren ber frühern Philosophen bervor, welche baffelbe theils aus bem unenblichen Fortgange ber Beit, theils aus ber unenblichen Theilbarteit bes Raumlichen, theils aus bem unaufhörlichen Werben ber Dinge, aus ber Rothwens bigfeit, baf ein jebes Begrengte von etwas begrengt werbe, und vorzüglich baraus, bag fiber eine jebe gebachte Große binaus etwas Größeres gebacht werben tonne, abgeleitet batten "). Die Untersuchungen hieruber gehoren gum Theil allein ber Phyfit an. Im Allgemeinen aber, womit wir uns bier gu beschaftigen baben, ift es flar, bag wir bas Unenbliche anertennen muffen und zwar als einen Grund ber Dinge, benn es tann nicht von einem Anbern begrünbet werben, weil es fonft in biefem feine Grenze haben wurde "). Fur fich ift es aber auch nicht zu benten;

<sup>1)</sup> Met. VII, 11. ταύτης (ec. τῆς οὐσίας τῆς συνόλης) dê γ' ἐστι πως λόγος καλ σὐκ ἔστι, μετὰ μὲν γὰρ τῆς ὅλης οὐκ ἔστιν (ἀόριστον γάρ) 'κατὰ τὴν πρώτην d' οὐσίαν ἔστιν, οἰον ἀνθρώπου ὁ τῆς ψυχῆς λόγος. Ib. K, 9. οὐ ποιεῖ dè dιαφορὰν ἡ ὅλη. οὐκ ἀνθρώπου γὰρ εἴδη εἰσιν οἱ ἄνθρωποι. διὰ τοῦτο καίτοι ἔτεραι αἱ σάρκες καλ τὰ ἀστᾶ, ἔξ ὧν ὅδε καλ δόε, ἀλλὰ τὸ σύνολον ἔτερον μέν, εἴδει d' οὐχ ἔτερον. Φίετία wirb also ber Brunbsah beschrintt, baß ber Unterschieb unb bas Sigenthümliche in ber Form liegt.

<sup>2)</sup> Phys. III, 4.

<sup>5)</sup> L. l. εὐλόγως δὲ καὶ ἀρχήν αὐτὸ τιθέασι πάντες οῦτε

benn es ift nur als eine Beschaffenheit ber ausgebehnten Große ober ber Menge und baber mochte man glauben, es tonne nur als eine Bestimmung an einem Anbern fein. Aber auch wieber als eine Bestimmung an einem Anbern läßt es fich nicht benten, ba es fonft nicht ein Grund fein murbe, fonbern bas, an welchem es Beftimmung ift, als fein Grund angefebn werben mußte '). Da also bas Unenbliche weber als Befen, noch als Bestimmung eines Wefens gebacht werben tann, fo bleibt nur übrig, bag es nur bem Bermogen nach fei; es befteht barin, bag man immer mehr und mehr nehmen tann, fowohl im Singu= fügen, als im Davonnehmen, fo bag man nie zu Ende Das, was ber Birtlichteit nach genommen ift, wird immer ein Begrengtes fein, aber immer ein anderes und anderes Begrenztes; bagegen tann bies Berfahren burch Busegen und Wegnehmen immer weiter geführt werben, benn fonft wurbe es einen Anfang und ein Enbe ber Beit geben und bie ausgebehnten Großen murben nicht in Größen getheilt werben und bie Bablen wurben nicht in bas Unenbliche reichen; baber ift benn allerbings bas Un= enbliche gewiffermaagen, aber nur bem Bermogen nach und zwar einem Bermogen nach, welches nie gur Birtlichfeit tommen tann, und Grund ift es als bie unbeftimmte Urfache, die Materie 2). Desmegen wird bas

ος φυείδου ος κρατικ φόχι, εξύ λφό φι ας τος πείσες καπικ υγήκ ος φόχιμε, φυακτα λφό ή φόχη ή εξ φόχης, τος λφό πατώκ ας το ογοκ τε εγκαι' οχιε αγγύκ ας τός ήμφόχεικ ος-

<sup>1)</sup> Ib. c. 5.

<sup>2)</sup> L. I. àll' àdérator to értelexela or aneigor nocèr yée ti elvai àrayzalor. Ib. c. 6. oti d', el jih Ectiv anei-

Unenbliche auch ein Ungeworbenes und Unvergängliches genannt, so wie die Materie \*).

In Diefer Lehre tritt nun erft recht bie Grenze ber Biffenschaft in einem nicht eben glanzenden Lichte bervor. Denn wenn in bem Borigen Die Materie, fofern fie noch nicht gur Form geworben, als etwas Unerfennbares erfchien; fo konnte uns boch bie hoffnung troften, bag ir= gend einmal und immer mehr fie zur Form und zur Wirts lichfeit fommen werbe; bier aber vergeht uns auch biefe Soffnung, inbem uns gefagt wird, bag bie Materie nies mals gang jur Birflichfeit und mithin auch niemals gang gur Erfenntniß tommen tonne. Diefe Unnahme eines Unenblichen flicht febr fcharf gegen bie Scheu bes Ariftoteles vor bem Unenblichen als bem Unerfermbaren ab, boch mochte es fich ihm gum Theil verbergen, wie er bamit gegen feine eigene Reigung ftritt, indem es ihm icheinen fonnte, als wenn boch bas Unendliche und Unertennbare nur als bem Bermogen nach vorhanden angesehn wurde,

φον άπλως, πολλά ἀδύνατα συμβαίνει δήλον. τοῦ τε γὰρ χρότου ἐσται τις ἀρχὴ καὶ τελευτή, καὶ τὰ μεγέθη οὐ διαιρετά
εἰ; μέγεθος, καὶ ἀριθμός οὐκ ἔσται ἄπειρος. — — λείπεται
οὐν δυνάμει είναι τὸ ἄπειρον. οὐ δεῖ δὲ τὸ δυνάμει ὅν λαμβάνειν, ὥσπερ εὶ δυνατὸν τοῦτ ἀνδριάντα είναι, ὡς καὶ ἔσται
τοῦτ ἀνδριάς, οὕτω καὶ ἄπειρόν τι, ὁ ἔσται ἐνεργεία ἀλλ
ἐπεὶ πολλαχῶς τὸ είναι, ὥσπερ ἡ ἡμέρα ἔστὶ καὶ ὁ ἀγών τῷ
ἀεὶ ἄλλο καὶ ἄλλο γίγνεσθαι, οῦτω καὶ τὸ ἄπειρον. — — ὅλως
μὲν γὰρ οῦτως ἔστὶ τὸ ἄπειρον τῷ ἀεὶ ἄλλο καὶ ἄλλο λαμβάνεσθαι καὶ τὸ λὰμβανόμενον μὲν ἀεὶ πεπερασμένον είναι, ἀλλ
ἀεί γε ἔτερον καὶ ἔτερον. Ιὸ. c. 7, φανερὸν ὅτι ὡς ῦλη τὸ
πκιρόν ἔστιν αἴτιον. De gen. et cort. I, 3; mọt. XI, 10.

<sup>\*)</sup> Phys. I, 9; III, 4; met. III, 4.

während dabei die Erfennbarteit des Birklichen bestehen tonne.

Allein wenn von dieser Seite der Begriff der Mates
rie dem Verneinenden sich zuzuwenden scheint, so läßt sich
doch von der andern Seite nicht verkennen, daß er auch
auf eine bejahende Weise in die Erklärung der Erscheinuns
gen eingreist. Iwar indem Aristoteles streng an den Ses
gensah zwischen Vermögen und Wirklichkeit sich hält, wis
derspricht er der Ansicht der Pythagoreer und Platoniker,
daß in dem Unendlichen oder in der Naterie das Bose
liege; vielmehr sie sei das Vermögen sowohl zum Bosen,
als zum Suten und zwar schlechter als die Form und die Wirklichkeit, indem sie beides zugleich, Sutes und Boses,
in sich verschließe, aber doch sei nichts Boses außer den
sinnlichen Dingen als ihr Grund und das Bose sei nichts
Ewiges, kein Grund, sondern es werde nur in der Ents
wicklung der Gegensähe, welche in der Naterie liegen \*).

<sup>\*)</sup> Phys. I, 9. örrog yáp ripog seloù nal dyasoù nal έφετου το μέν έναντίον αὐτῷ φαμέν είναι, το δέ, δ πέφυπεν έφίεσθαι καλ δρέγεσθαι αὐτοῦ κατά την αύτοῦ φύσιν (ac. την ύλην). — — ἀλλὰ τουτ' ἔστιν ἡ ύλη οδσπερ ἄν εἰ θῆλυ ἄρρενος καὶ αἰσχεὸν καλοῦ: πλην οὐ καθ' αὐτὸ αἰσχεόν, ἀλλα πατά συμβεβηπός, οὐδὲ θήλυ, άλλὰ πατά συμβεβηπός. ΙΧ, 9. δτι δε και βελτίων και τιμιωτέρα τής σπουδαίας δυνάμεως ή ενέργεια, επ τώνδε δήλον. δσα γάρ πατά το δύνασθαι λέγεται, ταὐτόν έστι δυνατόν τάναντία. — — το μέν οὖν δύγασθαι τάναγτία διμα υπάρχει, τὰ δ' έναντία διμα ἀδύνατον. καλ τὰς ἐντργείας δὲ ἄμα ἀδύνατον ὑπάρχειν , οἶον ὑγιαίνειν καλ κάμνειν. ώσε ανάγκη τούτων θάτερον είναι τάγαθόν, τό de dúradem apolas apparecor à adderecor à aca érécreu feltlor. dráyny de nal Ent tor namor to telos nal thr everγειαν είναι χείρον της δυνάμεως. το γάρ δυνάμενον ταθεό ἄμ~ φω τάναντία. δήλον άρα, δτι ούκ έστι το κακόν παρά τα

Aber indem er bies festzuhalten suchte, ftellte fich ihm auch bie Materie nicht mehr als im Gegenfat gegen bas Bahre und Bejahte bar, und fie nimmt felbft bie Art eines Bejaheten an. Dies verzweigt fich ihm noch mit anbern Lehren ber frubern Philosophen. Ariftoteles fand, bag man aus entgegengesetten Grunben bie Ericheinungen abgeleitet habe, aus ber Form und ber Materie; aber er bemerfte, daß es eine Schwierigkeit habe fich ju erklaren, wie Ents gegengefehtes auf Entgegengefehtes wirken und von Ents gegengesettem leiben fonne. Ueberbies fei bem Befen als bem jum Grunde Liegenben nichts entgegengesetzt und aus bem jum Grunde Liegenden muffe boch Alles werben. Des wegen wollte er ben Gegensat zwischen ber Materie und ber Form nicht in ber Art anerkennen, wie er von ben Frühern angenommen worden war, vielmehr brei Grunde feben, von welchen ber eine bem anbern entgegengefest ware, ber britte aber bas jum Grunbe Liegende, welches Die entgegengesetten Bestimmungen annimmt \*). Bei einem jeben Werben ift zu unterscheiben bas Werbenbe und bas was biefes wirb; biefes aber ift von zweierlei Art, theils bas bein Berbenben jum Grunde Liegenbe, theils bas ibm Entgegengefette; benn Alles wird aus bem Entgegengefet: ten, und wenn die Form ober Gestalt ober Ordnung bas Berbenbe ift, fo ift bas Entgegengefeste, aus welchem jene werben, bie Formlofigfeit, Geftaltlofigfeit und Drbnungs-

πράγματα. δατερον γάρ τῆ φύσει τὰ κακὸν τῆς δυνάμεως. οὐκ ἄρα οὐδ' ἐν τοῖς ἐξ ἀρχῆς καὶ τοῖς ἀἔδίοις οὐθέν ἐστιν αὐτε κακὸν οὕτε ἀμάρτημα οὕτε διεφθαρμένου.

<sup>\*)</sup> Phys. I, 6.

Losigkeit, bas zum Grunde Liegende aber ist die Materie '): Demnach, sagt Aristoteles, kann man die Principien der Dinge theils zwei, die Form und die Materie nennen, theils auch drei, denn das, woraus das Werdende wird, ist nicht nur als zum Grunde Liegendes Materie, sondern auch als der Form Entgegengesetzes Beraudung (στέρησις), jenes aber an sich, dieses dagegen nur beziehungsweise '). In dieser Darstellungsweise tritt nun die Materie nicht an und sür sich der Form entgegen, sondern nur die Beraudung, welche wie ein dritter Grund angesehn wird, ist der Form entgegengesetzt '); aber die erste Materie ist auch gewissers maaßen mit der Beraudung eins, denn ihr kommt die Beraudung zu, nur nicht an sich oder als ihr Wesen, sons dern nur als ein ihr Unwesentliches, und so ist auch die

<sup>1)</sup> Ib. c. 7. καὶ ἔστι μέν τι τὸ γιγνόμενον, ἔστι δέ τι, δ 
ἀντικείμενον. λέγω δὲ ἀντικείσθαι μὲν τὸ ἄμουσον, ὑποκείσθαι δὲ τὸν ἄνθρωπον. καὶ τὴν μὲν ἀσχημοσύνην καὶ τἠν 
ἀντικείμενον, λέγω δὲ ἀντικείσθαι μὲν τὸ ἄμουσον, ὑποκείτὸν λίθον ἢ τὸν χρυσὸν τὸ ὑποκείμενον, τὸν δὲ χαλκὸν ἢ 
τὸν λίθον ἢ τὸν χρυσὸν τὸ ὑποκείμενον.

<sup>5)</sup> Met. XII, 2. τρία δή τὰ αἴτια καὶ τρεῖς αἱ ἀρχαί, δύο μὲν ἡ ἐναντίωσις, ἡς τὸ μὲν λόγος καὶ εἶδος, τὸ δὲ στέρησις, τὸ δὲ τρίτον ἡ ὕλη. Œs ift mertwirbig, wie Aristoteles zuweilen mit ben Borten spielt. Man vergleiche folgende Stellen: Met. X, 4. πρώτη δ' ἐναντίωσις ἔξις καὶ στέρησις ἐστιν. Ib. V, 12. στέρησις ἔστιν ἔξις πῶς. Phys. II, 1. ἡ δέ γε μορφή καὶ ἡ φύσις διχῶς λέγεται καὶ γὰρ ἡ στέρησις εἶδός πῶς ἐστιν.

Materie bas Richt : Seienbe nicht an fich, fonbern nur nes benbei, die Beraubung aber ift bas Nicht: Geiende an fich \*). Bielleicht wird Jemand biefen Unterschieb, welchen bier Aris Aoteles zwischen feiner Lehre und ben Deinungen früherer Philofophen fest, für etwas Unbebeutenbes anfehn, wenigftens fo weit er ben Platon betrifft, benn nach bem Platon wirbe bie Materie ichlechthin bas Richt= Seienbe als Subject, nach bem Ariftoteles bas Nicht : Seienbe als Prabicat fein. Allein so gang unbebeutenb ift biefer Unterschied boch nicht, benn außerbem bag ber Ariftotelische Begriff ber Materie baburch eines mehr bejahenben Befens wirb, tritt bamit auch bie Anficht bestimmter bervor, bag wegen ber beständigen Berbindung zwischen Materie und Beraubung bie erftere ber Grund ift, bag niemals bie Form in ber Materie gur volligen Birtlichfeit tommen tonne. Des: wegen ift bie Materie Urfache ber Mannigfaltigfeit; weil in ihr die Formen nicht vollständig und auf einmal sich ausbruden tonnen, fonbern immer in beschränkter Beise hervortreten muffen, mußten in verschiedener Materie verichiebene Kormen gur Wirklichkeit tommen. Dbgleich alfo die Form Grund ber bestimmten Bielheit in der einen Mas terie ift und bie Birklichkeit Scheibet, fo fieht boch Ariftoteles bie Form an fich als Eins an und leitet ben Grund, weswegen bie Form in vielerlei Formen fich barftellt, von ber Materie ab; benn wenn bie Materie Gins mare, wie bie Form, fo wurde bie lettere aus ber erftern nur Gins

<sup>\*)</sup> Phys. I, 9. ήμεζε γάρ όλην καλ στέρησιν έτερον είναι στική συμβεβηκός, την ξέτην, την δε στέρησιν καθ' σύτην.

ber Wirklichkeit nach gebildet haben '). Man kann nicht verkennen, daß hiernach die Materie eine wirkliche Ursache ist und thätig in die Bildung der Erscheinungen eingreist, wenn sie auch sonst nur als das Leidende gedacht wers den soll.

So wie wir nun gefehn haben, bag ber Begriff ber Materie im Berfolge ber Untersuchung noch zu mehrern Bestimmungen gelangt, so geschieht es nicht weniger bem Begriffe ber Form. Doch tann man biefen Begriff erft bann in feiner vollen Bebeutung überfebn, wenn man auch bas in die Untersuchung gezogen bat, was Aristoteles noch neben ber Materie und ber Rorm von anbern Grunben ber finnlichen Wefen lehrt. Benn er bie einzelnen finnli= chen Wefen als eine Bufammenfehung aus Materie und Form betrachtete, und bie Begriffserklarung als eine Bus fammenfetjung aus ber Battung und bem Unterschiebe, fo fonnte er zwar fagen, baf biefe von Ratur zufammenges boren und eine natürliche Ginbeit bilben, weil bie eine bas Bermogen und die andere die Birflichkeit in berfelben Art bezeichne; aber es blieb babei boch immer bie Frage, woburch benn beibe zusammenkommen, woburch bas Bermos gen gur Birtlichteit wirb. Dies ift bie Frage nach ber bewegenben Urfache "), indem Aristoteles bie Art, wie bie

<sup>1)</sup> Mot. XII, 2. ἐπεὶ διὰ τί ἔπειρα ἐγένετο, ἀλὶ' οὐχ ἔν; ὁ γὰρ νοῦς εἰς. ώστε εἰ καὶ ἡ ὕλη μία, ἐκεῖνο ἐγένετο ἐνεργεία, οὖ ἡ ὕλη ἦν δυνάμει. Cf. ib. VIII, 4; XII, 8. ἀλὶ' ὅσα ἀριθμῷ πολλά, ὕλην ἔχει. εἰς γὰρ λόγος πολλών οἰον ἀνθρώπου.

<sup>2)</sup> Met. VIII, 6. nal to devápes nal to évequela év nús letter. Évet altrer oddèr álle nlýr el te ús to myfoar éx durápeus els évequesar.

Form mit der Materie in Werdindung kommt, als eine Bewegung betrachtet, in dem weitern Sinne des Wortes, in welchem es von den alten Philosophen genommen zu werden pflegt. Die Materie dewegt sich nicht selbst, sons dem wird von einem andern dewegt 1). Wenn etwas wird, so wird es nicht nur aus etwas, sondern auch durch etwas "). Daher schließt sich an die Untersuchung über das Wesen, welches ein Zusammengesetztes aus Form und Materie ist, die Untersuchung über die bewegende Ursache an.

Die Bewegung betrachtet Aristoteles als ben Uebers gang vom Vermögen zur Wirklichkeit, gewissermaaßen aber ist sie selbst eine Wirklichkeit, boch nur die Wirklichkeit eines Nateriellen, sofern es ein Materielles, d. h. sofern es nur ein Rögliches ist. Die Wirklichkeit des Erzes z. B., sofern es Erz ist, ist nicht Bewegung, sondern nur sofern es ein dem Bermögen nach Seiendes ist, indem das Mögliche Birklichkeit nur in der Bewegung erhält. Durch diese Erklärung will Aristoteles die Schwierigkeiten vermeiden, welche man in dem Begriffe der Bewegung gefunden hatte; sie sei für ein Nicht-Seiendes oder für ein Undestimmtes

Ib. I, S. οὐ γὰς δὴ τό γε ὑποκείμενον κὐτό ποιεἰ μεταβάλλειν ἔσυτό.

<sup>2)</sup> lb. IV, 5. zal ti ylyvera, it ob ylyveral zal bo

<sup>5)</sup> Met. XI, 9. την του συνάμει, ή τοιουτόν έστιν, ένέςγυαν Μγω κίνησιν. — — λέγω δὲ τὸ ἢ ὧδε · ἔστι γὰρ ὁ χαλκὸς δυνάμει ἀνδριάς · ἀλλ ὁμως σὸχ ἡ του χαλκοῦ ἔντελέχεια,
ἡ χαλκός, κένησες ἐστιν. οὐ γὰρ ταὐτὸ χαλκῷ εἶνωι καλ δινάμει τινί, ἐπεὶ εἰ ταὐτὸν ἡν ἀπλῶς κατὰ τὸν λόγον, ἡν ἐν ἡ
τοῦ χαλκοῦ ἐντελέχεια κένησες τις. οὐκ ἔστι δὲ ταὐτό. — —
ἐπεὶ δὲ οὐ ταὐτόν, — — ἡ τοῦ δυνατοῦ, ἢ δυνατόν, ἐντελέχεια κένησες ἐστιν. Φαβείδε phys. III, 1; VIII, 1.

gehalten worden, weil sie weber zu dem, was dem Bersmögen nach, noch zu dem, was der Wirklichkeit nach ist, gezählt werden könne; dies liege aber nur darin, daß sie eine unvollendete Wirklichkeit, eine Wirklichkeit und auch nicht eine Wirklichkeit ist, weil das Vermögende, dessen Wirklichkeit sie, noch nicht zur Wirklichkeit gekommen '). Es liegt aber hierin der Gedanke ausgedrückt, daß die Bewegung nur als eine Vermittlung des Vermögenden mit dem Wirklichen gedacht werden könne.

Das Vermögende hat num an sich nicht die Kraft sich zur Wirklichkeit zu machen, und so kann auch die Bewegung nicht von ihm ausgehn. Zwar lassen sich Wesesen denken, welche den Grund der Bewegung in sich selbst haben, aber in solchen muß doch ein Anderes das Bewegte und ein Anderes das Bewegende sein in Da also in der Materie der Grund der Bewegung nicht liegt, so muß er in der Form gesucht werden, und die bewegende Ursache muß ein der Wirklichkeit nach Seiendes sein in. Aristotes les sucht hierdei die Schwierigkeiten zu lösen, welche über die Frage entstanden waren, od das Leidende und das Thuende einander ähnlich ober unähnlich sein müßten.

<sup>1)</sup> Met. 1. 1. του δε δοκείν δόρισταν την κίνησιν είναι αξτιον, δτι ουτ' εξς δύναμιν των όντων, ουτ' εξς ενέργειαν έστι
τιον, δτι ουτ' εξς δύναμιν των όντων, ουτ' εξς ενέργειαν έστι
πιθέναι αὐτήν. ουτε γὰρ τὸ δυνατὸν ποσὸν είναι κινεῦτὰι ξξ
ἀνάγκης, ουτε τὸ ἐνεργεία ποσόν. ἢ τε κίνησις ἐνέργεια μὲν
δοκεῖ είναι τις, ἀτελης δέ' αξιιον δ' ὅτι ἀτελὲς τὸ δυνατόν,
οῦ ἐστὲν ἐνέργεια. — — ώστε λείπεται τὸ λεχθὲν είναι καὶ
ενέργειαν καὶ μὴ ἐνέργειαν τὴν εἰρημένην. Cf. phys. III, 2.

<sup>2)</sup> Phys. VII, 1; VIII, 5.

Phys. VIII, 5. τὸ đὰ πινοῦν ἦδη ἐνεργεία ἐστίν. Do an. II, 5. πάντα δὲ πάσχει καὶ πινεῖται ὑπό τοῦ ποιητικοῦ καὶ ἐνεργεία ὅντος.

Durchaus gleiche und ununterschiebene Dinge konnen nicht unter einander leiben und thun, benn wie follte fonft bas Eine mehr zu thun vermogen als bas Andere ? Eben fo wenig aber thun und leiden unter einander burchaus verschiedene Dinge, benn bas, was fich nicht in berfelben Sattung entgegengefest ift, tann nicht außer nur gufällig Eins burch bas Undere leiden. Daraus folgt nun, bag Leidenbes und Thuendes ber Gattung nach gleich fein muffen, ber Art nach aber ungleich und entgegengefett. Der Sattung nach bedeutet aber bem Ariftoteles ber Materie nach, ber Art nach bagegen ber Form nach, und ber lette Gegenfat wurde bier bie Form und bie Beraubung fein, fo bag im Allgemeinen gefagt werben mußte, ber Gegenfat amifchen bem Leibenben ober Bewegten und bem Thuenben ober bem Bewegenben werbe gurudgehn auf ben Gegen: fat zwifchen bem, mas bie Form noch nicht hat, boch bie Materie gur Form, und amifchen bern, mas icon biefe Form befigt \*). Wenn also bas aus Form und Materie gufammengefette Befen werben foll, fo muß vor feiner Ents ftehung icon ein Befen, mas feine gorm bat, vorhanden fein, welches die bewegende Urfache ift und jenes Wefen

<sup>\*)</sup> Do gon. et corr. I, 7. τό τε γάρ δμοιον καλ τὸ πάντη πάντως ἀδιάφορον εύλογον μὴ πάσχειν ὑπὸ τοῦ ὁμοίου μη
δέν τι γὰρ μᾶλλον θάτερον ἔσται ποιητικόν ἢ θάτερον; ——

τό τε παντελώς ἔτερον καλ μηδαμή ταὐτὸν ὡσαύτως —— οὐκ

ξίστησι γὰρ ἐαυτὰ τῆς φύσεως ὅσα μήτ' ἐναντία, μήτ' ἐξ

ἐναντίων ἐστίν. — — ἀνάγκη καλ τὸ ποιοῦν καλ τὰ πάσχον

τῷ γένει μὲν ὅμοιον είναι καλ τκὐτό, τῷ ở' εἴδει ἀνόμοιον

καλ ἐναντίον. — — ἔστι μὲν γὰρ ὡς ἡ ῦλη πάσχει, ἔστι δὲ

ὡς τὸ ἐναντίον.

hervorbringt '). Es ist hieraus auch klar, daß die Form und die Wirklichkeit früher sein muß, als die Materie oder bas Bermögen, wenigstens dem Begriffe nach, da sonst aus dem Bermögen oder der Materie keine Wirklichkeit hervorgehen könnte ').

Benn nun Ariftoteles fur eine jebe Bewegung eine fruber vorhandene bewegende Urfache fucht, welche fcon etwas Wirkliches ift, fo muß er baburch natürlicher Beife in bas Unenbliche gurudgeführt werben und er muß baber annehmen, baf bie Bewegung feinen Anfang babe. Goll eine Bewegung entflehn, fo muß ein Bewegliches und ein gu bewegen Bermogenbes vorhanden fein; es lagt fich aber nicht benten, bag beibe vorbanden maren, ohne in wechfelfeitige Thatigkeit zu treten; es muß also entweber immer Bewegung gewesen fein, ober por aller Bewegung muß bas Bewegliche ober auch bas zu bewegen Bermogenbe geworben fein; ein folches Werben mare aber felbft eine Bewegung, und es wurde alfo Bewegung vor ber Bewegung gewefen fein, welches unmöglich ift. Daber bleibt nur übrig anzunehmen, bag bie Bewegung ohne Anfang fei 3). Es liegt hierin nichts Unberes, als bas Suchen

<sup>1)</sup> Met. VII, 9. άλλ' Ιδιον τῆς οὐσίας ἐκ τούτων λαβεῖν ἔστιν, ὅτι ἀνάγκη προϋπάρχειν ἔτέραν οὐσίαν ἔντελεχεία οὖσαν, ἢ ποιεῖ.

<sup>2)</sup> Met. XII, 7.

<sup>3)</sup> Phys. VIII, 1. st μέν τοίνυν έγένειο των πινητών [και πινητικών] έκωστον, αναγκαϊον πρότερον της ληφθείσης άλλην γενέσθαι μεταβολήν και κίνησιν, καθ' ην έγένετο τὸ δυνατόν πινηθήναι η κινήσαι, εὶ δ' όντα προϋπήρχεν δεὶ κινήσεως μὴ ούσης, άλογον μέν φαίνεται. Beffet hat και κινητικών gestrichen. Gine Panbschrift hat κινητικών für κινητών, Gimplifics scheint Beides gelesen zu haben.

einer Urfache fur einen jeben vorhandenen Buftand, wie dies noch mehr baraus erhellt, daß Ariftoteles meint, wenn Rube vor ber Bewegung gewesen fein follte, fo wurbe man eine Urfache ju fegen haben, weswegen Rube, bie Beraubung ber Bewegung, gemefen fei; biefe Urfache murbe aber als aufgehoben gebacht werben muffen, ebe bie erfte Bewegung entfleben konnte; aufgehoben hatte fie jeboch nur werben konnen burch eine andere Bewegung und burch eine andere bewegende Urfache, fo bag alfo auch hiernach wieber eine Bewegung por ber erften Bewegung gewesen fein wurde '). Daffelbe fcheint bem Ariftoteles auch baraus ju folgen, bag bie Beit ungeworben fei; benn fie tonne nicht fein und nicht gebacht werben ohne bas Best; bas Best aber fei ein Mittleres zwischen ber vergangenen und der guffinftigen Beit, fo bag also bas Jest immer ein Wergangenes vorausfege, und weil bies für jebes Moment ber Beit gelte, auch fein Anfang ber Beit gebacht werben tome. Aus ber Unendlichkeit ber Beit aber folgt bem Ariftoteles auch die Unendlichkeit ber Bewegung, weil bie Beit nur eine gewiffe Bestimmung ber Bewegung ift "). Bei biefer

I. I. el yào τῶν μἐν κινητῶν ὅντων, τῶν δὲ κινητιτῶν, ὁτὲ μὲν ἔσται τι πρῶτον κινοῦν, τὸ dẽ κινούμενον, ὁτὲ
δὲ οἰθέν, ἀλλ' ἡρεμεῖ, ἀναγκαῖον τοῦτο μεταβάλλειν πρότετῆς κινήσεως στέρησις
τῆς κινήσεως στέρησις
τῆς κινήσεως δοτα πρὸ τῆς πρώτης μεταβολῆς ἔσται μεταβολὴ
πρατέρα.

<sup>2)</sup> L. l. ελ οὖν ἀδύνατόν ξατι καλ είναι καλ νοῆσαι χρόνον ἄνευ τοῦ νῦν, τὸ δὲ νῦν ἐστὶ μεσότης τις καλ ἀρχὴν καλ τελευτὴν ἔχον ἄμα, ἀρχὴν μὲν τοῦ ἐσομένου χρόνου, τελευτὴν ἐλ τοῦ παρελθόντος, ἀνάγκη ἀελ είναι χρόνον. — — ἀλλὰ μὴν είγε χρόνον, φανερὸν ὅτι ἀνάγκη είναι καλ κίνησιν, εἴπερ ὁ χρόνος πάθος τι κινήσεως.

Ansicht muß Aristoteles auch nicht nur die Unendlichkeit der Bewegung vom Frühern aus, sondern auch nach dem Spätern zu behaupten, und es gelten dieselben Gründe das sür, daß die Bewegung nie aushören werde, welche dasür angegeben werden, daß sie nie angefangen habe '). Es ist wohl kaum zu bemerken nöthig, daß diese Lehre auf das Genaueste mit der Ansicht zusammenhängt, daß die Matesrie din ewiger Grund der Dinge sei. Nur noch stärker als in dieser wird hier das Bekenntniß gethan, daß wir doch gewissermaaßen dei der Erklärung der Erscheinungen auf einen Rückgang in das Unendliche stoßen, denn eine jede Wirklichkeit hat ihren Grund in einer unendlichen Reihe vorangegangener Entwicklungen, so wie sie auch wies der eine solche Reihe nach sich zieht.

Mit dem Begriffe der bewegenden Ursache ist aber auch auf das Engste der Begriff des Zweckes oder der Endursache verdunden. Denn die dewegende Ursache bez zeichnet den Anfang, der Zweck aber das Ende der Beswegung, so daß die dewegende Ursache und die Endursache in einem ähnlichen Gegensate gegen einander stehn, wie die Materie und die Form?). Auch hierin machen die Grundssätze der Sokratischen Schule dem Aristoteles sich geltend, daß er einem jeden Werden einen Zweck beilegt und alle Bewegung ihm nach dem Guten strebt, es müßte denn sein, daß etwas nur aus Zufall geschähe, d. h. aus einer Urs

<sup>1)</sup> L. l.

<sup>2)</sup> Met. I, 3. τρίτην δὲ δθεν ἡ ἀρχὴ τῆς πινήσεως, τετάρτην δὲ τὴν ἀντικειμένην αἰτίαν ταύτη, τὸ οὖ ἔνεκα καλ τὰγαθόν (τέλος γὰρ γενέσεως καλ κινήσεως πάσης τοῦτ' ἔστι). Ib. III, 2.

sachen, welche nur nebenbei wirksam ist; benn nicht nur bas Werben, welches aus einem verständigen Rachbenken hervorgeht und durch Aunst bewirkt wird, sondern auch das natürliche Werden hat einen Iweck. Die Endursache in allem Geschehn zu ersorschen, erscheint dem Aristoteles als die höchste Aufgade der Missenschaft, denn Alles gesschieht des Iweckes wegen und die übrigen Wissenschaften müssen daher der Wissenschaft vom Iwecke und vom Gusten als ihrer Führerin wie Sklaven solgen und dürsen nicht ihr zu widersprechen wagen. Deswegen nennt er auch wohl die Endursache die erste Ursache, welche vor als len übrigen bestimmt werden müsse.

Die Frage, worin der Iwed des Werdens bestehe, muß, wenn von sinnlichen Wesen die Rede ist, schon aus dem Borigen beantwortet werden können. Denn die Bewegung soll die Verdindung der Materie mit der Form und damlt das Wesen hervordringen. Deswegen gilt dem Aristoteles das Platonische Wort, daß des Wesens wegen das Werben sei ), und weil alles Sein in dem Wesen gegründet, der Zwed aber das Sute ist, so ist auch das

<sup>1)</sup> Anal. post. II, 11. ώστε το τέλος άγκθον ἔνεκά του γίγνεται καὶ ἡ φύσει ἡ τέχνη ἀπό τύχης δ' δύθέν ἔνεκά του γίγνεται.

<sup>2)</sup> Mat. III, 2. ή μέν γάο άρχεκωτάτη και ήγεμονινωτάτη και ή ώσπερ δούλας οὐδ' ἀντειπεῖν τὰς ἄλλας ἐπιστήμας δίκαιον, ἡ τοῦ τέλους και τάγαθοῦ τοιαύτη· τούτου γὰρ ἔνεκα τάλλα. Ib. I, 2.

<sup>5)</sup> Phys. II, 9; de part, an. I, 1.

<sup>4)</sup> De gen. an. V, 1. τη φάρ οδοία ή γένασις άπολουθεί και της οδοίας Ένεκά έστιν, άλλ' οδη αύτη τη γενέσει.

Sein ber Broed und beffer als bas Richt=Sein +). Auch hierin zeigt fich, wie Mues bem Ariftoteles aus bem Ber, mogen beraus gur Birflichfeit ftrebt, welche in bem Bermogen angelegt ift. Da fich ihm aber bie Wirklichkeit vermittelft ber Bewegung erzeugt, fo kommt fie nothwendig mit ber Bewegung in bie unmittelbarfte Berbinbung, und indem die Reihe ber Bewegungen boch in das Unenbliche Fortbauert, muß bie Wirklichkeit und ber 3wed in ber Bewegung felbft fein. Deswegen macht Ariftoteles einen febr wefentlichen Unterschied zwischen zwei Arten ber Thatigfeiten, von welchen bie eine bas Biel und bie Bollenbung in fich hat, bie anbere aber nicht. Rach feiner Beife ers lautert er biefen Unterschieb burch Beifpiele. Bu ben Thatigfeiten ber erftern Art gehort bas Geben, bas Erfennen, bas Luft = Rublen, bas Leben und bas Gludfelig = Sein; in ihnen ift Thatigleit und Bollenbung jugleich, inbem mit bem Geben Gins ift bas Gefeben Daben, mit bem Ertennen bas Erkannt : Saben, mit bem Luft : Bublen bas Luft-Befühlt. Saben, jeber auch jugleich lebt und gelebt bat ober gludfelig ift und gludfelig gewefen ift. Ein Anderes bagegen findet bei andern Thatigfeiten fatt; benn wer lernt, hat noch nicht gelernt, wer gesund wirb, ift noch nicht gefund geworben und überhaupt mas bewegt wirdift noch nicht bewegt worben und was wird, ift noch nicht geworben; folche Thatigfeiten baben ihre Bollenbung und ihr Biel außer fich. Bede Thatigfeit ber erftern Art nennt nun Ariftoteles Energie und was er unter biefer verftebt,

<sup>\*)</sup> De gen. et cerr. H., 10. sélveur de cò siveu q cò µè siveu.

bas, verlangt er, soll aus den angegebenen Beispielen und beutlich werden; die andere Art der Thätigkeiten nennt er Bewegung oder unvollendete Energie, ein Uebergehen aus dem Bermögen zur Wirklichkeit, während in der Energie schon die Wirklichkeit und der Iwed sich vorsindet '). Diesser Unterschied ist der Lehre des Aristoteles wesentlich. Denn indem er in dem Wesen der Dinge ihre Bollendung sucht, welche aber vom Vermögen aus nur durch die Bewegung wird und in der Bewegung sich erhält, muß er nothwendig das noch unvollendete Dasein der Dinge von dem, in welchem sie das wirklich sind, nach welchem ihr Verzwögen stredt, unterscheiden und ihre Wirklichkeit muß ihm als eine Abätigkeit aus ihrem Vermögen heraus erscheinen, welche nicht Bewegung, sondern Ruhe in dem erreichten Iwede ist.

<sup>1)</sup> Met. IX, 6. πάσα γάς κίνησις άτελής, λοχνασία, μάθησις, βάδισις, ολκοδόμησις αὐται δὲ κινήσεις καὶ άτελεῖς γε.
οὐ γάς ἄμα βαδίζει καὶ βεβάδικεν, οὐδ' ολκοδομεῖ καὶ ψκοδόμηκεν, οὐδὲ γέγνεται καὶ γέγονεν καὶ κινείται καὶ κεκίνηκεν. — Εώρακε δὲ καὶ ἀρᾶ ἄμα τὸ αὐτὸ καὶ νοεῖ καὶ νενόηκε τὴν μὲν οὖν τοιαὐτην ἔνέργειαν λέγω, ἐκείνην δὲ κίνησιν τὸ μὲν οὖν ἐνεργεία τί τέ ἐψτι καὶ ποῖον, ἐκ τοὐτων
καὶ τῶν τοιούτων δῆλον ἡμῖν ἔστω. Τορ. VI, 8; eth. Nic.
VII, 18; phys. VIII, 5; de an. II, 5. In bet angeführten
Stelle bet Kopit wird bas ἐνεργεῖν von bem ἐνεργηκέναι ποάς
untasthieben, both nur sofern bas Lestere ein schon Bergangenes
bet Criteren bezeichnet. Sonft ift in bem ἐνεργεῖν bas ἐνευγηκένων
και enthalten.

<sup>2)</sup> Phys. VII, 3. the exerces oùn kare yévears. —— els de rà hoqueëx oùn kare yévears. Die Energie findet für die Bewegung statt, aber auch für die Undewegtheit. Eth. Nic. VII, 15. où yào moron nerhoenis karer kreopera, àllà nal dnerhoens. Dies glit für die Energie Gottes; sur de beweglichen Dinge ift die Undewegtheit Ruhe. Phys. III, 2.

Diese Unterscheidung bes Aristoteles zwischen ber Bewegung und ber Energie eröffnet ims einen weiten Blid in ben Beift feiner Lebre. Er erfcheint und auch bier wieber in bem Beffreben, bas Babre in allen Dingen recht feft gut tetten an bie veranberliche Mannigfaltigfeit ber Erfcheinungen. Deswegen ift ihm bie Birflichfeit, welche er gu ertennen fucht, und ber Bred gwar etwas von ber Bewegung und bem Werben Berfchiebenes, erfcheint ihm aber boch in ber genaueffen Berbinbung mit biefen. Denn bie Bewegung ift felbft eine Energie, boch eine noch nicht wollenbete, und bie Energie verbinbet in fich bie gegenwartige Bewegung mit ihrer Bollenbung; fie ift gugleich Ertennen und Erfannt Daben, Leben und Gelebt Daben. In bem Worte Energie liegt foon ausgebrudt, wie bet Imed und bas Babre in ber Erfcheinung nicht von bem Werben getrennt fein foll, fonbern gu benten ift ale ber bobere Grund bes Werbens im Berben felbft, als bas Ueberfinnliche im Sinnlichen. In Diefem Ginne fieht Die Energie ober Entelecbie bes Ariftoteles ber Platonifchen 3bee entgegen; benn wenn biefe als ein von allem Werben abgetrenntes, rein für fich beftebenbes und beharrliches Gein gebacht wirb, fo ift bagegen jene Grund eines Werbens und in bem Werben bas Babre. Es bilbet fich bier wieber berfelbe Begenfag nur in einer vollenbetern und bom Sinnlichen reinern Form aus, welcher in ber Bor- Gotraffiben Dbflofophie bie Deinungen über bie Frage getheilt batte, ob bas Weharrliche ober bas Werbenbe bas Wahre fei.

Hier haben wir nun bie vier Ursachen zusammen, welche Aristoteles, als zur Erklarung ber Wesen und ihrer Erscheinung nothig, neben einander zu ftellen pflegt, Die

materielle, die formelle, die bewegende und die End Urfache 1). Diese vier Ursachen find wirdsam in einem jeben finnlichen Befen. Denn obne Materie tann nichts fein, was irgend eine Art bes Werdens hat, und eine Form muß an tinem jeben wirklichen Dinge hervergebracht worden fein, bervorgebracht aber konnte fie nur werben burch eine bewegende Urfache, und enblich bilbet fich auch, wenn wie auf die erfte Urfache zurückgehn, Alles eines Amedes wegen, benn ber Jufall und bas Glud find nicht fcblechthin Urfache, fonbern nur nebenbei 1). Bwar fcheint es jumeilen, als wenn Arifioteles auch mohl Dinge annahme, benen irgend eine ber vier Urfachen nicht gufame, allein alsbann væfteht er unter folden Dingen nicht Befen, fondern nur etwas, waß an einem Wefen ift 3). Dagegen für ein jebes phyfifches ober bem Berben unterworfenes Wefen muß man alle vier Urfachen fuchen, wenn man eine vollständige Ainficht in baffeibe gewinnen mil ").

<sup>1)</sup> An. post. II, 11; met. I, 3; phys. 41, 5; 7; de gen. an. I, 1.

<sup>2)</sup> Phys. II, 6. καὶ ξατιν τος αλθέν από τύχης δύξειεν Εν γίγνεσών: - - έατι μέν γέρ τος γήγνηται από τύχης κατά συμβεβηκός γάρ γίγνεται καὶ ξατιν αξτιον τὸς συμβεβηπὸς ἡ τύχη, τὸς δ' ἀπλῶς οὐδενός.

<sup>8)</sup> Ib. VIII, 4; 4.

<sup>4)</sup> Ib. VIII, 4. δταν δή τις ζητή, τέ το αξτιον, έπελ πλεονεχώς τὰ κέτια λέγεται, πάρας βεῖ λέγειν τὰς ἐνθεχομέ— • νεας εἰτίας • οἰον ἀνθρώπου τές αἰτία ὡς ὅλη; ἀρα τὰ καταμή— νια; τέ δ' ὡς κινοῦν; ἄρα τὸ σπέρμα; τέ δ' ὡς τὸ εἰδος; τὸ τέ ἡν εἰναι. τέ δ' ὡς οὐ ἔνεκα; τὸ τέρος. — — περλ μὲν οὖν τὰς φυσικὰς οὐσίας καὶ γεννητὰς ἀνάγκη οὕτως μετιέναι, εἰ τως μέτεισιν ὁρθῶς, εἴπερ ἄρα αἴτιά τε ταῦνα καὶ τοσαῦτα καὶ ἐἐὶ τὰ κίτα τὰ καῦνα καὶ τοσαῦτα

Wenn baber auch bie vier Urfachen von einander gu unterscheiben finb, fo finb fie boch nicht von einander ges trennt als Urfachen bes Wefens zu betrachten, ja fie verhalten fich auch jum Theil fo zu einander, bag fie einen und benfelben Gegenftanb bebeuten und nur nach ber verfcbiebenen Rudficht, in welcher biefer Gegenftand gedacht wird, von einander unterschieben werben. Dies wird befonbers von der formellen Urfache und von bem 3wecke gu bemerten fein, von welchen Ariftoteles nicht felten behauptet, daß fie eins und baffelbe finb '), fo bag er guweilen fogar nur brei Urfachen gabit, indem er Form und Bred in Gins gufammengiebt 1). Bir muffen uns bierbei baran erinnern, bag bie Form bas reine Befen bezeichnet, fo wie es an und fur fich ohne bie materielle Grundlage, welche nur bas Bermagen jum Befen enthalt, als ein Mirfliches ift. Daber wird bie Form bas genannt, was etwas ohne Materie in Wahrheit ift (to ti for elvere); fie heißt der Begriff des Befens (λόγος της οὐσίας) ober auch nur bas Wefen schlechthin ). Run haben wir schon gefehn, daß bem Ariftoteles bie Bewegung und bas Berben nur ein Berhaltnismäßiges find, welches in Begiebung jum 3wed erft feine Bebeutung gewinnt. hier aber erfahren wir, bag ber 3med, welcher burch bas Berben erreicht werben foll, nichts Anberes ift, als bas von ber

<sup>2)</sup> De gen. et corr. l. l.

<sup>5)</sup> Met. 1, 3; VIII, 4; anal. post. II, 11; de gen. an. 1, 1.

Materie freie Befen ober bie reine Form, welche gwar immer in ben finnlichen Dingen mit ber Materie verbunben ift, aber boch von ber Materie unterschieben werden muß. wie ber 3weck von bem Mittel und ber Bebingung feiner Erreichung. Daber ift ihm die Ratur als Werben nichts als ber Weg zu ber Ratur, welche bas Was und bie Form ift '), und bie Form und ben Begriff bes reinen Befens nennt er auch wohl mit einem Platonischen Musbrucke bas Mufterbild, welchem bie Natur nachstrebt 2). Doch bas, was Ariftoteles mit benfelben Worten fagt, wie Platon, gilt ihm in einem andern Sinne; benn ihm ift ber Broed, wie früber gezeigt, auch in ber verwirklichenben Thatigkeit, in ber Energie. 3war unterscheibet er zwischen folden 3meden, welche in ber verwirklichenden Thatigkeit bestehn, und zwifchen anbern, welche gewiffe, außer ber Thatigleit liegende Berte bezeichnen 3); allein es ift of fenbar, bag folche Berte nur in einem untergeordneten Ginne Broede fein konnen, inden es bei benfelben auf den Gebrauch ankommt und fie nur ale Werkzeuge bienen, gu welchen bie richtige Thatigkeit tommen muß, wenn ber mabre Bred erlangt werben foll '); fo wie auch in allen folchen

Phys. II, 1. &m d' ή φύσις ή λεγομένη ώς γένεσις όδος ἐστιν εἰς φύσεν. — — ἀλλά τὸ φυόμενον ἔπ πινος εἴς τε ἔχχεται ἢ φύσεαι εἰς τί οὖν φύσεαι; οὖχὶ ἔξ οὖ, ἀλλὶ εἰς ὅ. ἡ ἔξαι μορφή φύσες. Met. IV, 2. ὁδὸς εἰς οὐσίαν.

<sup>2)</sup> Phys. II, 3. to eldos nat to napádecymu tobro d' lorir o lóyos o toŭ ti hr elva.

 <sup>8)</sup> Rth. Nic. I, 1. διαφορά δέ τις φαίνεται τῶν τελῶν'
 τὰ μὰν γόρ εἰσιν ἐνέργειαι, τὰ δὲ παρ' αὐτὸς ἔργα τινά.

<sup>4)</sup> L. l.

Werken die Ahatigkeit seibst mit enthalten ist '). Deswegen nennt auch Aristoteles schlechthin das Abert und den Iwed die Energie '), und da von ihm das wirkliche Wesen und die Form im Gegensatz gegen das bloß materielle Bernögen gedacht wird, erscheint ihm auch das Wesseln und die Form als die Energie '). Hiernach erscheint also als der Iwed eines zeden Dinges sein vollendetes Wesseln, welches mit seiner vollendeten Ahatigkeit Eins ist; dies ist das Weste, was ein Jedes volldringen kann, dies ist das Gute, nach welchem Alles als nach seinem Iwede strebt, in der vollen Ahatigkeit seines Wesens zu sein; wir seldst find gewissermansen Iwed, indem uns unser Wesen in voller Ahatigkeit beiwohnt ').

Es muß sich und hieraus eine nahere Bestimmung, eine Erweiterung, ja eine wahre Umgestaltung bes Wegrifsfes ber Form ergeben, wenn wir ihn im Sinne bes Arisstoteles auffassen, verglichen mit bem, was man gewöhnslich Form zu nennen pflegt. Denn zuerst ift es klat, daß

<sup>1)</sup> Met. IX, 8. δσων μέν οὖν ἔτερόν τι ἐστι παρὰ τὴν χρῆσιν τὸ γιγνόμενον, τούτων μὲν ἡ ἐνέργεια ἐν τῷ ποιουμένο ἐστίν.

<sup>2)</sup> L. l. τέλος δ' ή ἐνέργεια· — το γὰρ ἔργον τέλος·
ἡ δ' ἐνέργεια τὸ ἔργον. Maga. mor. ΙΙ, 12. ἔσει μὰν οὖν
τὸ αὐτὸ τόλος το καὶ ἐνέργεια καὶ οὐκ ἄλλο τι παρὰτὴκ ἐνέργειαν τόλος.

Met. I. i. δστε φανερόν δει ή οὐσία παὶ τὸ εἴδος ἐνέργειά ἐστιν.

<sup>4)</sup> Phys. II, 2. βούλεται γὰρ οὐ πῶν εἶναι τὰ ἔσχατον τέλος, ἀλλὰ τὸ βέλτιστον. — — ἐσμὲν γάρ πως καὶ ἡμεῖς τέλος. Met. V, 16. Εκαστον γὰρ τότε τέλειον καὶ οὐσία πῶσα τότε τέλεια, ὅταν κατὰ τὰ εἶδος τῆς οἰκείας ἀρετῆς μηθὲν ἐλλείπη μόριον τοῦ κατὰ φύσιν μεγέθους.

er und nicht etwas Feststehenbes und gleichsam Starres an ben Dingen bezeichnen foll, noch weniger etwas gleichfam bon außen ihnen Angebildetes, wiemobl gu einer folden Borftellung bie mancherlei Beispiele bes Ariftoteles, welche von ber Bubfaule und bem Saufe ober folden abnlichen Rumftwerten bergenommen find, leicht verführen tonnten; vielmehr foll bie Form zwar burch eine außere bewegende : Usfache ber Dinge hervorgebracht werben, aber boch in ihrem eigenen Bermogen liegen, ihr innerliches Befen bilben, als ihre eigenthumtiche Augend, ihre vollendete Thatigkeit gebacht werben. Ift min bie Form nicht etwas Starres und Meugerliches ben Dingen, fo wird fie auch nicht all eiwas Adtperliches vorzustellen fein; vielmehr gehart bas Rarperliche nim bem Materiellen an. Deswegen fineitet Ariffeteleg: gegen ben Demofritos, welcher in ber korperlichen Gestattichas Abesen und bie Form ber Dinge gefucht batte; beim nicht in jener befiehe bas, nach welcher bie Krane forfibe, was etwas fei. Souft wirbe ber abgefforbene Rorper, welcher noch bie außere Beftalt eines Menfchen bewahre, noch ein Menfch fein, und eine bolgerne Dand mare nicht bloß gleichnamig ber wirklichen Band, fondern fie batte bas mabre Befen biefer. bas fei eine mabre Sand, mas bas Werk einer Sand vollbringen tonne \*). Des lebendigen Wefens Form fei da=

<sup>&</sup>quot;) Do part. an. i, 1. κανοι καλ ὁ τεθνεώς έχει την αὐτην τοῦ σχήματος μορφήν, ἀλλ' δμως οὐκ ἔστιν ἄνθρωπος.
ἔτι δ' ἀδύνὰτον είναι χείρα ὁπασοῦκ διακειμένης, οἶον χαλπῆν ἢ ἐυλάνην, πλην ὁμωνύμως, ὥσπερ τὸν γεγραμμένον
ἐατρόν. οὐ γὰρ δυνήσεται ποιείν τὸ ἐαυτῆς ἔργον, Ճσκερ οὐδ
αὐλοὶ λίθινοι τὸ ἐαυτάν ἔργον, οὐδ' ὁ γεγραμμένος ἐατρός.

her vielmehr die Seele, welche das Werk des Lebens volls bringt, als der Körper, welcher nur Materie ist '). So geht also der Begriff der Form wenigstens dei dem lebens digen Wesen ganz über das Körperliche hinaus; daß aber etwas Aehnliches auch dei den unbelebten Dingen statts sinde, können wir daran erkennen, daß in ihnen die gestals tende Thätigkeit in dem Werke die Form sein soll, deutlis der jedoch wird uns dies erst dann werden, wenn wir die Gedanken des Aristoteles über den Jusammenhang der Ursachen unter einander noch weiter versolgt haben.

Nicht nur das Wesen und der Amed, sagt Aristotesles, sind Sins, sondern auch die bewegende Ursache kommt oftmals auf dasselbe hinaus; denn die erste Ursache der Bewegung ist von dersellun Art und Form, von welcher das Bewegte ist; der Mensch erzeugt den Menschen und eine sede FormNeine andere Form derselben Art.). Dies hängt mit der Art zusammen, wie Aristoteles das Werden daraus erklärte, das eine wirkliche. Form gleich ist, dieselbe welche dem Vermögen nach der Form gleich ist, dieselbe

όμοίως δε τούτοις οὐδε τών τοῦ τεθνηχύτος μορίων οὐθεν έτε τών τοιούτων έστι, λέγω δ' οἶον όφθαλμός, χείο. Met. VII, 10:; 11.

Met. VII, 11. ἡ μὰν ψυχὴ οὐσία ἡ στρώτη, τὸ δὰ στῶν μα δλη. De part. an. l. l.; de an. II, 4.

<sup>2)</sup> Phys. II, 7. Texerm de ra role etc ro en modlaure ra med pate natural ra value etc ra en modlaure ra med pate natural ra en entre ra de con med pate pate pate pate natural radical radical and conservations pate pate pate des pates pate de conservation pates pates pates de conservation de conservati

Korm bervorbringe. Aristoteles sucht bies in vielen Beis fpielen anfchautich zu machen. Buerft in ben naturlichen Dingen ift es offenbar, bag burch bie Kraft bes Gleichen Gleiches hervorgebracht wirb, benn ber Menfch erzeugt ben Menfchen und bas Barme bas Barme; aber auch in ben Dingen, welche burch ben Berftanb bes Menfchen gebilbet werben, findet baffelbe ftatt; benn zuerst muß bie Form in bem Berftande bes Denfchen vorhanden fein, ehe biefelbe in bem Berte gur Birflichteit gebracht werben tann. Co ift bie Form ber Bilbfaule in bem Berftante bie Urfache ber Bewegung, burch welche bie Bilbfaule wird, fo ift bie Sefundheit früher in bem Gebanten bes Argtes und wirb in biefem bie bewegenbe Urfache, burch welche fie in bem tranten Korper entfleht, und fo ift bie Beilkunft gewiffermaagen die Gefundheit und bie Bautunft bie Form bes Saufes. Ariftoteles geht in biefer Richtung fo weit, bag er zuweilen nur brei Urfachen gablt, inbem er bie bewes genbe Urfache und bie Form gang als Gins betrachtet. Doch ift hier ber Unterschied nicht zu überfebn, daß bie bewegende Urfache eines Dinges in einer andern Materie baffelbe ift, was die Form bes Dinges, ober, wie bies auch ausgebruckt wird, daß die bewegende Ursache zwar ber Art ober ber Korm, aber nicht ber Bahl nach bem Befen bes Dinges gleich ift \*).

<sup>&</sup>quot;) Mot. IX, 8. το τῷ είδει το αὐτὸ ἔνεργοῦν πρότερον, ἀριθμῷ δ' οῦ. λέγω δὲ τοῦτο, ὅτι τοῦδε μὲν τοῦ ἀνθρώπου τοῦ ηδη ὅντος κατ' ἔνεργειαν καὶ τοῦ σίτου καὶ τοῦ ὁρῶντος πρότερον τῷ χρόνῳ ἡ ὕλη καὶ τὸ απέρμα καὶ τὸ ὁρατικόν, ἃ δυνώμει μέν ἐστιν ἄνθρωπος καὶ σῖτος καὶ ὁρῶν, ἐνεργεία δ' οῦπω. — εἴρηται δ' ἐν τοῖς περὶ οὐσίας λόγοις, ὅτι ἄπαν

Bie nun auch in biefer Berbindung bes Begriffes ber Form mit ber bewegenben Urfache jene etwas innerlich Thatiges bezeichnet, bas zeigt fich am offenbacken an ben Beispielen, welche von ber verftanbigen Thatigteit bes Menichen bergenommen werben. Denn in ihnen wird bie außere Form eben nur als ber Abbruck bes vernunftigen Brecks angefehn, welcher urfprunglich innerlich angelegt, fpater außerlich fich gestaltet. Daffelbe aber gift auch von ben natürlichen Erzeugniffen, inbem biefe dis etwas Gleichars tiges mit ber bewegenben Rraft gefest werben, welche aus einem Anbern berauswirkend eine gleiche bewegende Rraft nur in einer andern Materie hervorbringt. hierbei wird Die Berschiedenheit ber einzelnen Befen allein auf die Das terle gurudgeführt, und Alles, mas in ben Erscheinungen nicht in bem gangen Gebiete einer Art ein Gemeinschafts lidges ift, fonbern bei einzelnen Wefen auf befonbere Beife

το γιγνόμενον γίγνεται έπ τινός τι και ύπό τινος και τούτο que elder to poro. Ib. XII. 4. Enel de to pivour er men toic φυσικοίς άνθρώποις άνθρωπος, έν δε τοίς από διανοίας το είδος ή το εναντίον, τρόπον τινά τρία αν είη, ώδε δε τέτταρα. φυεία γάρ πως ή ξατρική και ολκίας είδος ή ολκοδομική και ärbemnog ärbgunar yerrä. Das kraveler in biefer Stelle bebeutet bie oregnore, welche gewissermaaben Form und gemissermaa-Ben Urfache ber Bewegung, eigentlicher aber ber Form entgegengefest ift. In ben Berten ber Runft fcheint bies anbers gu fein. Met. VII, 7. ώστε συμβαίνει τρόπον τινά την θηίειαν έξ έγιείας γίνεσθαι και την οίκίαν έξ οίκίας, της άνευ δίης την έχουσαν Doch ift auch in biefen Adllen bie bewegenbe Urfache in eis per Materie gu benten, mur in einer ber bewegten Materie nicht gleichartigen. Cf. de gon. et corr. I, 7. Gon yag mi sym tip adrą's ūlins, noise anapą osra, gios ή largich. Rur mo ber reine vous wirklam ift, fallt die Materie ganglich weg, wovon fpater bie Rebe fein mirb.

fich zeigt, foll nicht aus ber Enburfache, fonbern aus ber Materie ftammen 1). Die Form ber Dinge ift ihre Art und biefe Art ift die ewige bewegende Rraft, welche burch alle naturliche Wefen binburchgeht. In ben lebenbigen Befen, lehrt Ariftoteles, ftrebt Alles nach bem Ewigen und Söttlichen; ba fie aber als verganglich ihrem inbivibuellen Dafein ober ber Bahl nach nicht ber Ewigkeit theilhaftig fein tonnen, fo ftreben fie barnach, ihr fo theilhaftig ju werben, wie fie es tonnen, nemlich ber Urt nach, und fie binterlaffen nicht baffelbe, sonbern ein ihnen Gleiches, nicht ber Bahl, fonbern ber Art nach 2). Und auch bie vergånglichen elementarischen Aorper ahmen beständig bem Unverganglichen nach; benn immet find fie in Thatigfeit und an und flar fich und in fich haben fie bie Bemegung "). Daber betrachtet Ariftoteles bie ewige Bewegung in der Matur wie ein Leben aller von Ratur mit einanber verbimbener Dinge '). In allen verfchiebenen Weifen

<sup>1)</sup> Do gen. an. V, 1. περί δὲ τούτων καὶ των τοιούτων πάντων οὐκέτι τὸν αἰτὸν τρόπον δεῖ νομίζειν είναι τῆς αἰτίας. ἔσα γὰρ μἡ τῆς φύσεως ἔργα κοινῆ, μηδ' ἔσια τοῦ γένους ἐκάστου, τοὐτων κὰθὲν ἐνεκά του τσιοϋτον οὕτ' ἔστιν οὐτε γένεια: ἀφθαλμὸς φὰρ ἕνεκά του, γλαυκὸς δ' οὸχ ἕνεκά του, κλην ᾶν ἔδιον ἦ τοῦ γένους τοῦτο τὸ πάθος.

<sup>2)</sup> Do an. II, 4. Enth our nourousely adopter tou del nate tou below up theregele, and up another enderenter up of the extent of an another enderenter up of the extent of the end of the en

<sup>5)</sup> Met. IX, 8. pipeīras dē rā āg dagra nat rā ēv perafelž čvin, elov yā nat nūg nat yāg raūra āst ēvegytī. nad aviā yāg nat ēv adcoīg ēzas rāv nāvasv.

<sup>6)</sup> Phys. VIII, 1. niemore - det for nat det form und

also bes nathrlichen Daseins ist von keiner tobten Form bie Rebe, vielmehr ist bas ganze Bestreben bes Aristoteles barauf gerichtet, Alles, soviel es möglich ist, auf die lebens bigen und belebenden Abätigkeiten zurückzusühren, welche bas Wesen der Dinge bilden.

Doch überall ift es wohl nicht möglich; es giebt auch gewiffe Elemente bes Seins, in welchen bie lebenbige Rraft nicht burchbringen tann. Dies, fo wie es ber gewöhnlis den Borftellungsweise fich aufbrangt, bewegt auch ben vorfichtigen, ben nach allen Geiten umberfchauenben Ariftotes les, welcher vor jebem Meußersten und jebem Musschließens ben in ber Behauptung fich verwahrt, und er nimmt benn in ben Grunden ber Dinge etwas an, was bem pernunftigen 3wede, ber thatigen Form, ber bewegenben Rraft gewiffermaagen entgegengefest ift. Wir baben gefebn, bag brei ber Urfachen, aus welchen Ariftoteles bas finnliche Befen ableitet, auf Gins gurudgeführt werben tonnen; aber biefe find auch, um uns eines neuern Ausbrucks gu bedienen, nicht bas Sinnliche, fonbern bas Ueberfinnliche in ben finnlichen Befen; bagegen mit ber vierten Urfache mochte es une nicht gelingen, fie mit ben brei übrigen auf Eins gurudauführen; fie ift ber Grund bes Sinnlichen und bas Sinnliche in ben Dingen felbft, fofern es von bem Ueberfinnlichen getrennt gebacht wirb, die Materie. Daber wird vom Ariftoteles ein Gegensat feftgehalten gwischen ber Materie und ben übrigen Arten ber Grunbe. Auf ahnliche Beife geftaltet fich ihm biefer Gegenfat, wie bem

τοῦτ' ἀθάνατον καὶ ἄπαυστον ὑπάρχει τοῖς οὖσιν, οἶον ζωή Τις οὖσα τοῖς φύσει συνεσιώσι πώσιν.

Platon. Um meiften wird bie Materie entgegengesett bem 3wede ober bem Guten. Sie ift zwar nicht bas Bofe, wie fruber bemerkt, fonbern nur bas, was bas Bermogen bat jum Entgegengefesten und alfo auch jum Guten und jum Bofen und was baber, wenn es in ben Dingen ift, beweift, bag in ihnen noch nicht ganglich bas Gute gur Birflichkeit gefommen, mithin eine Beschrantung bes Gus ten bezeichnet. In biefem Gegenfate fpricht Ariftoteles ma, wie Platon, nur von zwei Urfachen, von bem 3wed und bem, was aus Rothwenbigfeit ift ). Doch ift bie Rothwenbigkeit, welche Ariftoteles in ber finnlichen Welt merkennt, nicht eine folde, wie fie Biele gebacht haben, nemlich eine bewegende Natur, welche etwa nach bem Gefege ber Schwere bie Belt gebilbet habe 2). 3mar gablt er jumeilen auch wohl bie bewegenbe Urfache zu bem Rothwendigen 3), aber alsbann ift nicht die bewegende Urfache an fich, fonbern nur ihre Berbinbung mit ber Materie gemeint 1). Er unterscheibet genauer bie Arten ber Roth: wendigkeit, von welchen überhaupt gesprochen werben kann. Die eine Rothwendigkeit ift bie außere ober gewaltfame, wenn etwas verhindert, daß etwas Anderes feinem naturlichen Streben folge, eine andere die innere Rothwendigs

<sup>1)</sup> De part, an. I, 1. elohr aça di' alılan ağımı, tö 3' ağ bena nul tö li drayunç. Ib. III, 2; 7. gön li drayunç, dild toğ sö nul nulog krener.

<sup>2)</sup> Phys. II, 9.

<sup>5)</sup> De gen. an. ∇, 1. οθτε δ' ἐπ' ἐνίων πρὸς τὸν λόγον συντείνει τὸν τῆς οὐσίας, ἀλλ' ὡς ἐξ ἀνάγκης γυγνομένων εἰς τὰν ὑλην καὶ τὴν κανήσασαν ἀρχὴν ἀνακτέον τὰς αἰτίας.

<sup>4)</sup> Phys. II, 9. φανερόν δή δτι τὸ ἀναγκαΐον ἐν τοῖς φυσικοῖς τὸ ὡς Ελή Κεγόμεγον καὶ αἰ κινήσεις αἰ ταύτης.

teit, welche in bem Begriffe liegt, weil nichts fich anders verhalten tann, als feinem Begriffe gemaß '); eine britte Art ber Mothwenbigfeit aber ift bie ber Materie; es ift eine bedingte Nothwendigfeit, welche vom 3wed abbangt. Unter Boranssesung bes 3wedes nemlich ift bas Dittel nothwendig; wenn ber 3wed werben foll, fo muß ein Underes fein, burch welches er wird; bies ift bie Materie "). So wie Ariftoteles pflegt, vergleicht er auch bies Berhalt: niß ber Granbe bes Geins mit ben Formen bes Dentens; ber Schluffag ericheint ibm als ber 3med, welcher burch bie Borberfage gewonnen wird, und biefe find bie Das terie, welche nur unter ber Borausfehung, bag ber Schluß: fat gefucht werben foll, ihre Mothwenbigfeit haben ). Go wird benn nach bem Borgange bes Platon auch bom Aris floteles bie Materie nur als Miturfache betrachtet, mabrent ber 3wed bie Saupturfache ift '), ober fie beißt auch wohl

<sup>1)</sup> Met. V, 5; XI, 8; an. post. II, 11.

<sup>2)</sup> Phys. II, 9. όμοίως δὲ καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις πῶσιν, ἐν ὅσοις τὸ ἔνεκά τοῦ ἐστιν, οὐκ ἄνευ μὲν τῶν ἀναγκαίαν ἔχόντων τὴν φύσιν, οὐ μέντοι γε διὰ ταῦτα ἀλλ' ἢ ὡς ῦλην, ἀλλ' ἔνεκά του. — — ἐξ ὑποθόστως θἡ τὸ ἀναγκαῖον, ἀλλ' οὐχ ὡς τέλος ὁν γὰρ τῷ ῦλρ' τὸ ἀναγκαῖον, τὸ δ' οὖ ἔνεκα ἐν τῷ λόγφ. De part, an. I, 1. πολλὰ γὰρ γίνεται, ὅτι ἀνάγκη. ἔσως δ' ἄν τις ἀπορήσειε, ποίαν λέγουσιν ἀνάγκην οἱ λέγοντες ἐξ ἀνάγκης τῶν μὲν γὰρ δύο τρόπων οὐδέτερον κίον τε ὑπάρχειν τῶν διαναμένων ἐν τοῖς κατὰ φιλοσοφίαν. ἔστι δ' ἔν γε τοῖς ἔχουσι γένεσιν ἡ τρίτη λέγομεν γὰρ τὴν τροφὴν ἀναγκαῖόν τι κατὰ οὐδέτερον τοῦτων τῶν τρόπων, ἀλλ' ὅτι οὐχ οἰόν τ' ἄνευ ταύτης εἶναι. τοῦτο δ' ἐστλν ῶσπερ ἐξ ὑποθέστως.

<sup>8)</sup> Do part. an. I, 1; mot. V, 2. καὶ αἰ ὑποθέσεις τοῦ συμπεράσματος ως τὸ ἐξ οὖ αἴτια.

<sup>4)</sup> De an. II, 4; cf. met. V, 6; phys. II, 9.

das, was nothwendig fein muß, wenn etwas Anderes ift ') Es ift offenbar, wie hierburch ber Werth ber materiellen Urfache febr berabgefest wird; fie erfcheint gar nicht als eine felbstftanbige, fonbern nur als eine abhangige Urfache; auf ben Ramen eines erften Grundes bat fie mit vollem Rechte feinen Anspruch. Daber wird auch bie Enburfache ohne alle Beschrantung bie Urfache ber Materie genannt "); benn bas Bermogen ift nur ber Energie wegen !) und nicht im Werben ift bie Urfache bes Wefens zu fuchen, fonbern bie Urfache bes Berbens liegt im Befen, weil bas Berben nur wegen bes Wefens ift !). hierin fonnen wir nun wohl erkennen, wie Ariftoteles babin ftrebte, auch bie Ertenntnig bes Materiellen fich juganglich ju machen, inbem es eben boch auch feinem Grunbe nach wieber auf das 3wedmaßige und bamit auf ben Begriff und bie Form jurudlauft; nur muffen wir babei erinnern, bag boch bie Rothwenbigkeit, weswegen ber 3wed eines ihm fremben Mittels fich bebient, baburch nicht gur Erflarung tommt und bag beswegen auch in ben materiellen Dingen immer

<sup>1)</sup> An. post. II, 11. 10 serar örzar áráyng tous' elrus.

Phys. II, 9. καὶ ἄμφω μὲν τῷ φυσικῷ λεκτέαι αἰ αἰτίαι. μᾶλλον δὲ ἡ τινὸς ἔνεκα: αἴτιον γὰρ τοῦτο τῆς ὕλης, ἀλλ' οὐχ αὕτη τοῦ τέλους.

<sup>8)</sup> Met. IX, 8. τέλος δ' ή ἐνέργεια καὶ τούτου χάριν ή δύναμις λαμβάνεται· οὐ γὰρ Γνα ἄψιν ἔχωσιν, ὁρῶσι τὰ ζῶα, ἀλὶ' ὅπως ὁρῶσιν, ὅψιν ἔχουσιν κτλ.

<sup>4)</sup> De gen. an. V, 1. ωσπερ γάρ ελέχθη κατ' άρχάς έν τοις πρώτοις λόγοις, οὐ διὰ τὸ γίγνεσθαι ἔκαστον ποιόν τι, διὰ τοῦτο ποιόν τί ἐστιν, ὕσα τεταγμένα καλ ώρισμένα ἔργα τῆς φύσεώς ἔστιν, ἀλλὰ μαλλον διὰ τὸ εἶναι τοιαδλ γίγνεται τοιαῦτα' τῆ γὰρ οὐσία ἡ γένεσις ἀκολουθεῖ καλ τῆς οὐσίας ἕνεκά ἐστιν, ἀλλ' οὐχ αὕτη τῆ γενέσει.

noch etwas übrig bleibt, was bem 3wecke nicht vollig uns terworfen, die Erkenntniß zu fliehen scheint ').

Aus blefen Untersuchungen wird es uns nun wohl flar fein, bag man bie vier Urfachen zufammenfaffen muß, wenn man ben Gebanten, welcher bem Ariftoteles bei Unterfcheibung berfelben vorschwebte, fich jum Berftanbnig bringen will, wie er benn auch felbft fie gewöhnlich gufammenftellt. Offenbar ift es, bag er bie Bilbung ber Belt nach ber Analogie ber funftlerischen Birkfamkeit fich Daber find auch bie Beisviele, an welchen er bas benft. Bufammenfein aller vier Urfachen anschaulich machen will, bon ber Bilbung funftlerischer Werte hergenommen. Das mit eine Bilbfaule, bamit ein Saus werbe, bagu wird bie Runft ober ber Runftler, bie bewegende Urfache verlangt, bagu gehort ein 3med, nemlich bas Wert, welches volls bracht werben foll, bazu eine Korm ober ein Gebanke (26roc), nach welchem bas Wert ausgeführt wirb, bagu eine Materie, nemlich Erz ober Steine 2). Eben fo muffen biefe vier Urfachen gufammenwirten, um bas zu erzeugen, mas bie Matur erzeugen will. Da ift ber Saame als bie Daterie und bas bem Bermogen nach Seiende, aus welchem bas lebenbige Befen werben foll, ba ift als bie bewegenbe Urfache bas Erzeugende, ba die allgemeine Form bes lebenbigen Befens, welche aus bem Saamen werben foll und welche eben auch ben 3wed bebeutet, um beffentwillen

<sup>1)</sup> In ber zulest angeführten Stelle tritt bies baran hervor, baf neben bem Georbneten unb Beftimmten in ber Ratur noch ets was Ungeordnetes und Unbestimmtes angenommen wirb.

<sup>2)</sup> Met. III, 2.

ber Prozeg bes Werbens eingeleitet wird '). Um biefen Gebanten burchführen zu tonnen, wiberlegt Ariftoteles bie Reinung, bag bie Belt aus Bufall ober von felbft burch blinde Naturfraft entftanben fei. Denn ba ber Bufall und bas Ungefahr nur nebenbei Urfachen find und fich an bas anschließen, mas von Ratur wegen eines 3medes geschieht, fo mußte bie Belt, follte fie auch aus Bufall und Ungefabr fich gebilbet haben, boch aus Ratur ober Bernunft als ihren frubern Urfachen hervorgegangen fein 2). Desmegen weift er auch ben Einwurf ab, bag nicht eines 3medes wegen bie naturlichen Dinge werben tonnten, weil man boch bie bewegenbe Matur nicht fich berathen febe, benn auch die Runft berathe fich nicht "), wobei wohl die Borftellung berricht von einer Runft, welche aus unbewußtem Triebe bilbet. Bulegt aus demfelben Grunde gilt ihm auch ber Einwand nichts, welcher in ben Misbilbungen ber Ratur einen Beweis finben will, bag Bieles zwecklos gefchebe; benn baffelbe fei auch bei ber Runft ber Rall; ber Runftler, obgleich Alles eines 3wedes wegen bilbenb, verfehle

<sup>1)</sup> De part. an. I, 1; met. VIII, 4.

<sup>2)</sup> Phys. II, 6. ἐπεὶ ở ἐστὶ τὸ αὐτόματον καὶ ἡ τύχη εἴτια, ὧν ἄν ἢ νοῦς γένοιτο αἴτιος ἢ φύσις, ὅταν κατὰ συμ-βεβηκός ἐστι πρότερον τῶν καθ' αὐτό, ởῆλον ὅτι οὐδὲ τὸ κατὰ συμβεβηκὸς αἴτιον πρότερον τοῦ καθ' αὐτό. ὕστερον ἄρα τὸ αὐτόματον καὶ ἡ τύχη καὶ νοῦ καὶ φύσεως' ὡστε εἰ ὅτι μαλιστα τοῦ οὐρανοῦ αἴτιον τὸ αὐτόματον, ἀνάγκη πρότερον νοῦν καὶ φύσιν αἴτίαν εἶναι καὶ ἄλλων πολλῶν καὶ τοῦθε τοῦ παντός. Μet. ΧΙ, Β.

<sup>5)</sup> Phys. II, 8. ἄτοπον ἐἐ το μὴ οἴεσθαι ἔνεπά του γίνεσθαι, ἐἀν μὴ ἔδωσι τὸ πινοῦν βουλευσάμενον. καίτοι καὶ ἡ τέχνη οὐ βουλεύεται.

boch nicht felten ben 3med, und als abnliche Fehlgriffe ber Ratur mußten auch ihre Disbildungen angefehn werben \*). Diefe gange Borftellungsweise von ben Grunben ber Belt weicht nun auch von ber Platonischen Lehre nicht febr ab, ja fie fcheint uns bem Charafter bes Griechischen Bolkes überhaupt gu entsprechen, beffen Beift fich eben be= fonders in der funftlerischen Thatigfeit bewährt bat. Gigenthumlich ift bem Ariftoteles in biefer Begiehung nur bies, daß er Materie und Form auf bas Genaueste verkettete, indem jene nur das der Möglichkeit nach ift, was biefe ber Birklichkeit nach, beibe alfo bem Begriffe nach fur ein= ander bestimmt, baf er auch bie bewegenbe Urfache als eine in einer anbern Materie icon vorhandene gleichartige Rraft anfah, fo wie ber Runftler eine bewegenbe Kraft in ber Materie befigen muß, um feine Idee in ber fremben Materie zu verwirklichen, und bag er fo, in jebe gebilbete Form eine bilbenbe Kraft legend, ben 3med ber funftlerifchen Thatigfeit in ber Belt nicht als eine tobte ober ftarre Geftalt betrachtete, sonbern als eine lebenbige unb belebenbe Thatigfeit.

Bis jest haben wir die Grunde bes Befens nur als bedingte Grunde kennen gelernt, als Formen, welche mit einer Materie verbunden ein Wefen bilden, als Imede

<sup>\*)</sup> L. I. άμαρτία δε γίγνεται και εν τοῖς κατά τέχνην. ἔγραψε γάρ οὐκ ὁρθῶς ὁ γραμματικὸς και ἐπότισεν οὐκ ὁρθῶς ὁ ἐατρὸς τὸ φάρμακον : ὅστε ὅῆλον ὅτι ἐνθέχεται καὶ ἐν τοῖς κατὰ φύσεν. εὶ δή ἔστεν ἔνια κατὰ τέχνην, ἐν οἰς τὸ ὁρθῶς ἔνεκά του, ἐν δὲ τοῖς ἀμαρτανομένοις ἔνεκα μέν τενος ἐπιχειρεῖται, ἀἰλ' ἀποτυγχάνεται, ὁμοίως ῶν ἔχοι καὶ ἐν τοῖς ψυσικοῖς, καὶ τὰ τέρατα ἀμαξτήματα ἔκείνου τοῦ ἔνεκά του.

solchen Besen gemäß und als bewegende Krafte in ber Raterie, wobei immer wieber vorausgefest werben muß, daß fie ihr Dafein aus einem anbern Grunde haben, welder ihre Form mit ihrer Materie verband. Doch es muß ein Lettes in allen Arten ber Urfachen gefucht werben, weil teine Biffenschaft fein tonnte, wenn bie Urfachen in bas Unenbliche fort, bie eine von ber anbern, abhingen '). Eine erfte Materie muß fein, fo wie eine erfte bewegenbe Benn die Begriffsbestimmungen, welche bie Form betreffen und bas Befen, in bas Unenbliche gingen, fo wurde gar teine Begriffsbestimmung moglich fein, inbem eine jebe folgende von ber erften abhangt und wenn also bie erfte nicht mare, auch bie folgenben nicht sein tonnten ). Benn wir nicht ein ewiges, vom Ginnlichen getrenntes und bleibenbes Wefen annahmen, wie tonnte bann wohl eine Ordnung in der Welt fein ? \*) Gabe es teinen letten 3wedt, fo murbe baburch alles Gute aufgeboben werben und es wurde teine Bernunft in ber Natur ber Dinge geben, benn bie Bernunft thut Alles eines 3wecks und Zieles wegen und Niemand wurde etwas unternehmen, wenn er nicht zu einem Enbe gelangen konnte 1).

<sup>1)</sup> Met. II, 2.

Phys. V, 1. Enel & Earl µEv to to xivouv nourov, lot de to to xivouperov.

<sup>5)</sup> Met. II, 2. ἀλλὰ μὴν οὐδὲ τὸ τί ἦν εἶναι ἐνδέχεται ἐνάγεσθαι εἰς ἄλλον ὁρισμὸν πλεονάζοντα τῷ λόγφ. ἀεί τε γάρ ἐστιν ὁ ἔμπροσθεν μᾶλλον, ὁ δ' ὕστερος οὐκ ἔστιν· οὖ δὲ τὸ πρώτον μὴ ἔστιν, οὐδὲ τὸ ἐχόμενον ἔστιν.

<sup>4)</sup> Met. XI, 2; XII, 10.

<sup>5)</sup> Met. II, 2. Ere de rà où Evena rélog, rolourou de 8 min allou Evena, allà ralla enelvou. Sou et meu Egral rolou-

Auf eine ahnliche Weise ergiebt sich benn auch, baß eine erste bewegende Ursache sein muß, weil man sonst in bas Unendliche zurückzugehn genothigt sein würde, immersort die bewegende Ursache bes Bewegten suchend, ohne je eine Wissenschaft von dem Grunde der Bewegung zu sinden \*).

Diefer Behre hauptgrund liegt offenbar in ber Uns ficht, welche aus fruberer Beit burch ben Platon auf ben Ariftoteles übergegangen ift, bag ein bestimmter und bes grenzenber Grund gefett werben muffe, weil bas Unbes grenzte bie Biffenschaft fliebe. Allein es bat einige Schwies rigfeit, in bem Spfteme bes Ariftoteles bie Nothwendigfeit einer erften Urfache ber Bewegung nachzuweifen, und bes: wegen ift er auch besonders weitlauftig in biefer Untersus dung, mabrend er bie Rothwenbigfeit eines letten Bredes und einer erften Form nur gang turg als eine Forberung ber Wiffenschaft aufftellt. Wir muffen bier einige Daupts puntte feines Beweises anführen, obgleich fie von ihm mit gewiffen Lehren feiner Phyfit in Berbindung gebracht worben finb, ba bie Sache boch wesentlich gu ben allgemeinen Grundfagen der Diffenschaft gebort. Die Schwierigkeit liegt barin, bag Aristoteles bie bewegende Urfache zwar der

<sup>\*)</sup> L. l.; phys. VIII, 5. καὶ ἄνευ μέν τοῦ πρώτου τὸ τελευταίου οὐ κινήσει. — — ἀδύνατον γὰρ εἰς ἄπειρον ἰέναι τὸ κινοῦν καὶ τὸ κινούμενου ὑπ' ἄλλου κὐεό: τῶν γὰρ ἀπείρων οὐκ ἔστιν οὐθέν πρώτον.

Form und ber Art nach als Eins mit ber hervorzubringenben Form anfieht, aber boch als eine Urfache fett, welche in einer anbern Materie ift, woraus fich benn nothwendig ergiebt, baß fie felbft vermittelft einer andern bewegenden Urfache geworben. Und fo muß benn bie Reibe der bewegenben Urfachen unendlich fein, fo wie auch Die Beit unendlich ift, in welcher Die Bewegung fich fortfest \*). Man fieht biernach nicht ein, wie eine erfte bewegende Urfache gu finben fei. Allein wenn nach biefen Grundfagen bie Reihe ber bewegenben Urfachen in bas Unendliche verfolgt wirb, so hat man auch nur bie finnlichen und verganglichen Befen im Auge, bie Befen, welche im Berben und in ber Bewegung find; man muß fich aber über bas Gebiet bes Berbenben und bes Berganglichen erheben, wenn man bie erften Grunde finben will. Dag ein foldes Gebiet anzuerfennen fei, bas fucht Ariftoteles felbft aus ber Betrachtung bes Ginnlichen nache jumeifen; er erhebt fich baburch ju bem Begriffe eines unbewegten Bewegers und bie Grande, welche er fur bie Uns nahme eines folchen angiebt, muffen wir baber bier in bas Auge faffen.

Wenn man nach einer gewöhnlichen Vorstellungsweise annehmen wollte, baß ein jedes Bewegende auch selbst beswegt sein müßte, so wurde die Frage sein, ob es in dersselben Art bewegt ware, wie das von ihm Bewegte, oder nicht. Doch ware auch das Lettere der Fall, so daß etwa das im Raum Bewegende sich nur veränderte, aber nicht im Raum bewegt wurde, so wurde es doch zuletzt wieder

<sup>\*)</sup> Met. XII, 6.

auf bas Erftere gurudfommen. Denn ba bie Arten ber Bewegung begrenzt finb, fo wurde bas Bewegen und Bewegt : Werben in ben verschiebenen Arten im Rreife herum: gebn muffen und es wurde fich ergeben, wenn man bie Mittelglieber überfpringt und auf die frubere Urfache gus rudgeht, bag boch wieder bas Bewegende in berfelben Art bewegt wurde, in welcher es bewegte. Dies aber anzunehmen, ift abgeschmadt; benn es wurde folgen, baff etwa der Lehrende in berfelben Art lernte, in welcher er lehrte, und überhaupt murbe Alles in berfelben Weise beweglich fein, in welcher es ju bewegen fabig ift, ber Baufünftler wurde auch ein paffenber Stoff jum Bauen und ber Argt ein gu Beilenber fein in berfelben Beife und mit Nothwendigkeit \*). Diese Beweisführung ift nun freilich nicht vollständig ausgebilbet, boch ift ihre Richtung nicht ju verkennen. Gie foll bie Lehre von einer mechanischen Fortpflanzung ber Bewegung wiberlegen. Desmegen fchließt auch Ariftoteles an fie bie Folgerung an, baf ein Bemegenbes fein muffe, welches entweber nicht bewegt ift ober boch nicht von einem Unbern bewegt wirb, fonbern fich felbft bewegt.

<sup>\*)</sup> Phys. VIII, 5. έτι δὲ μάλλον τούτων άλογον, ὅτι συμβαίνει πάν τὰ κινητικόν κινητόν, εἴπερ ἄπαν ὑπὸ κινουμένου κου κινεῖται τὰ κινούμενον. ἔσται γὰρ κινητόν, ὥσπερ εἴ τις λέγοι, ὅτι πάν τὰ ὑγιαστικὸν καὶ ὑγιάζον καὶ ὑγιαστὸν ἔσται, καὶ τὸ οἰκοδομητικὸν οἰκοδομητόν, ἢ εὐθὺς ἢ διὰ πλειόνων. λέγω ở οἶον εἰ κινητὸν μὲν ὑπ' ἄλλου πάν τὸ κινητικόν, ἀλλ' ὁτίρου, αὐτην τὴν κίνησιν κινητόν, ἢν κινεῖ τὸ πλησίον, ἀλλ' ἑτίρου, οὖον τὸ ὑγιαστικὸν μαθητόν. ἀλλὰ τοῦτο ἐπαναβαῖνον ῆξει ποτὶ εἰς τὸ αὐτὸ εἰδος, ὥσπερ εἴπομεν πρότερον τὸ μὲν οὖν τούτων ἀδύνατον, τὸ δὲ πλασματώδες. ἄτοπον γὰρ ἐξ ἀλλοιωτικὸν αὐξητὸν εἶναι.

Bollte nun Ariftoteles zeigen, baß ein erfter unbewegs licher Grund ber Bewegung angenommen werben mußte, fo mußte er nicht weniger als ber mechanischen Anficht auch ber bynamischen Raturlebre fich entgegenfegen, welche aus einer fich felbft bewegenben Rraft alles Werben abs guleiten ftrebt. Es find verschiedene Grunde, welche gegen biefe Lehre gebraucht werben. Dan fann unterfibeiben zwischen bem, mas bewegt wirb, bem, mas bewegt, und bem, wodurch es bewegt. Das aber, wodurch etwas ein Anderes bewegt, muß felbft bewegt werben, entweber durch ein Anderes, ober durch fich felbft, gulett jeboch, wenn wir nicht in bas Unenbliche jurudgeführt werben follen, muffen wir ein Bewegenbes annehmen, welches burch fich felbft bewegt und welches auch felbft bewegt ift, alfo ein fich felbft Bewegenbes \*). Bieraus folgt, baß breierlei unterschieben werben muß, neben ber fo eben gegebenen breifachen Eintheilung einherlaufenb; bas Bewegte muß nothwendig bewegt fein, aber nicht nothwendig bes wegen; bas, woburch bewegt wird, muß nothwendig bewegen, aber auch nothwendig bewegt fein, jedoch nicht

<sup>\*)</sup> L. l. παν γάρ το πινούν τι τα πινεί και τινί ή γάρ αὐτφ πινεί το πινούν ή άλλφ. — — άδύνατον δε πινείν άνευ τοῦ αὐτο αὐτῷ πινοῦντος τὸ ῷ πινεί. ἀλλ' εἰ μεν αὐτὸ αὐτῷ πινεί, οὐπ ἀνάγκη άλλο είναι, ῷ πινεί, ᾶν δε ἡ ἔτερον τὸ ῷ πινεί, ἔστι τι, ὁ πινήσει οὐ τινὶ, ἀλλ' αὐτῷ, ἡ εἰς ὅπειρον είσιν. — — εἰ οὖν πινείται μεν τοῦτο, μὴ άλλο δε τὸ πινοῦν αὐτό, ἀνάγκη αὐτὸ αὐτὸ πινείν. — — τὸ δ' ῷ πινεί και πινείν και πινείσθαι (εc. ἀνάγκη), συμμεταβάλλει γὰρ τοῦτο ᾶμα και παιλ πό αὐτὸ τῷ πινουμένο ὄν. Der allgemeine Grund ift idon oben auseinander gefeht worden; nemlich das δυνάμει πινητικόν with ein ἐνεργεία πινοῦν. Χτίβιοτείες führt hier noch einen besondern Grund an.

burch ein Anberes, fonbern burch fich felbft, und enblich bas Bewegenbe, fofern es unterfcbieben ift von bem, woburch es bewegt, muß bewegen, aber es muß nicht bewegt fein. Da wir nun feben, fagt Ariftoteles, bag bie beiben erften Arten bes Geienden fich vorfinden, fo ift es wahrscheinlich, um nicht zu fagen nothwendig, bag auch bas Dritte fei '). Der ftrengere Beweis fur bie Unnahme eines folden Dritten grunbet fich auf eine Unterscheidung, welche Ariftoteles burchführt, gwischen ben Theilen bes Sich = felbst - bewegenden. In biefem find nothwendig zwei Theile gu fegen, bas Bewegenbe und bas Bewegte, und man barf nicht einwenden, bag ber eine Theil bes Sich-Bewegenben ben anbern und wechfelsweife biefer ben erftern bewege, benn auf biefe Beife murbe fein erftes Bewegendes fein 2). Auch ift es unmöglich, bag etwas in allen Theilen fich felbft bewege, benn fonft murbe es in berfelben Rudficht bewegen und bewegt werben, lehren und lernen \*). Bielmehr muß in bem Gichafelbftabemes

<sup>1)</sup> L. l. τρία γάρ ἀνάγκη είναι, τὸ τε κινούμενον καὶ τὸ κινούν καὶ τὸ ῷ κινεῖ τὸ μὲν οὖν κινούμενον ἀνάγκη μὲν κινεῖσθαι, κινεῖν ἀὲ οὐκ ἀνάγκη τὸ ἀὲ ῷ κινεῖ καὶ κινεῖν καὶ κινεῖν καὶ κινεῖσθαι. — τὸ ἀὲ κινοῦν οὕτως, ὥστε είναι μὴ ῷ κινεῖ, ἀκίνητον. ἔπεὶ ἀὲ ὁρῶμεν τὸ ἔσχατον, ὁ κινεῖσθαι μὲν ἀύναται, κινήσεως ἀὲ ἀρχὴν οὐκ ἔχει, καὶ ὁ κινεῖται μέν, οὐχ ὑπ ἄλλου ἀἐ, ἀλλ' ὑφ' αὐτοῦ, εὖλογον, Γνα μὴ ἀναγκαῖον εἔπωμεν, καὶ τὸ τρίτον εἴναι, ὁ κινεῖ ἀκίνητον ὄν. Cf. do gen. et cott. I, 7.

<sup>2)</sup> L. l. ὅτι ở οὐα ἔστι τὸ αὐτὸ αὐτὸ ανοῦν οὕτως, ὥστε ἐκάτερον ὑφὶ ἐκατέρου κινεῖσθαι, ἐκ τῶνὖε φανερόν οὕτε γὰρ ἔσται πρῶτον κινοῦν οὐθέν, εἔγε ἐκάτερον κινήσει ἐκάτερον.

L. l. άδύνατον δη τὸ αὐτὸ αὐτὸ ανοῦν πάντη ανεῖν αὐτὸ αὐτό · φέροιτο γὰρ ἄν δλον καὶ φέροι τὴν αὐτὴν φοράν,

gen nach Gesetze, bas Bewegliche, und bas ben Berndstichkeit nach Gesetze, die Energie, burch welche erst die Birklichkeit ber Bewegung hervorgebracht wird. Wenn nun diese zwei Theile unterschieden werden mussen, so wird der eine das Bewegte, der andere das Bewegende sein \*), und das Letztere muß, zufolge des Gegensatzes, als underweglich angesehn werden.

Aus biefen Beweisen erhellt nun, bag Ariftoteles ben Begriff bes erften Bewegenben in ber genauesten Berbindung fich bachte mit bem Begriffe bes fich felbft bewegenben lebenbigen Befens. Das erfte Bewegenbe ift eben bas, was in ben lebenbigen Befen bie Bewegung hervorbringt, und tann ale ein Theil ber lebenbigen Wefen angefehn werben. Aber es mochte bieraus nicht flar werben, bag ber lette Grund ber Bewegung auch als ein felbstiftanbiges Befen gebacht werben muffe. Dies geht jeboch bem Aris floteles baraus hervor, bag ihm bas Wefen als bie Rategorie gilt, welche allen übrigen Rategorien jum Grunbe liegt. Diesen Grunbsat wenbet er benn auch auf bie vorliegende Untersuchung an. Wenn nicht Alles verganglich fein foll, fo muß es ein unvergangliches Befen geben, ale bas, was allem Unverganglichen jum Grunbe liegt; bie Bewegung aber ift unverganglich und bie Beit, und fo muß

દેν છેν ત્રસ્તો તૈરણમાગ રહ્યું કોઇકા, સાથે લેત્રીભાગોરા સાથે લેત્રીભાગો, છેંઇરટ કોઇલેક્સન તૈય ત્રતો કોઇલેઇસભારન તૈયાલ ત્રસ્તો ઇઝાલેડ્રિંગ સાથે ઇઝાલેડ્રેંગરા રજેય સ્પેરજેય ઇઝાટાલય.

<sup>\*)</sup> L. l. το μέν δρα πινεί, το δε πινείται του αυτό αυτο προύντος.

es benn ein unvergangliches Befen geben \*). Aus ber unverganglichen Bewegung alfo ergiebt fich bier bie Rothwendigfeit eines unverganglichen Wefens. Ariftoteles fett auseinanber, bag es ju teiner Erflaung ber Erfcheinungen tommen wurde, wenn nicht ein Wefen ben Erfcheinungen jum Grunde lage, welches nicht blog zufällig bie Bewegungen hervorbrachte; es muß ein nothwendig Bewegendes fein, b. h. ein foldes, welches nicht blog bas Bermogen hat, zu bewegen ober nicht zu bewegen, fonbern deffen Befen in ber wirklichen Thatigkeit bes Bewegens beftebt; benn fonft tonnte es mohl einmal geschehn, bag es nicht be= wegte, und bie Bewegung wurde nicht ewig fein. 3war fcheine es, als wenn Alles, was eine Energie bat, auch vermogend fei, aber nicht alles Bermogende Energie habe, fo bag man wohl annehmen mochte, bas Bermogen fei fruber als bie Energie; boch hieraus wurde folgen, es fei moglich, bag nichts fei, benn bas bem Bermogen nach Seiende konne auch nicht fein. Man muffe baber ben Sat, bas Bermogen fei fruber als bie Energie, befchranten und anertennen, bag er nur von ben Dingen gelte, welche ein Bermogen jum Entgegengefesten haben; bas ewig Bewegenbe bagegen fei immer ber Energie nach und da es immer baffelbe bemirke, entweder ichlechthin ober in

<sup>\*)</sup> Met. XII, 6. ἐπεὶ δὲ ἦσαν τρεῖς οὐσίαι, δύο μὲν αἰ φυσικαί, μία δὲ ἡ ἀκίνητος, περὶ ταύτης λεκτέον, ὅτι ἀνάγκη εἶναί τινα ἀἴδιον οὐσίαν ἀκίνητον. αἴ τε γὰρ οὐσίαι πρῶται τῶν ὄντων, καὶ εἰ πᾶσαι φθαρταί, πάντα φθαρτά. ἀλλ' ἀδύνατον κίνησιν ἡ γενέσθαι ἡ ψθαρῆναι ἀεὶ γὰρ ἦν. οὐδὲ

einer bestimmten Zeitfolge, so bleibe es auch immer auf gleiche Weise wirkenb und sei mithin unbeweglich ').

Ueberdies ift bem Aristoteles auch nur eine bewes gende Ursache, wenn gleich sie in vielen sich selbst bewes genden Dingen sich sindet. Dafür führt Aristoteles nach seiner Art mancherlei Grunde an, welche nicht alle von gleichem wissenschaftlichen Werthe sind. So führt er den Bers bes homeros an:

Riemals frommt Bielherrschaft im Bolt; nur einer fei Berrscher! 2)

So geht er von bem Grundsate aus, daß immer zur Erstärung der Naturerscheinungen es besser sei, sie aus einer begrenzten, und kleinern Anzahl der Ursachen abzuleiten, wenn es möglich sei, als aus einer größern und unbegrenzten; es sei aber hinlanglich, nur eine ewige und undewegte Ursache der Bewegung zu setzen. Liefer geht es in das

<sup>1)</sup> Phys. VIII, 5; met. l. l. άλλὰ μὴν εἰ ἔσται κινητικὸν ἢ ποιητικόν, μὴ ἐνεργοῦν ἄἐ τι, οὐκ ἔστι κίνησις. ἔνδέχεται γὰρ τὸ δύναμιν ἔχον μὴ ἐνεργεῖν. — — εἰ γὰρ μὴ ἔνεργήσει, οὐκ ἔσται κίνησις. ἔτι οὐδ εἰ ἐνεργήσει, ἡ δ' οὐσία
κὐτῆς δύναμις οὐ γὰρ ἔσται κίνησις ἀἴδιος. ἔνδέχεται γὰρ
τὸ δυνάμει δν μὴ εἶναι. δεῖ ἄρα εἶναι ἀρχὴν τοιαύτην, ἦς ἡ
εὐσία ἔνεργεια. — — καίτοι ἀπορία. δοκεῖ γὰρ τὸ μὲν ἔνεργοῦν πῶν δύνασθαι, τὸ δὲ δυνάμενον οὐ πῶν ἔνεργεῖν, ώστα
πρότερον εἶναι τὴν δύναμιν. ἀλλὰ μὴν εἰ τοῦτο, οὐθὲν ἔσται
τῶν ὄντων · ἐνδέχεται γὰρ δύνασθαι μὲν εἶναι, μήπω δ' εἶτὰ κὐτὰ ἀεὶ ἢ περιόδφ ἢ ἄλλως, εἴπερ πρότερον ἐνέργεια
δυνάμεως.

<sup>2)</sup> Met. XII, 10.

<sup>5)</sup> Phys. VIII, 6. εἴπερ οὖν ἀἰδιος ἡ πίνησις, ἀἰδιον καὶ τὸ πινοῦν ἔσται πρῶτον, εἶ ἔν· εἶ δὲ πλείω, πλείω τὰ ἀἴδια. ἕν δὲ μᾶλλον ἡ πολλὰ καὶ πεπερασμένα ἡ ἄπειρα δεῖ νομίζειν·

Wesen seiner Lehre ein, wenn er von der Ewigkeit und mithin Stetigkeit der Bewegung auf die Einheit ihrer Ursache schließt. Denn das Stetige sei Eins und die einige Bewegung könne auch nur von einer einigen Ursache absgeleitet werden. Wenn aus mehrern Bewegungen, welche von mehrern bewegenden Ursachen ausgingen, eine Bewesgung werden sollte, so musse eine bewegende Ursache sein, welche die übrigen umfasse, bei allen übrigen sei und ihnen selbst die Ursache ihres Bewegens gewähre \*). Doch wenn dieser Beweis abhängig ist von der Naturlehre, so giebt Aristoteles noch einen andern, welcher nur auf seiner alls gemeinen Lehre von den Gründen des Wesens beruht. Das ewig Bewegende als in vollkommner Thätigkeit seiend und gar nichts an sich tragend, was nur dem Vermögen nach

τών αὐτών γὰρ συμβαινόντων ἀεὶ τὰ πεπερασμένα μαλλον ληπτέον. ἐν γὰρ τοῖς φύσει ὖεῖ τὸ πεπερασμένον καὶ τὸ βέλτιον, ἐὰν ἐνδέχηται, ὑπάρχειν μαλλον. Ικανὸν δὶ καὶ εἰ ἔν, δ πρώτοκ τών ἀκινήτων ἀΐδιον δν ἔσται τοῖς ἄλλοις ἀρχὴ κινήσεως.

<sup>\*)</sup> L. l. δήλον τοίνυν δτι, εί και μυριάκις έναι άρχαι τῶν ἀκινήτων μέν, κινουσῶν δέ, και πολλά τῶν αὐτά ἐαυτα κινούντων φθείρεται, τὰ δ' ἐπιγίνεται, και τόδε μὲν ἀκίνητον ὅν τόδε κινεῖ, ἔτερον δὲ τοδί, ἀλλ' οὐθὲν ἡττον ἔστι τι, ὅ περιέχει, και τοῦτο παρ' ἔκαστον, ὅ ἐστι αἴτιον τοῦ τὰ μὲν είναι, τὰ δὲ μὴ και τῆς συνεχοῦς μεταβολής, και τοῦτο μὲν τοῦτοις, ταῦτα δὲ τοῖς ἄλλοις αἴτια κινήσεως. — — φανερὸν δὲ και ἐκ τοῦδε, ὅτι ἀνάγκη εἶναί τι ἔν και ἀἴδιον τὸ πρῶτον κινοῦν. δέδεικται γὰρ ὅτι ἀνάγκη ἀεὶ κίνησιν εἶναι χές. τὸ δ' ἐφεξῆς οὺ συνεχές. ἀλλὰ μήν, εῖ γε συνεχής, μία χές. τὸ δ' ἐφεξῆς οὺ συνεχές. ἀλλὰ μήν, εῖ γε συνεχής, μία κί γάρ τι ἄλλο καὶ ἄλλο κινήσει, οὐ συνεχής ἡ δλη κίνησις, ἐλλὶ ἐφεξῆς.

geseht ist, ist seinem Begriffe nach ohne alle Materie '). Run ist aber die Materie der Grund der Mannigsaltige keit und die einzelnen Wesen sind nur badurch von einans der verschieden, daß sie dieselbe Form oder Art in verschies benen Materien darstellen, daher konnte denn auch das ewig Bewegende als keiner Materie theilhaftig auch in keine Bielheit einzelner Wesen sich spalten. So muß benn also eine Welt sein und ein bewegender Grund derselben ').

Es liegt in der Natur dieser Beweise, daß sie das nicht vollständig aussprechen, was den Aristoteles zu der Annahme eines unbewegten Bewegers der Welt sührt. Rur aus dem Zusammenhange seines ganzen Systems läßt sich dies vollständig entwickeln. Der Gegensatzwischen der Materie und der Form, welche in allen sinnlichen Dinzen verdunden sind, verlangte einen letzen Grund der Verzeinigung; dieser konnte aber nicht nach dem Grundsatz gestunden werden, nach welchem Aristoteles die Ewigkeit der Bewegung gefunden hatte, das nemlich eine jede Verdinzdung der Form mit der Materie eine bewegende Ursache voraussehe, welche wieder eine Form in der Materie sein müsse, eine Form, damit sie verwirklichende Thätigkeit üben könne, in der Materie, damit sie in der Materie wirken

<sup>1)</sup> Met. XII, 6. Ett tolvor taitag del tàg oddlag elvat åren blag. ålbleng ydg del, el neg ye nat ålte ålbler evegyelg åga.

<sup>2)</sup> Met. XII, 8. δτι δὲ εἶς οὐρανὸς φανερόν. εἰ γὰρ πλείους οὐρανὸὶ ὥσπερ ἄνθρωποι, ἔσται εἴδει μία ἡ περὶ ἔκαστον ἀρχή, ἀριθμῷ δέ γε πολλαί. ἀλλ' ὅσα ἀριθμῷ πολλά, ὅλην ἴχει· εἶς γὰρ λόγος καὶ ὁ αὐτὸς πολλῶν, οἰον ἀνθρώπου, Σωκράτης δὲ εἶς. τὸ δὲ τί ἡν εἶναι οὐα ἔχει ὕλην τὸ πρῶτον τον ἐντελέχεια γάρ Εν ἄρα καὶ λύγω καὶ ἀριθμῷ τὸ πρῶτον κινοῦν, ἀκίνητον ἔν.

tonne. Der lette Grund ber Bewegung und bes Werbens mußte felbft als ein Unveranderliches und mithin als eine reine Form gebacht werben. Alle Form in ber Daterie erscheint nun bem Ariftoteles nur als eine Miturface ober als ein Mittel; fie ift bas, womit bewegt wirb, aber nicht bas, mas bewegt, und es giebt alfo gwar eine uns endliche Reihe von Mittelurfachen, aber in ber Auffuchung ber mabren bewegenden Urfache, welche fich aller ber materiellen Urfachen als Mittel bebient, tommen wir auf ein Lettes. Dierburch tritt nun auch bie britte ber nicht materiellen Urfachen vollig in Eine gufammen mit ben beiben übrigen, inbem bie lette bewegende Urfache nicht nur ber Art ober ber Form nach mit ber Form und bem 3mede Eins ift, fonbern auch ihre Berichieben: beit von biefen ber Bahl und ber Materie nach verfdwins bet, weil fie gar teine Materie und teine Berfchiebenheit ber Bahl hat. Und fomit hat fich Aristoteles gu bem Gebanten einer Einbeit ber Biffenfchaft und ihres Gegenftanbes erhoben, foweit eine folche bei feiner Lehre von ber Materie moglich ift. Die Lehre von ben brei nicht mate riellen Grunden verfolgt in ber That nur biefen 3med, ju zeigen, bag alle Wiffenschaft, welche über bas Ginnliche fich erhebt, nur einen Begenftanb bat, welcher in verschies benen Begiehungen zu ben materiellen Dingen auf verfcbies bene Beise aufgefaßt wirb.

Dies wird uns noch klarer werden, wenn wir den Begriff bes ersten Bewegers nach Aristotelischer Lehre weister verfolgen. Buerst mussen wir hier erwähnen, daß Arisstoteles darin mit dem Platon übereinstimmt, daß der lette Grund aller sinnlichen Erscheinungen als ein burchaus

Richt : Sinnliches gebacht werben muffe; er ift frei und getrenut von aller Daterie und von allem Ginnlichen 1); von allem Berben ganglich getrennt, fann er feine Bewalt erleiben, fonbern ift etwas Nothwenbiges in feinem einfaden und unveranderlichen Wefen als eiwas, was nicht anbers fein tann 2); unveranberlich und immerbar feiend, ift er nicht in ber Zeit, benn er kann nicht von ihr umfaßt ober gemeffen werben ober etwas in ihr leiben "); auch ift er nicht im Raume; benn im Raume ausgebehnte Große tann ihm nicht zufommen, ba er ohne Theile und ungertrembar ift; batte er ausgebehnte Große, so murbe er un= enblich ober begrengt fein muffen; unbegrengt aber fann er nicht fein, weil es fein unenblich Ausgebehntes, überhaupt tein Unenbliches ber Birflichkeit nach geben fann; eine begrengte Große bagegen tann ibm nicht gutommen, ba er bie unenbliche Beit binburch bewegt und ein Begrenztes nicht eine unbegrenzte Rraft befiten fann \*). An biefe verneinenden Bestimmungen über ben Begriff bes erften Bewegers knupfen fich aber alsbann auch bejabende Be-

Met. XI, 2. οὐσία χωριστή παρὰ τὰς αἰσθητὰς οὐσίας καὶ τὰς δεῦρο. — — χωριστόν καθ' αὐτὸ καὶ μηδενὶ τῶν αἰσθητῶν ὑπάρχον. Ib. c. 7; XII, 7. κεχωρισμένη τῶν αἰσθητῶν.

<sup>2)</sup> Ib. V, 5; XII, 7.

<sup>5)</sup> Phys. IV, 12. τὰ ἀεὶ ὅντα ὡς ἀεὶ ὅντα οὐκ ἔσειν ἐν κρόνφ οὐ γὰρ περιέχεται ὑπὸ τοῦ χρόνου, οὐδὲ μετρεῖται τὸ είναι αὐτῶν ὑπὸ τοῦ χρόνου. σημεῖον δὲ τούτου, ὅτι οὐδὲ πάσχει οὐδὲν ὑπὸ τοῦ χρόνου, ὡς οὐκ ἕντα ἐν τῷ χρόνφ.

<sup>4)</sup> Met. XII, 7. δέδειπται δὲ παὶ δτι μέγεθος οὐθὲν ἔχειν ἐνθέχεται τωίταν τὴν οὐσίαν, ἀλλὰ ἀμερὴς καὶ ἀδιαίρετός ἐστι. πνεὶ γὰρ τὸν ἄπειρον χρόνον. οὐθὲν ὁ ἔχει δύναμιν ἄπειρον πεπερασμένον πτλ. Phys. VIII, 10.

Kimmungen an. Wenn er nicht finnlich ift, fo muß er ein nur burch ben Berftand Gebentbares fein. Eins und baf= felbe aber til bas vom Berftande Gebentbare und ber Berftand ober bie Wernunft ober ber Geift, wie man auch bas bochfte und vollkommenfte erteunenbe Befen nennen mag. Denn bas, mas bas Befen und bas vom Berftanbe Gebentbare aufgunehmen bermag, ift bie Bernunft, und Energie ift fie, werm fie es befigt, und baber befteht in ber Bernunft mehr als in bem Gebentbaren bas, mas bie Bernunft Gottliches ju befigen icheint 1). Go finbet fich in ber Iber bes erften Bewegers eine volltommene Bereinigung bes Gegenftanbes ber Biffenfchaft mit bem miffen-Schaftlichen Ertennen gefeht, welche Ariftoteles nur auf eine etwas andere Beise ausbruckt, als Platon; benn ihm ift Sott nicht die bobere Einheit, melde über bem Wesen und der Wernunft fleht, sondern die Wernunft felbft, weiche aber auch zugleich bas Wefen ift, bas nur burch ben Berftanb Gebenfhare, welches nicht aus Form und Materie gufammengefest, fonbenn einfach und nur ber Euergie nach ift 9. Desmegen wird er auch fclechthin bas in bem Begriff ausgebrudte Bas ), bas Befen ber Dinge, genannt, und

i

<sup>1)</sup> Met. XII, 7. radtor rode nat rontor to pie deneurd rod rontod nat the odatas rode drepped de know. Sout know pallor rodeou & done d rode delor know. Die schwitzige Beziehung bes know und bes rodeou scheint mit so gefaßt werben zu mussen, wie ich im Aept angegeben habe,

<sup>2)</sup> I. l. vogeh de å felga svorogis nas adejs und ravegs å odgla upplen und radens å finlä nad nas kolgyer-Aristoteles seht smei Systächien, van welchen die Grivde der sinen berandend sind, Phys. III, L.

<sup>5)</sup> Met. XII, 8.

nicht minder das Beste, der Zweck aller Dinge '), genug er vereinigt in sich Ales, was Segenstand der Wissenschaft sein kann; in ihm ist Erkennendes und Erkanntes Einst. In ihm ist daher auch die Kalle alles Seins und weil er der Zweck aller Dinge ist, kommt ihm Glückseligkeit zu, ein vollkommenes und seliges Sein nicht durch außere Güster, sondern durch seine eigene Ratur"); er besicht die vollskommene Lust des vernünstigen Denkens immerdar, welche wir nur zuweilen desichen, und er besicht sie auf eine viel bessere Weise als wir"). Seine Thätigkeit an sich ist sein desies und ewiges Leben in stetiger Folge; sie besteht in nichts Anderem als in seiner Unsterdlichkeit").

Das Wichtigste in biesen Lehren ist aber offenbar bem Aristoteles bas, was sich aus ber Erkenntnis bes obersten Grundes für die Wissenschaft überhaupt ergiebt. Indem er Gott als die wissenschaftliche, als die beschauende Vers munft sich bentt, stößt er auf die Schwierigkeit, welche in der Erklärung des wahren, den Gegenstand völlig erschös

<sup>1) .</sup>lb. c. 7. καλ ξοτιν άριστον άελ ή ἀνάλογον τὸ πρώτον.

<sup>2)</sup> Pol. VII, 1.

<sup>3)</sup> Met. 1. 1. διαγωγή δ' δοτίν οἰα ή άριστη μικρόν χφόνου ήμεν οὕτω γάρ ἀεὶ ἐκεῖνό ἐσειν, ἡμεν μὲν γάρ ἀδύνατον. ἐπεὶ καὶ ή ἡδονή ἐνέργεια τούτου καὶ διὰ τοῦτο ἐγρήγορσις, αἴσθησις, νόησις ἡδιστον, ἐλπίδες δὶ καὶ μνῆμαι διὰ ταῦτα. ἡ δὲ νόησις ἡ καθ αὐτὴν τοῦ καθ αὐτὸ ἀρίστου καὶ ἡ μάνιστα τοῦ μάλιστα. — — εὶ οὖν οὕτως εὐ ἔχει ὡς ἡμεῖς ποτὲ δ θεὸς ἐεί, θαυμαστόν εὶ δὲ μᾶλλόν ἔτι θαυμασιώτερον.

<sup>4)</sup> L. l. ἐνέργεια δὲ ἡ καθ αὐτὴν ἐκείνου [ωἡ ἄρίστη καὶ είδιος, φαμὲν δὲ τὸν δεὸν εἶναι ζῶον ἀίδιον ἄριστον. ὅστα [ωἡ καὶ ἀἰλιν συνεχής καὶ ἀίδιος ὑπάρχει τῷ θεῷ· τοῦτο γὰρ ὁ δεός. De codo II, S. δεοῦ δὲ ἐνέργεια ἀδανασία, τοῦτο δ' ἐστὶ [ωἡ ἀἰδιος.

pfenben Denkens liegen. Die Bernunft fcheint nicht bas Bochfte ju fein, benn es giebt einen anbern Berricher über fie, bas von ber Bernunft Gebentbare, welches erft in ber Berührung mit ber Wernunft eine wirkliche Ginficht bervorbringt '). Doch bies gilt nur von der Bernunft, welche aus bem Bermogen beraus erft gur Energie gelangen foll; bie gottliche Vernunft bagegen benft und veranbert fich nicht, benn ihre Beranberung wurde in bas Schlechtere übergeben und eine Bewegung fein muffen "). Die gotts liche Bernunft alfo ift ein wirkliches Bernehmen, eine m: aufhörliche Ginficht, welche teine Dibbe verurfacht, weil fie nicht erft aus bem Bermogen zur Birklichkeit gebracht zu werben braucht. Und eine Ginficht ift fie nicht in etwas Anderes, von welchem die Einsicht abhängig sein würde, fonbern nur in fich felbft. Das Befte muß bas Befte benten. Nicht wie bei anbern Gebanten ift bei Gott ber Gebante Gebante eines Anbern und feiner felbft nur beilaufig, fondern wie bei ben theoretifchen Biffenschaften ift bei Gott der Begriff und ber Gebanke bie Sache ober ber Gegenstand. Go ergiebt fich bem Ariftoteles ber berühmte Ausspruch, daß ber Gebanke Gottes ber Gebanke bes Gebantens fei '). hier alfo find Begenstand und Denten

Met. XII, 9. άἴτε νοεῖ, τούτου ở ἄλλο πύριον (οὐ γκο ἔστι τοῦτο, δ ἔστιν αὐτοῦ ἡ οὐσία, νόησις, ἄλλὰ δύνκμις), οὐπ ἄν ἡ ἀρίστη οὐσία εἴη. — Επειτα δῆλον ὅτι ἄλλο τι ἄν εἴη τὸ τιμιώτερον ἡ ὁ νοῦς, τὸ νοούμενον.

<sup>2)</sup> L. l. δήλον τοίνυν δει τὸ θειότατον καλ τιμιώτατον νοεί καλ οὐ μεταβάλλει· εἰς χεῖφον γὰφ ἡ μεταβολή, καλ κίντ·

<sup>5)</sup> L. i. και γάς εδ νοείν και ή νόησις ὑπάρξει και τό χείριστον νοούντι. ώστε εί φευκτόν τούτο (και γάρ μή όρϋν

Eins und auch in der Welt, mussen wir hierbei merken, ist die Erkenntniß des Bernünstigen Segenstand der Wissemschaft und die Thätigkeit des Götklichen in uns '). Arisstoteles psiegt nach alterthümlicher Weise vorauszusehen und halt es gar nicht für nöthig, dies zu beweisen, sonsdem deutet es nur an, daß auf eine ähnliche Weise die Bernunst in uns ist, wie in Gott, da ja alle Dinge, welche sich selbst bewegen, auch das erste undewegte Bewegende haben '); er billigt nicht weniger den Ausspruch des Herrakteitos, daß selbst in den unscheindarsten Dingen und iberall das Göttliche sei ").

Wenn wir durch die Natur der Sache auf eine Versgleichung des Aristoteles mit dem Platon gesührt werden, so können wir eine wesentliche Berschiedenheit nicht überssehn in der Art, wie sie die Idee Sottes auffassen. Bei Platon ist die Lehre von Gott und von seinem Verhältnisse zur Weit viel mythischer gehalten, als beim Aristoteles.

ένα πρείττον ή δράν), οδα αν εξη τό αριστον κόησις. αὐτόν αρα νοεί, εξπερ έστι τὸ πράτιστον, και ξστιν ή νόησις τῆς νοήσεως νόησις, εραίνεται δ' ἀει ἄλλου ή ξπιστήμη και ή αξσθησις και ή δόξα και ή διάνοια, αὐτῆς δ' ἐν παρέργω, —— ή ἐπ' ἐνίων ή ἐπιστήμη τὸ πράγμα; ἐπὶ μὲν τῶν ποιητικῶν ἄνευ ὑλης ἡ οὐσία και τὸ τί ἡν είναι, ἐπὶ δὲ τῶν θεωρητικῶν ὁ λόγος τὸ πράγμα και ή νόησις. Ib. c. 7. Cf. magn. mor. II, 15, κου βρείπθατε Citavûrfe gegen die Lehre von der Gelbsteschauung Gotztes vorgebracht werden.

<sup>1)</sup> Do an. III, 4. ἐπὶ μὲν τοῖς ἄνευ ὅλης τὸ αὐτό ἔστι
τὸ νοοῦν καὶ τὰ νοοῦμενον' ἡ γάς ἐπιστήμη ἡ θεωρητική καὶ
τὸ οῦτως ἐπιστητὸν τὸ αὐτό ἔστι. Ib. c. 7. τὸ αὐτό ἔστι ἡ
επὶ ἔνέργειαν ἔπιστήμη τῷ πράγματι.

<sup>2)</sup> Phys. VII, 2; VIII, 5. dváyny águ to adid favró nrodv žyter nak to mrodv, amentor de.

<sup>5)</sup> De part. an. I, 5.

Bon jenem wird bie Ueberzeugung in ficherer Form ausgebrudt, daß Gott in feiner Ginheit Alles überfteigt, was wir faffen tonnen; er ift über ber Babrbeit und bem 2Befen, über ber Bernunft und ber Biffenschaft; wo baber Platon auf bejahende Beife etwas Anberes von Gott ausfagt, ale bag er bas Gute an fich ift, be haben wir nur bilbliche Ausbrude ju erwarten; ihm ift es genug, Gott in ber Bielbeit ber Ibeen ju ertennen. Dagegen mit einer mythifchen Darftellungsweife fich ju begnugen, ift bem Aristoteles fremb; er will Alles in einen bestimmten Lehrausbrud faffen und fo nennt er benn Gott bie Bernunft. Aber es zeigt fich alsbalb, bag auch biefer fefte Ausbrud nicht genügt; Ariftoteles fieht fich genothigt, verneinenbe Beftimmungen bingugufügen. Denn ba in Gott jeber bochfte 3wed vollendet ift, fo tann ihm tein Ahun und fein Sanbein zugeschrieben werben. Die Tugend ift nur ein Manfchliches, nicht aber ein Gottliches, vielmehr ift bas Gottliche über die Augend hinauszuseten '); irgend eine Art bes tugenbhaften Sanbeins Gott beigulegen, murbe ibn unwurdig fchilbern; feine Gludfeligkeit, feine Energie, ba er boch nicht ichlafen tann, wie Enbymion, ift nicht ein Sanbein, sonbern ein Ertennen, er ift nicht prattifche, fonbern theoretische Berminft "). Benn wir bie Grunde unterfu-

<sup>1)</sup> Eth. Nie. VII, 13 magn. mor. II, 5. nên šers 3400 čeri: 6 yào 340c felesan the destit not où net destit sons anousaiss.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. X, 8. ή γέρ τέλεια εὐδαιμονία δει θαιοφτική τές έστιν ἐνέργεια, καὶ ἐντοῦθεν ἄν φανείη. τοὺς θαιός γὰρ μάλιστα ὑπειλήφαμεν μακαρέους καὶ εὐδαίμενος εἶναι\* πράξεις δὲ ποίας ἀπονεῖμαι χρεών αδεοίς; πότερα τὸς δικαίας; ἡ γελοῖοι φανοῦνται συναλλάττοντές καὶ παρακαταθήκης ἀποδι-

den, aus welchen Aristoteles der Gotthelt die praktische Bernunft abspricht, so micken wir bemerken, daß es leicht gewesen rodze, ahnliche Seinnde auch gegen die theovetische Bernunft Gottes auszusinden. Denn jene Gründe bestes den nur in einer Auszehtung der Unschiedlichkeiten, welche sich ergeben, wenn man das vernümftige Leden Gottes in einer ähnlichen Weise sich benkt, wie das vernümftige Leden des Menschen. Dies zeugt von der Partellichkeit des Arisstoteles sür das Erkennen und gegen das Handeln der Versumst. Die Neigung, welche ihn zu den Wissenschaften sichte, bestach ihn, wie so Wiele. Es zeugt dies auch nichtweizer destür, das in der That Aristoteles etwas unternahm, was seine Arafte überstieg, indam er die Idee Gottes inihms. Sinheit in den eigentlichen Sinn eines sollte.

tirese nad Jan adda recauter; adda não avortous; unopérorter the mostopal and provincental, but malor, if the theoreelous; the de descoucin; atomor d' et une total autois voμισμα ή τι τοιούτον, αξ δε σώφρονες τι αν είεν; ή φορτιnie o letteren. Das obn. Exerci gablas instruction, dietroba-की अवंतरक व्हेलांग्यार हैम उर्व ऋड्यो उन्हें अनुनीहार माअन्ते अन्ने नेप्रवेहिन: διών, άλλα μήν ζήν τε πάντες ύπειλήφασιν αὐτούς καλ trepyety kpa. ob yap of madeboen, donet cor Evountera. to de layer tal nobiteur doupopoétros, des de pillitar tou noter, el delnerat mage Bemglas ; Gare à rav beau belogrem. μακαριότητε διαφέρουσα δεωρητική αν είη. De coelo II, 12. Sonft werben Gott audi wohl nonfrag und sogne gugefchritben, pel. VII. 8; 4, ja feibft ein moneie, ale coele I, 4, unb bis eddauporla ift eine ngähig ober edngayla, pol. VII, 3 n. sonsh; auferbem wirb auch bie eregrera nicht felten mit ber moates gleich geseth. Doch wie Wennen im affen blefen Bestimmungen richts Anberes feben , als mur ben Biberfreit eingelner fich aufbrangenber Betrachtungen gegen eine einfeitige Theorie, welcher fich besonbers dann außert, wenn die Wirksamkeit Gottes in ber Welt anschaulich gemacht werben foll.

Ein abnliches Ergebnig liefert uns bie Beobachtung ber Formeln, in welchen Ariftoteles bas Berhaltnig Gottes ju ber finnlichen Belt anschaulich aufzufaffen frebt. Gott als ben Beweger ber Belt ju benten, bat manche Schwierigkeiten und man fieht wohl, bag Ariftoteles in feinen Bestimmungen über bie Birtfamteit Gottes biefe Schwierigkeiten ju vermeiben ober ju überwinden fucht. Df= fenbar bat er babin gestrebt, bie erfte Urfache alles Das feins, bei aller Bollkommenheit, welche er ihr beilegt, boch ben Erfcheinungen naber ju rliden, als bies Platon vermocht hatte. Dies gelingt ihm baburch, bag er fie als eine ewige Energie, ale eine Abatigleit in vollenbeter Birtlichfeit betrachtet; baburch wird ihr wenigstens ber Gegenfat gegen bas Werben und bie Bewegung genommen, in welchem bem Platon bie Einheit aller. Ibeen erschien; und wie fehr bies bem Ariftoteles von Wichtigkeit ift, bas fieht man unter anbern auch baraus, bag er forgfam warnt, man moge bas unbewegte Bewegenbe nicht als ein Rus henbes benten, benn Rube fomme nur bem gu, was aus bem Entgegengefetten in bas Entgegengefette, aus ber Bewegung in die Rube übergebn tonne \*). Mein wenn auch ber Begriff ber Energie geeignet ichien, einigermaagen bie Bahrheit bes Lebens in ber bochften Bebeutung festzuhalten und ben Gegensat zwischen bem Wefen und bem Les ben zu verföhnen, so reichte er boch nicht aus, zu zeigen, wie bie Wirkfamkeit Gottes, obgleich immer biefelbe bleis benb, boch in ber Welt beftanbig auf verfchiebene Beife bewege, Entfteben und Wergeben berbeiführend, und Ari-

<sup>\*)</sup> Phys. III, 2; IV, 12; V, 2.

floteles fleht fich baber auch genothigt, zwischen ber Eners gie Sottes an fich und feiner Energie in Beziehung auf ein Unberes gu unterscheiben '). Geine Energie an fich ift feine fich felbft beschauenbe Bernunft, als beren Ausbruck auch bie ewige und gleichmäßige Bewegung bes himmelstreifes angefehn werben fann "); ben volltommenfen Ausbrud gur Bezeichnung ber Energie Gottes in Beziehung auf ein Anberes haben wir aber in ber Art zu feben; wie Ariftoteles die Bewegung ber Belt burch Gott mit bem Begriffe bes 3wedes in Berbindung bringt. 208 bas Befte und Schonfte ift Gott auch bas Begehrungs= werthe und in Begiehung auf bas Ertennen bas Ertennbare umb beibe find in bem erften Grunde Eins. Das Begehrungswerthe aber bewegt bas Begehrenbe und bas Erfennbare bie Bernunft, beibe ohne bewegt ju werben; das Begebrende alebann und bie Bernunft bewegen bas Uebrige; fo hangt alfo bie Bewegung ber Belt und ber Ratur von einer unbewegten Urfache ab "). Wir haben

<sup>1)</sup> Mot. XII, 6. sì độ tò ưới à ch nepiđo, đeĩ ti del μένειν ὁσαύτως ἐνεργοῦν. εὶ đẻ μέλλει γένεσις καὶ φθορὰ είναι, ἄλλο đεῖ είναι ἀεὶ ἐνεργοῦν ἄλλως καὶ ἄλλως. ἀνάγκη ἄρα ώδὶ μὲν καθ αὐτὸ ἐνεργεῖν, ώδὶ δὲ και ἄλλο κτλ. Cf. ib. XI, 2.

<sup>2)</sup> L. l.; ib. c. 7.

<sup>3)</sup> Ib. ε. 7. κινεί δὲ ώδε τὸ δρεκτὸν καὶ τὸ νοητὸν κινεί οὐ κινούμενα τούκων τὰ πρώτα τὰ αὐτά, ἐπιθυμητὸν γὰρ τὸ φαινόμενον καλόν, βουλητὸν δὲ πρώτον τὸ ὂν καλόν. ὁρεγόμεθα δὲ διότι δοκεί μᾶλλον ἢ δοκεί διέτι ὁρεγόμεθα. ἀρχὴ δὲ ἡ νόησις νοῦς δὲ ὑπὸ τοῦ νοητοῦ κινείται. — — κινεί δὲ ὡς ἐρώμενον, κινούμενον δὲ τάλλα κινεί. — — ἔξ ἀνώγκης ἄρα ἐρχῆς ἤρτηται ὁ οὐρανὸς καὶ ἡ φύσις. Cf. do gen. et corr. I, 7.

hierin einen der schönen und wahren Gedanken gu febn, welchen Aristoteles vom Platon schon angeregt fand, welchen aber in bestimmterer Form mit seiner ganzen Lehre verwebt zu haben, sein Berdienst ist.

Bon biefer Lebre aus ichien benn auch eine Schwies rigfeit ju verschwinden, welche nach ber gewöhnlichen Bor-· ftellung in bem Begriffe eines unbewegten Bewegers liegt. Das Bewegenbe muß in einem Berbeltuiffe bes Leibens und bes Thuns mit bem Bewegten fleben. Leiden aber find wechfelfeitig; bas Bewegenbe berührt bas Bewegte und wirb auch wieder von ihm berührt. allgemeinen Gage, fant Ariftoteles, mußten befchrantt werbeng fie fanden nur ba ihre Anwendung, mo bas Bemes genbe Wermogen habe bewegt zu werben ober zu leiben. Es wird baber bie etwas feltfam flingende Formel aufgeftellt, bas umbeweglich Bewegende berühre gwar bas Bewegte, werbe aber nicht wieber von ihm berührt; fo fagten wir ja auch, ber Betrübenbe ruhre uns, aber er werbe nicht von uns gerührt '). Allein es bleibt babei freilich noch eine andere Schwierigkeit jurud; benn Ariftoteles spricht ja ber reinen Form nicht nur bas Wermogen bewegt zu werben, fonbern überhaupt alles Bermogen ab, und es erscheint hiernach als mit feinem Begriffe bes boch: ften Grundes nicht übereinftimmend, wenn er ihm boch ein Bermogen zu bewegen zuschreibt 2) ober gar ein uns

<sup>1)</sup> De gen, et corr. I, 6. δστε εξ τι κινεί ἀκίνητον ὕν, ἐκείνο μὲν ᾶν ᾶπτοιτο τοῦ κινητοῦ, ἐκείνου δὲ οὐδέν. φαμὶν γὰρ ἔνίστε τὸν λυποῦντα ἄπτεσθαι ἡμῶν, ἀλλ' οὐκ αὐτοὶ ἐκείνου.

<sup>2)</sup> Phys. VIII, 6. xivhtixòv d' étégov.

enbliches Bermogen, Unenbliches in ber ewigen Bewegung 211 bewegen '). Roch grefter tritt aber bie Lehre bes Aris floteles biernber bervor, wenn er auch die Birkfamkeit Gottes in ber Bewegung ber Welt auf eine bestimmte Beife anzugeben verfieht, und in biefer Begiebung fragt ob bas erfte Bewegenbe in ber Mitte ober in bem Une treife ber Belt fei, um von bieraus bie Bemegung ber Bett ju bewirken. Er nimmt an, bag es in bem Umfreise ber Welt fei, weil biefer am schnellften bewegt werbe und bas am fcnellften Bewegte bem Bewegenben am nach: ften fein muffe 2). Go wenig wir auch geneigt find, auf folche Aeußerungen ein großes Gewicht zu legen ober aus ihnen Folgerungen zu ziehen, so scheint und boch in ihnen felbft ummittelbar ber Beweis ju liegen, bag Ariftoteles burch fein Beftreben, über Gott und fein Berhaltniß gur Beit mit Ausschließung ber mythischen Darftellungeweise auf bejahenbe Weife fich auszubruden, ju folden Formeln gekommen ift, welche feine eigene richtigere Ginficht ver-Reiters.

Da wir hiermit auf ben bochften und letten Grund

<sup>1)</sup> Ib. c. 10; met. XII, 7.

<sup>2)</sup> De coelo I, 9; Phys. VIII, 10. avayun de fi er pesse fi er nunt seren var elvar abrar vap al appal, alla raxiora niverrau var exponera ron nivorores ronaven d' fi ron shou mennere enter de nivorore. Man nimmt gewöhnlich an, bas aus bieser Stelle die Angabe gestossen sei, Gott sei nach dem Aristoteles die Grenze des himmels. S. Sent. Emp. hyp. Pyrrd. III, 218; natu. math. X, 88. Doch konnte dies auch wohl aus der kohre erschlossen werden, das Gott die Form der Welt sei. Gegen die Borwürse, welche hieraus der Aristotelischen Abeologie gemacht worden sind, handelt gründlich I. 8. Vator vindicine theologies Aristotelis. Hal. 1795.

ber allgemeinen Lehren bes Ariftoteles gekommen finb, fo . werben wir auch jett eine vollständige Bechenschaft über ihre miffenfchaftliche Bebeutung uns geben tonnen. Biffenichaft geht bem Ariftoteles überhaupt barauf aus, bie Grunde ber Erfcheinungen ju erkennen. Was nun bie Grunde ber Form betrifft, auf welche nach unfern frubern Untersuchungen auch bie Grunde ber Bewegung und bes 3weds gurudtommen, fo find fie in einer bochften Urfache vereinigt, in Sott, und in biefem letten Grunde find fie auch völlig erkennbar. Ariftoteles frebt nicht nur barzuthun, bag wir zu irgend einer bem Gegenftanbe abnlichen Borftellung gelangen tonnen, vielmehr im wahrhaft philofophifchen Geifte halt er feft, bag in ber Biffenichaft baffelbe fei, mas in ben Dingen, und fowie Platon gefunden batte, bag in Gott bie Bereinigung biefer beiben, ber Bif= fenschaft und bes Wefens fei, fo fest auch er, baß Gott bie Bernunft fei und bas Bernehmbare. Darin liegt nun ohne Imeibeutigkeit, bag bie Grinde und bas Befen ber Dinge, soweit biese wirklich find und nicht bloff im Bermogen bestehn, allesammt vernünftiger Art fein muffen; benn nur unter biefer Bebingung tonnen fie mit ber Bernunft Eins und vernehmbar fein. Wigbar und Gegenftanb ber Biffenichaft ift aber nur bas Birtliche und bies ift auch jugleich bas Bernfinftige. hierin ift bie Befriedigung ber Bernunft in ihrem wiffenschaftlichen Streben ausgebrudt.

Allein außer bem formellen, giebt es nun auch noch einen materiellen Grund der Erscheinungen. Auch diesen strebt Aristoteles der Erkenntniß ober wenigstens bem Beswußtsein zugänglich zu machen. Denn die Seele erscheint ihm gewissermaaßen als Alles, was ift, in sich enthaltend;

ibre Biffenschaft ift gewiffermaagen bas Gewußte, ihre Empfindung bas Empfundene 1). Das Materielle ertenns bar zu machen, gelingt bem Aristoteles wenn auch nicht gang, boch einigermaagen baburch, bag ihm bie Materie nicht schlechthin der vernünstigen Urfache der Welt entgegengefest, fonbern bem Bermogen nach baffelbe ift, mas die vernünftige Ursache ber Wirklichkeit und Thatigkeit nach. Daber ift in bem, was Materie bat, bem Bermogen nach ein jebes, was von bem Berftanbe ertannt werben fann 2). Bir baben icon fruber bemertt, bag bie Materie ibm gar nicht eine von bem 3wede unabhängige Urfache ift; baber tonnte er wohl fagen, daß ber vollkommenften Biffenschaft und ber erften Urfache nichts entgegengefest fei 1); bie Das terie, welche gur Welt nothig ift, ift nichts Wirtliches; fie tann wohl ein Richt = Seienbes genannt werben, fo bag Alles von Gott aus dem Richts geschaffen sein wurde ). Selbft bas, mas ber Form gerabezu entgegengefett ift, bie Beraubung, erfcheint bem Ariftoteles als etwas gewiffermaagen Ertennbares; benn fie wird gewiffermaagen aus bem Entgegengefesten offenbar, fo wie bas Schwarze ober das Bofe aus bem Mangel bes Gegentheils ertannt wirb .

De an. III, 8. ή ψυχή τὰ ὅντα πώς ἔστι πάντα. ἢ γὰρ αἰσθητὰ τὰ ἔντα ἢ νοητά, ἔστι δ' ἡ ἔπιστήμη μὲν τὰ ἐπιστητά πως, ἡ δ' αἴσθησις τὰ αἰσθητά.

<sup>2) 1</sup>b. c. 4. ἐν δὲ τοῖς ἔχουσιν ῦλην δυνάμει ἕκαστόν ἐστιν τῶν νοητῶν.

<sup>5)</sup> Met. XII, 10.

<sup>4)</sup> De gen. et corr. I, 3. τρόπον μέν τινα έκ μή δντος ἐπλῶς γίνεται, τρόπον δὲ ἄλλον ἐξ ὅντος ἀεί' τὸ γὰρ δυνά- . μει ὄν, ἐντελεχείφ δὲ μή ὅν ἀνάγκη προϋπάρχειν.

De an. III, 6. — δηλούται ώσπες ή συέρησις. καὶ

Aber eben biefes Gewiffermaagen, welches bem Triftoteles fo manchesmal fatt ber einfachen Bejahung ober Berneinung fieht, zeigt und, bag bier in ben Dingen etwas Dicht : Erkennbares gurudbleibt. Dies ift ber buntele Punft in ber Ariftotelischen Lehre, welchen er amar fo viel als möglich jurudzuschieben, burch Berkleinerung ober Entfernung gleichfam unfichtbar gu machen fucht, welcher aber boch im hintergrunde immer noch fortbefteht. Goweit in der Materie etwas der Form, wenn auch nur begiehungsweise Entgegengesetztes ift, soweit muß ein Unerfennbares jugegeben werben. Deswegen benft auch Gott nicht Mles, wie es fich trifft, fonbern nur bas Befte und Schonfte '), und bie Seele vermag nicht bas Sinnliche gang und gar ju ertennen, wie es ift, fonbern fie benft nur bie Formen bes Sinnlichen; benn ber Stein ift nicht in ber Seele, fonbern nur feine Form "). Die Materie an fich, weil fie unendlich ift, tann nicht erfannt werben, weber jest, noch jemale, benn fie hat teine Form ), und wenn fie auch nur ein Mittel ift, in welchem bie Birklichkeit ber geiftigen form hervorgebracht werben foll, so ift boch in der That diefes Mittel nicht gang paffend für ben 3wed, welcher es gebraucht, benn bie Birtlich-

δμοιος ὁ λόγος ἐπλ ἄλλων, οἶον πῶς τὸ κακὸν γνωρίζει ἢ τὸ μέλαν' τῷ ἐναντίῳ γάρ πως γνωρίζει.

<sup>1)</sup> Met. XII, 9.

<sup>2)</sup> De an. III, 8. της δὲ ψυχής τὸ αἰσθητικόν καὶ τὸ ἐπιστημονικὸν δυνάμει ταὐτόν ἐστι, τὸ μὲν ἐπιστητόν, τὸ δὲ αἰσθητόν, ἀνάγκη δ' ἢ αὐτὰ (sc. τὰ πράγματα) ἢ τὰ εἴδη εἶναι, αὐτὰ μὲν γὰρ δὴ οὕ, οὐ γὰρ ὁ λίθος ἐν τῆ ψυχῆ, ἀλλὰ τὸ εἶδος.

Phys. III, 6. διὸ καὶ ἄγνωστον ἢ ἄπειρον' εἰδος γὰρ κὸπ ἔχει ἡ ὅλη.

kneicheng des Zweckes entfernt. Zwar soll die Materie mir ein leidendes sein, welches gar keine Macht hat und sich gesallen lassen muß Alles, was ihm geschieht. Aber wie kommt es denn, daß ihr nun doch gleichsam eine rückwirkende Gewalt auf die Bildungen in der Welt zugestanden wird? Was dewirkt es, daß alle diese Bildungen vergänglich oder wenigstens der veränderlichen Bewegung mierworfen sind? Es ist eben die Natur der Nothwensdigkeit, welche den von Gott bewegten Dingen kein vollskommenes Sein gestattet und diese Natur der Nothwendigskeit ist dem Aristoteles mit der Materie Eins.

Bie es nun ju gescheben pflegt, bag, wenn einmal ein Sehler in ber Festsehung ber erften Grunbe jugelaffen worben, biefer wie ein freffenber Schaben mehr und mehr um fich greift, fo begegnet es auch unferm Philosophen, bag feine Anficht von ber Materie gur Aushalfe bienen muß, um mancherlei ju verbeden, was als fchabhaft in feiner Borftellung von ber Belt gurudgeblieben ift, und baburch wird benn freilich bas lebel nur vergrößert. So ift es mit seiner Borftellung von bem Unenblichen in ber Belt, sowohl im Beitlichen, als im Raumlichen, weldes auf die Materie gurudgeführt wird und unertennbar Roch mehr aber tritt bies bervor in ber Art, wie viele Urfachen in ber Natur nur auf die Materie gurudges führt werben, benn Bieles geschieht, weil es nothwendig eft \*), und wenn auch meiftens ber 3wed in ben Werten der Ratur herricht, fo hat boch auch ber Bufall und bas

<sup>\*)</sup> De part. an. I. 1.

Ungefähr in der Bildung der Dinge seine Stelle '), ja bei Betrachtung der vergänglichen Berke der Natur tritt sogar die Borstellung ein, daß sie des Seins nicht immer theilhaftig sein können, weil sie zu weit von dem Grunde der ewigen Bewegung abstehn '), gleichsam als wenn dieser nicht vermöchte, das Sanze in allen seinen Abeilen mit gleicher Sewalt zu durchdringen.

In allen biefen Borftellungen finden wir nun baffelbe, was wir ichon beim Platon bemerft haben, bag nemlich bei ber Erklarung ber Welt allmalig und gleichsam unvermerkt eine Gewalt ber Rothwendigkeit ber gottlichen und vernünftigen Rraft fich an bie Seite ftellt. Rur barin, was diesen Punkt betrifft, unterscheibet fich die Erhre bes Ariftoteles von ber feines Lehrers, baff fie nicht in ber Ratur ber untergeordneten Dinge nach bem Grunbe ber weltlichen Unvollkommenheit forscht, sondern ohne weitere kunftliche Erklarungsversuche bie Materie und bas Berben von Emigfeit ber neben Gott befteben lagt. Daburch foll nun zwar die Thatigkeit Gottes in fich, fein umveranderlides Beschaun feiner felbft, nicht beschrantt werben, aber wohl erscheint er in einem etwas fremben Berhaltniffe gu ben Dingen ber Belt. Denn er giebt ihnen nicht ihr Bermogen gu fein und ju werben; bies Bermogen liegt vielmehr in ber Materie; nur baf fie zu einer bestimmten -Birflichteit gelangen, tann als eine Birffamteit Gottes in

Phys. II, 5.

<sup>2)</sup> De gen. et cerr. II, 10. ξπεὶ γὰς ἐν ἄκασιν ἐκὶ τοῦ βελτίονος ὀρέγεσθαί φαμεν τὴν φύσιν, βέλτιον δὲ τὸ εἶναι ἡ μὴ εἶναι, — τοῦτο δ' ἐν ἄπασιν ἀδύνατον ὑπάρχειν δεὰ τὸ πόρρο τῆς ἀρχῆς ἀφίστασθαι κτὶ. Cf. Phys. VIII, 10.

ber Belt angesehen werben. Und auch biergu verhalt fich Gott einigermaagen gleichgultig. Denn zwar inbem er als vollendetes Leben und Thatigfeit gebacht wird, fleht er bem Leben in ber Belt naber als ber Platonische Gott, und indem er als ber bewegende Grund ber Dinge bezeichnet wirb, scheint er bemfelben noch naber ju treten; fragen wir aber, wie und wodurch er bie Welt bewegt, fo zeigt es fich boch, bag er nicht felbfithatig in bie Weltbilbung eingreift, fonbern nur bie Entftehung ber Formen in ben bewegten Dingen geschehen läßt. Go mahr auch ber Gedante ift, bag Gott als bas Gute und Begehrungewerthe bie Dinge bewegt, indem er von ihnen begehrt wird, fo muß man boch wohl gestehn, bag biefem Gebanten noch irgend eine erganzende Bestimmung fehle, wenn es nicht fceinen foll, ale bewegte nicht fowohl Gott bie Welt, als vielmehr bie Belt bewegte fich felbft, indem fie Gott begehrte. Wir mogen beibes fur richtig und mahr anertennen, aber bas verbinbenbe Glieb fehlt. Wir muffen bier, fo wie bei ber Lehre bes Platon anerkennen, bag es ber Beit biefer Manner nicht gegeben war, bas Berhalts nif zwischen bem Gottlichen und bem Beltlichen in feiner gangen Bahrheit aufzufaffen. Beibe haben es zu faffen gefucht, bag ber Gottheit alle Macht und alles mahre Sein beigelegt werben muffe, ohne bag boch baburch bie Bahrbeit ber Belt aufgehoben werbe; beibe aber haben auch bie Berbindung beiber Bahrheiten nicht vollig fich gu ents wideln vermocht.

Wie bem auch sei, so ist es boch als ein tiefer Blick des Aristoteles anzusehn, daß er, ausgehend von der Einssicht, daß von den Erscheinungen und der fließenden Ersesch. b. Phil. III.

fabrung aus bie Wiffenfcaft ber Denfchen fich ausbilben muffe, bemgemäß auch ben bochften Grund aller Dinge als Energie, als Thatigleit und Leben auffaßte, aber als ein Leben in unveranderlicher Form, als ein Leben, wels ches jugleich gang Befen ift. Gott, ber Gegenftanb ber Biffenschaft, ericien ibm nicht ale eine tobte Bollfommen: beit, als ein von bem leben in ber fimlichen Erscheinung abgetrennter Begriff 1), fonbern als ein lebenbiges und boch vollendetes Wefen. Dies ift nun freilich nicht etwas bei ihm gang Reues, vielmehr batte babin ichon ein großer Theil ber alten Philosophen geftrebt; auch bem Sofrates und dem Platon hatte nichts Unberes vorgeschwebt. Aber eben bies ift bas Fortschreiten ber Philosophie, bag etwas, was früher buntel und nur mit halbem Bewußtfein erftrebt wurde, gulest einen bestimmten und ficheen Musbruck gewinnt. Man tann vom Ariftsteles fagen, bag er guerft in ber Gofratischen Schule ben Begriff bes Befens mit dem Wegriffe bes Lebens vollig verfohnte und baburch bas Gebiet ber Biffenschaft wefentlich erweiterte. Der Begriff ber Energie ober ber Entelechie ") ift es, welcher bie Ber-

<sup>1)</sup> Ich enthalte mich gestissentlich bes Wortes nabstracter Besgriff", benn diesen Ausbruck hatte Aristoteles wohl von Gott gebrauchen können. Aristoteles unterscheidet zu zwozorn, das Unsstauchen können. Aristoteles unterscheidet, und zu es dipaussowerscher zu er dipaussower der zu er dipaussower diese verschen find und worunter er hauptssacht das Wartematische versteht; senes erstere kommt Gott zu, dieses nicht. Wan sieht, daß der Ausbruck abstract in sehr verschiedener Bedeutung genommen werden kann und wirklich von den Philosophen genommen worden ist.

<sup>2)</sup> Pierbei will ich erwähnen, baß zwischen Energie und Entelechte bei Ariftoteles tein wesentlicher Unterschieb ift. Beibe wer-

sohnung bezeichnet und bem Aristoteles ebenso eigenthumlich ift, wie ber Begriff ber Ibee bem Platon \*).

## Biertes Capitel. Die Physik bes Ariftoteles.

Daß die Physik an die erste Philosophie sich anschließt, diese jedoch voraussetzt, sieht man am deutlichsten aus der Art, wie Aristoteles allen seinen Lehren über die Natur eine Untersuchung über die Gründe der Natur vorausschickt. Davon handeln meistens die Bücher seiner Physik auf eine weniger allgemeine und wissenschaftliche Weise, als bies in der ersten Philosophie geschieht. Wir haben von diesen

ben sehr oft ohne unterschieb neben einander gestellt. Eine Ertide rung der Entelechie sindet sich de an. II, 4. von duraust Errog logos i deralegena. Bei dieser Ertidrung muß man sich baran erinnern, das logos als Begriff und eldos dem Aristoteles dasselbe deeuten. Rach dieser Ertidrung wurde die Entelechie die Form des Materiellen bedeuten; allein sie ist zu eng. Denn auch das erste Westen wird Entelechie genannt. Met. XII, 8. Vergl. Trendelendung ad Arist. de anima p. 296 sqq., welcher einen ursprüngslichen Unterschied beider Worts nachzuweisen such, aber einen ursprüngslichen Unterschied beider Worts nachzuweisen sucht, aber eines welchen.

<sup>&</sup>quot;) Es ist mir neuerbings, ich weiß nicht, von wem zuerst gesagt, mehrmals die Weinung vorgekommen, der Unserschied zwis
schen Platon und Aristoteles liege in den Begriffen der Idee und
ber dexá. Allein dieser lette Begriff ist sogar von-Gokvatisch
und auch dem Platon nicht fremd. Er ist allgemeiner und under
stimmter sowohl als Idee, als auch als Entelechie, westwegen er
natürlich früher sich ausbilden muste, als die beiden letztetn.

Untersuchungen nur bas zu berühren, was bem Uebergange von ben allgemeinen Grundsätzen ber Wiffenschaft zu ber besondern Betrachtung ber Natur angehört.

Boraus zu erinnern ift, bag Ariftoteles, wie fcon er= wahnt, in ber Physit einen fo ftrengen Gang ber Unterfuchung nicht moglich findet, als in der Entwicklung ber allgemeinen Grunbfage ber Biffenschaft. Denn bie Phyfit hat es nicht mit einem ewigen und unveranderlichen Gegenftanbe ju thun, fonbern mit bem, mas moglicher Beife im Berben und in ber Beranderung ift '); baber gebort bie Naturlehre mehr ber unfichern Meinung, als ber Biffenfchaft an 2), welches bem Ariftoteles befonbers in ben eingelnen Bestimmungen über bie Grunde bes natürlichen Berbens hervortreten mußte. hierbei war er nicht immer im Stande, bie allgemeinen Grundfate feiner Naturlehre auch bis in bas Gingelfte burchzuführen. In folchen Fallen bemertt er benn mohl, daß man bei Auffuchung ber Befete ber Matur nicht auf Mles, fonbern nur auf bas Deifte feben muffe. Er gestattet Ausnahmen von ben Befeten ber Ratur, welche er aufffellt, und erinnert uns, bag nicht nur bas Gegenstand ber Biffenfchaft fei, mas immer, fonbern auch was meiftentheils gefchehe "). Diefes allgemeine Geftanbniß bes Ariftoteles muß man bei allen Lebren feiner Physik vor Augen haben, um nicht unbillig gu werben gegen bie Ruhnheit, mit welcher er aus ungulanglicher Kenntniß ber Matur über bie Bebeutung ihrer Er-

<sup>1)</sup> Met. VI, 1; XI, 7.

<sup>2)</sup> Anal. post. I, 85; pergl. §. 23. de coelo II, 5; 8; 12.

<sup>8) 3. 23.</sup> de part. au. III, 2.

fceinungen aburtheilt; benn ba er im Allgemeinen bas Schwankenbe seiner Raturlehre zugegeben hatte, burfte er im Einzelnen zuversichtlicher sprechen.

Den Begriff ber Ratur faßt Ariftoteles im Gegenfat gegen die Begriffe ber Bernunft und ber Runft auf. Die Phyfit beschäftigt fich nur mit bem, mas auf Rorper Begiebung bat; es ift entweber felbft ein Rorperliches, ober es hat einen Rorper, ober es ift Grund eines Rorperlichen ober eines auf ben Korper Bezüglichen '). Daburch wird. nun mohl bie Geele in ben Bereich ber phofischen Unterfuchungen gezogen, aber nicht bie Wernunft, fofern biefe etwas vom Korperlichen Trennbares ift 2). In zwei Puntten tritt bem Ariftoteles ber Gegensat zwischen bem Bermunftigen und bem Natürlichen hervor. Das nemlich, was burch bie Bernunft geschieht, fann unter gleichen Umftanben auf verschiebene und entgegengesette Beife geschehen; Die Bernunft tann bas Gute und bas Bofe vollbringen, aber nicht fo bas Maturliche; vielmehr jebes naturliche Bermogen muß unter gegebenen Umftanben eine beftimmte Thatigkeit üben ). Es wird alfo hierin bas naturliche bem Bernunftigen entgegengesett, wie bas Rothwenbige bem entgegenfteht, mas zwischen entgegengesetten Beftimmungen bie Wahl bat. Doch biefer Punkt tritt bem Aris

<sup>1)</sup> De coelo I, 1; III, 1.

<sup>2)</sup> De an. I, 1; de part. an. I, 1; hist. anim. VIII, 1; IX, 1.

<sup>8)</sup> De interpr. 15; met. IX, 2. τῶν δυνάμεων αὶ μὸν ἔσονται ἄλογοι, αἱ δὲ μετὰ λόγου — — καὶ αἱ μὲν μετὰ λόγου πᾶσαι τῶν ἐναντίων αὶ αὐταί, αἱ δὶ ἄλογοι μία ἔνός. Ib. c. 5.

floteles mehr beilaufig bervor, gewöhnlich bagegen ift ibm bie Unterscheidung awischen Bermunft und Ratur nach ber Berfchiebenheit ber Berte, welche fie bervorbringen. Die Berte ber Bernunft betrachtet er als Berte ber Runft und biefen ift es eigen, baf fie ben Grund ber Bewegung und ber Rube nicht in fich felbft haben, fonbern von au-Ben empfangen, mabrent Alles, mas pon Ratur ift, ben Grund ber Rube und ber Bewegung in fich felbft tragt '). Daraus geht benn bem Ariftoteles ber Begriff hervor, welchen er feinen Betrachtungen über bie Ratur jum Grunde legt. Die Natur ift ihm ein Grund ober eine Urfache ber Bewegung ober ber Rube in bem, welchem fie guerft gutommt, an fich und nicht blog beziehungsweise "). biefer Erklarung ift bie Natur eine innere Rraft, welche die Dinge ihrem Wefen gemäß bewegt ober festftellt; fie erfcheint bem Ariftoteles nicht sowohl als etwas, was an einem Anbern ift, ale vielmehr ale ein Gelbfiftanbiges, als ein Befen. Deswegen wird von ihr, wie von Gott, gefagt, fie mache nichts ohne 3med ); fie fliebe bas Unendliche "); sie vermoge nicht Alles und nicht Alles ge-

<sup>1)</sup> Phys. II, 1. τὰ μὲν γὰρ φύσει ὅντα πάντα φαίνεται ἔχοντα ἐν ἐρυτοῖς ἀρχὴν κινήσεως καὶ στάσεως. κὶνη δὲ καὶ ἔμάτιον καὶ εἴ τι τοιοῦτον ἄιλο γένος ἔστὸν, ἢ μὲν τεκέχηκε τῆς κατηγορίας ἐκάστης καὶ καθ ὅσον ἔστὶν ἀκὰ τέχνης, οὐ-ἀεμίαν ὁρμὴν ἔχει μεταβολῆς ἔμφυτον. Μητ. VI, 1; XI, 7.

<sup>2)</sup> Phys. l. l. ώς ούσης τῆς φύσεως ἄρχῆς τινὸς καὶ κἰτέας τοῦ κινείσδαι καὶ ἡρεμεῖν ἐν ψ ὑπάρχοι πρώτως καθ
αὐτὸ καὶ μὴ κατὰ συμβεβηκός. Met. V, 4; VI, 1; XI, 7;
XII, 3.

<sup>5)</sup> De coelo I, 4. è dà 24ès nul à géous côdàr pénur resouver.

<sup>4)</sup> De gen. an. I, 1.

linge ihr '), genug es wird von ihr wie von einem aus Ed wirkfamen Dinge gesprochen. Deswegen untersuchte Ariftoteles auch, ob die Meinung Giniger richtig fei, bag die Ratur die Materie fei, ober die Meinung Anderer, bag die Ratur die Form, sowie er eben biese Untersuchungen auch über bas Wefen anftellte, wie früher gezeigt, und feine Entscheidung ift in bem einen wie in bem anbern Ralle biefelbe, dag nemlich auch die Ratur theils als Korm. theils als Materie betrachtet werben muffe, boch fei fie mehr jene, als biefe ?). Daber wird bie Ratur auch gerabegu ein Befen genannt, beffen Einheit in ber gufammenhaltenben Form befieht, mabrent bie Elemente, welche aufammengehalten werben, die Materie bilben 1). wird Arifioteles auch bei Betrachtung ber finnlichen Dinge wieber auf ein Allgemeines geführt, welches als Wefen alle übrigen Wefen beberricht, fo febr auch fonft fein Streben babin gerichtet ift, nur in bem Einzelnen bas Wefen ju finden. In Beziehung hierauf unterscheibet fich feine Anficht von ber Platonischen Ibeenlehre nur barin, bag er theils bie Mittelflufen ber Arten und Gattungen überfpringt und fogleich vom Gingelften auf bas Allgemeinfte gelangt, theils auch ftreng baran fefthalt, baß fowohl bas

<sup>1)</sup> Probl. X, 45.

<sup>2)</sup> Phys. II, 1. ενα μεν οῦν τρόπον οὕτως ἡ φύσις λέγεται ἡ πρώτη ἐκάστφ ὑποκειμένη ὕλη τῶν ἐχόντων ἐν αὐτοῖς κινήσεως ἀρχὴν καὶ μεταβολῆς ἄλλον ἀὲ τρόπον ἡ μορφὴ καὶ το είδος τὸ κατὰ τὸν λόγον. — καὶ μᾶλλον αὕτη φύσις τῆς ὕλης. Ib. c. 2; do part. an. I, 1.

<sup>3)</sup> Mot. VII., 17. — φανείη δ' ἄν καὶ αὐτη ἡ φύσις οὐσία, ἢ ἐστιν οὐ στοιχεῖον, ἀἰλ' ἀρχή στοιχεῖον δ' ἐστὶν εἰς δ διαιρεῖται ἐνυπάρχον ὡς ῦλην.

allgemeine, als auch bas einzelne Wesen nicht von ber Materie getrennt werden burfe, vielmehr eine jede physische Untersuchung ebensosehr mit ber Materie, als mit ber Borm es zu thun habe ').

Es ist offenbar, daß Aristoteles in allen diesen Lehren ben Wegriff der Natur von dem Begriffe der allgemeinen Weltkraft nicht unterscheidet. Die Natur ist ihm ein in allen Dingen wirkender Grund ihres Daseins und ihrer Entwicklung. Daher wird auch die ewige Bewegung in der Welt ein Leben aller von Natur verdundenen Dinge genannt?) und Aristoteles ist der Ansicht von der Welt gar nicht abgeneigt, daß durch das ganze Weltall eine belebende Wärme dringe und Alles gewissermaaßen von Seele erfüllt sei?). Und sonach würde man wohl nicht sehr weit von seiner Lehre sich entsernen, wenn man ihm die Neinung zuschriebe, daß die Natur und die Welt als ein lebendiges Wesen zu betrachten sei. Iwar unterscheidet er auch beseelte und

<sup>1)</sup> Phys. II, 2.

<sup>2)</sup> Ib. VIII, 1. πότερον δὲ γέγονε ποτε πίνησις οὐπ οὖσα, πότερον καὶ φθείρεται πάλιν οὕτως ὧστε κινεῖσθαι μηδέν; ἢ οὕτε ἐγένετο οὕτε φθείρεται, ἀλλ' ἀεὶ ἢν καὶ ἀεὶ ἔσται καὶ τοῦτ' ἀθάνατον καὶ ἄπαυστον ὑπάρχει τοῖς οὖσιν, οἶον ζωή τις οὖσα τοῖς φύσει συνεστῶσι πᾶσιν;

<sup>3)</sup> De gen. an. III, 11. γίνεται δ' έν γἢ καὶ ἐν ὑγρῷ τὰ ζῶα καὶ τὰ ψυτὰ διὰ τὸ ἐν γἢ μὲν ὑπάρχειν ὕδωρ, ἐν δ' ὑδατι πνεῦμα, ἐν δὲ τούτῳ παντὶ θερμότητα ψυχικήν, ώστε τρόπον τινὰ πάντα ψυχῆς εἶναι πλήρη.

<sup>4)</sup> Do plantis I, 1 wird auf eine ahnliche Weise von einer dexà er ry wury rou faiou, boch auf zu verworrene Weise gessprochen, als das man bavon Gebrauch machen könnte. Deutlich lehrte nach den Angaben des Aristoteles sein treuester Schiler, Eusbemos, daß der himmel sich selbst bewege, wie ein Ahier. Simpl. phys. sol. 283. d. Cf. de coolo II, 2.

unbefeelte, lebenbige und leblofe Befen, und von ben lete tern lehrt er ausbrudlich, daß fie nicht fich felbst bewegen, fonbern bie Bewegung von außen haben 1); allein er meint boch, baf auch die leblofen Dinge einen Trieb in fich felbft nach ihrer Natur haben, indem fle fich groat nicht freiwillig, aber boch auch nicht burch außere Gewalt bemegen 2), fo bag in biefer Lehre recht beutlich fich ausbruckt, wie bie allgemeine Natur als bie bewegende Kraft in ben leblofen Dingen angefebn wird, mabrent in ben lebenbigen Dingen eine einzelne bewegende Kraft vorhanden ift, welche jeboch auch in ber allgemeinen Natur ihren Grund hat. Go leitet benn Ariftoteles bie Erfcheinungen ber Ratur überhaupt aus einer innern Kraft ab und seine Naturlehre verfährt in ber Bestimmung ber letten Grunde bynamifch, wahrend in ber Erflarung aus untergeordneten Grunden boch auch bie mechanische Unficht nicht ausgeschloffen ift, wie fcon bie Unterscheibung ber naturlichen von ber ges waltsamen Bewegung beweift. Die bynamische Bewegung ift bem Ariftoteles bie ursprungliche und berrichenbe, bie gewaltsame Bewegung nur eine abgeleitete und untergeorbs nete, indem bie lettere nur baraus entspringt, daß etwas,

<sup>1) 3. 28.</sup> phys. VIII, 4.

<sup>2)</sup> So von ber Bewegung bes Steines nach unten und bes Fruere nach oben. Eth. Eud. II, 8. routo & ben unter und bes Fruere nach oben. Eth. Eud. II, 8. routo & ben unter und the rides und und airà deply plenten, où pla où pip où d'inovala légera, all' arrivous à arriveus. Berschieben hiers von ist die Ansicht magn. mor. I, 4, wo bem denreude und bem Fruer teine deply, aber nur in Bezug auf etwas anderes ihm Leuferes gugeschrieben wird.

welches ber Natur gemäß fich bewegt, ein Anderes gegen feine Ratur fich ju bewegen zwingt ').

Dit ber bynamischen Richtung in ber Naturerklarung verbindet fich bem Ariftoteles bem Charafter feiner Philo= sophie gemäß bie teleologische Betrachtung. Alles Berben hat einen 3wed und bie Natur als Werben ift nur ber Beg jur Ratur 1). Daber ift die wichtigfte und erfte Forfchung in ber Naturlehre, Die 3wede aufzusuchen, berentwegen bie Erfcheinungen find ober welche die Erfcheis nungen bervorbringen follen "). Damit aber verbindet fid auch nach ichon entwidelten Lehren bie Forfchung nach ber Form, welche bas reine Wefen und ben 3wed ber Dinge ausmacht. Der Begriff ber Form jeboch wird in ber Physit vom Aristoteles nicht fo rein gefaßt, wie in feiner Logit. Wenn fie in biefer, wie wir gefehn baben, etwas rein Beiftiges bezeichnete, fo wird fie bagegen in jener mehr ale aufere Geffaltung, ale Bufammenorbnung ber einzelnen Befanbtheile bes Korperlichen ju einer befimmten Figur gur Borftellung gebracht. Die Berfuchung ju einer folchen Umwandlung bes Begriffs lag in ber Raturlehre nabe; fie war bem Griechischen Geifte natürlich, fo wie ja auch Platon bas Sute mit bem Schonen bermischte. Wir werben biervon in ben einzelnen Lehren ber Ariftotelischen Phyfit viele Beweise finden; im Allgemeinen

<sup>1)</sup> De cocle II, 8. δστερον δὸ τὸ παρὰ φύσιν τοῦ κατὰ φύσιν καὶ ἔκστασίς τίς ἐστιν ἐν τῆ γενέσει τὸ παρὰ φύσιν τοῦ κατὰ φύσιν. Ib, c. 18. εἰ γὰρ μηθεμία φύσει κίνησίς ἐστιν αὐσῶν, οὐδὲ βίσιος ἔσται. Ib. III, 2.

<sup>2)</sup> Phys. II, 1. ¿es d' à spieus à leyoµéra de yérases édés lesser els méteur.

<sup>5)</sup> lb. II, 9; de part. an. I, 1.

aber brückt sich bies barin aus, bas bie Ratur als bie Ursache ber Ordnung, d. h. eines gewissen Verhältnisses unter den Dingen, angesehn wird '); so wie die Kunst, so bedarf auch die Natur der Verhältnismäßigkeit und des Eleichmaases '), und die Form wird als eine Krast bestrachtet, welche die Elemente in einer gewissen Ordnung unter einander verdunden halt ').

Wird num auf solche Weise die Form in der Natur gedacht, so wird sie auch nicht ohne Materie gedacht werden können. Denn die Ordnung und das Gleichmaaß, welches in dem Ganzen durch die verdindende Arast der Form hervorgebracht werden soll, können nicht gedacht werden ohne die Elemente, welche zusammengehalten werden sollen durch die Form, und die Elemente sind die Materie des Wesens.). So mischt sich dem die Unters suchung über die Naterie in die physischen Untersuchungen ein, wenn auch nur auf eine untergeordnete Weise. Es muß gezeigt werden, daß eine gewisse Erscheinung diesen deskiemnten Bweck hat, dann aber, daß etwas Anderes aus Kothwendigkeit geschieht senes Zwecks wegen \*), das aus

<sup>1)</sup> Phys. VIII, 1. 4 yag gröng aleie nad rakeug. — — rakig di nada loyog. Im Griechischen liegt eine Zweibeutigkeit in dem Worte loyog, welche nicht bloß den Ausbruck, sondern auch den Gedanken trifft. Aristoteles spielt mit loyog, Berhältniß, Begriff, Form, wie unsere Philosophen mit andern zweideutigen durbraken.

<sup>2)</sup> Do gen. an. IV, 2. οὐ μὴν ἀλλὰ καλ δεῖ συμμετρίας πρὸς ἄλληλα. πάντα γὰρ τὰ γινόμενα κανα τέχνην ἢ φύσιν λόγος τινί ἐστι.

<sup>5)</sup> Met. VII, 17 fin.

<sup>4)</sup> lb. XIV., 2. th de storgeta the the odeles.

<sup>5)</sup> De part. un. I., 1 fin. desardor d' obrus, eler bes

Nothwendigkeit Borhandene ift aber eben die Materie. Deswegen bient in ber Ratur Bieles nur mittelbar zu einem 3wede. hierin ift nach Ariftotelischer Beife bas offene Befenntnig, bag bie Ratur nur ein Unvollfommenes ift, welches zwar bas Gute anftrebt, aber boch burch bie Art feiner nothwendigen Mittel fich vielfach beschrantt fieht. Dies ift fcon im Allgemeinen bemerkt worden; wir fugen bier nur noch bei, bag in ber Phyfit ber Grunbfat, welchen Ariftoteles verfolgt, baf in bie Bilbungen ber fich entwickelnben Natur auch eine gewiffe beschrantende Rothwendigfeit fich einmifchen muffe, recht eigentlich feine richtige Stelle finbe. Es ift ein Beweis von bem tiefen Blide, welchen Ariftoteles in bie Grunbe ber Raturerscheinungen gethan hatte, bag er anerkennt, wie bie Natur eine nicht mit vollem Bewußtsein, fonbern nur nach unbewußtem Ariebe wirksame Runftlerin fei 1); fie ift nicht gottlich, fondern nur bamonisch ?). Auch in bem natürlichen Berben macht fich ber Grundfat geltenb, welcher bie Ertenntniß bes Menfchen beherricht; bas Frubere bem Befen nach ift bas Spatere ber Entftehung nach; zuerft muß bie ungeordnete Materie fein und bas Werben, erft aus biefen erzeugt fich bie vollkommnere Form und bas Wefen eines jeben Dinges "). Leichter ift es ber Matur, bas

έστι μέν ή άναπνοή τουδί χάριν, τοῦτο δὲ γέγνεται διὰ τάδε ἐξ ἀνάγχης.

<sup>1)</sup> Phys. II, 8.

<sup>2)</sup> De div. per somn. 2. \$\dagger\nabla \quapprox \phi\delta\colon \quapprox \dagger\nabla \alpha\colon \quapprox \dagger\nabla \quapprox \quappro

<sup>5)</sup> Do part. un. II, 1. ênel d' êvavelug ênl tijt yerêseug kzei nal tijs oùslag' tà yàp voteça tij yerêsei nebites

Schlechte zu vollbringen, wie auch ber Kunft, als bas Sute; die erste und unvollkommene Natur gelingt leicht, aber die Natur mit vollenbetem 3wed zu erreichen, ist ein mubsames Werk; bas Gute gelingt ber Natur selten und nur zulett ").

Aus biefem Gefichtspunkte muß man es auch auffaffen, wenn Ariftoteles unter ben Urfachen, welche in ber Natur wirksam find, Bufall und Ungefahr mit aufführt. Mues, was in ber Matur geschieht, ift entweber eines 3medes wegen, ober ergiebt fich nebenbei aus bem Bwedmagi= Beil nemlich bie Natur nicht unmittelbar ihr Bert vollständig vollbringt, fo gefchieht ihr Manches nur beziehungsweise; weil fie einen bestimmten 3med erftrebt, begiebt fich ihr ein Unberes, welches bei biefem 3mede nicht ausgeschloffen werben konnte, und bies ift eben bas Bufallige ), welches nicht nach ben gewöhnlichen, gur Ausführung ber 3mede beftimmten Gefeten gefchieht, fonbern als Zeichen und Wunder (reque) erscheint. Golche Bumber find bem Ariftoteles befonders bie Misgeburten, welche er als Fehler ober Misgriffe ber Raker betrachtet. Die Runft und Natur tonnen fehlen, weil fie nicht aus

την φύσιν έστι, και πρώτον το τη γενέσει τελευταίον ου γάρ ολκία πλίνθων ένεκεν έστι και λίθων, άλλα ταύτα της ολκίας όμοιως δε τους έχει και περε την άλλην ύλην. — — το μέν ούν χρόνο προτέραν την ύλην άναγκαίον είναι και την γένεσιν, το λόγο δε την ούσίαν και την έκάστου μορφήν. Μετ. ΙΧ. 8.

<sup>1)</sup> Probl. X, 45.

<sup>2)</sup> De an. III , 12. Ενεκά του γάρ πάντα ύπάρχει τα φύσει , ἢ συμπτώματα Εσται τῶν Ενεκά του.

S) Phys. II, 5; met. XI, 8.

vernünftiger Ueberlegung ihr Wert vollbringen '). Doch bemerkt Ariffoteles ausbrudlich, bag nur gegen bie gewöhns lichen Gefete ber Ratur bas Bunber gefchebe, nicht aber Das Bunber überhaupt entfiebe nur gegen alle Natur. bann, wenn die Natur ber Form nach die Natur ber Das terie nach nicht zu bewältigen vermochte "). Dan fieht, in welchem weiten Sinne bier ber Begriff bes Bunbers ober ber Disgestaltung in ber Natur genommen wirb; benn wenn wir im Sinne bes Ariftoteles nicht mit Unrecht fagen konnten, bag bie Ratur nur in einem beständigen Beftreben fei, bie Materie gur Form gu geftalten, und baß baber in aller Natur immer noch eine gewiffe Materie übrig bleibe, welche noch nicht gang von ber Form überwaltigt ift, fo wurde nach biefer Anficht auch bie gange Ratur, soweit fie veranberliche Materie bat, in nichts als Disgeburten fich verwandeln. Go weit hat nun wohl Aris ftoteles feinen Grunbfat nicht verfolgt; aber boch behnt er auch in der einzelnen Naturforschung bie Ausnahmen von ber gewöhnlichen Regel, nach beren Erfullung bie Natur firebt, weit genug aus. Denn fo erfcheint es ibm schon als eine Disgeburt, wenn bas Kind bem Bater

4 1

<sup>1)</sup> Phys. II, 8.

<sup>2)</sup> De gon. an. IV, 4. Εστι γάρ τὸ τέρας παρὰ φύσεν τι, παρὰ φύσιν σ' οὐ πάσαν, ἀλλὰ τὴν ὡς ἐπὶ τὸ πολύ. περὶ γὰρ τὴν ἀεὶ καὶ τὴν ἐξ ἀνάγκης οὐδὲν γένεται παρὰ φύσιν, ἀλλ' ἐν τοῦς ὡς ἐπὶ τὸ πολὺ μὲν οὕτω γινομένοις, ἐνδεχομένοις δὲ καὶ ἄλλως, ἐπεὶ καὶ τούτων ἐν δαοις συμβαίνει παρὰ τὴν τάξιν μὲν ταύτην, ἀεὶ μέντοι μὴ τυχόντως, ἤττον είναι σοπεῖ τέρας διὰ τὸ καὶ τὸ παρὰ φύσιν είναι τρόπον τινὰ κατὰ φύσιν, ὅταν μὴ κρατήση τὴν κατὰ τὴν ὕλην ἡ κατὰ τὸ ἀδος φύσις.

nicht gleicht, und die Bebert eines weiblichen Rinbes ift ihm nur ein geringerer Grab ber Misgeburt, welcher baber ftammt, bag ber erzeugenbe Mann, als bas formenbe Princip, nicht Kraft genug befag '). Noch weiter behnen folde Ausnahmen von ber allgemeinften Regel fich aus, wenn man einige andere verwandte Begriffe mit in bie Untersuchung gieht. Die Misgeburt ift eine Art ber Berfliummelung "), ober foll man lieber fagen, bie Berftummes lung ift eine Art ber Disgeburt? Genug in beiben Fallen, bei der Disgeburt und bei ber Berftummelung, bat bie Form offenbar nicht bie geborige Rraft gehabt, bie geborige Raterie zu bewältigen ober berbeiguschaffen. Run ift aber der Begriff ber Berftummelung beim Ariftoteles von febr weitem Gebrauche. Nicht nur alles Weibliche burch bie gange Natur fieht er als ein Berftummeites an gegen bas mannliche Geschlecht gehalten "), sonbern auch gange Arten ber Thiere betrachtet er als verftummelte Wefen, wie ben Maulwurf '). Dan barf bierber auch gieben, bag er vollkommnere und unvollkommnere Abiere unterschied ), und daß er alle übrigen Thiere außer bem Menschen zwergartig fand ). Go wie nun in folden verftummelten Ge-

1915

De gen. an. IV, S.

<sup>2)</sup> L. l. fin. nal yao to thous annota the late.

<sup>5)</sup> De gen. an. II, 5. το γάρ θήλυ ασπερ άρρεν έστι πεπηρωμένον. Probl. X, 8.

<sup>4)</sup> Hist. an. IV, 8. πλήν εί τι πεπήρωσαι γένος δυ οίου τὸ τῶν ἀσπαλάκων. Νατή de plant. Ι, 1 ift auth die Pfianze nur ein unvollenbetes Wesen.

<sup>5)</sup> De gra, an. II, 1.

<sup>6)</sup> De part. an. IV, 10. πάντα γάρ έστι τὰ ζῶα νανώδη τάλλα παρὰ τὸν ἄνθρωπον.

figlungen von dem Materiellen zu wenig ist, so sindet es sich auch wohl, als eine andere Art der Misgeburt, daß von dem Körperlichen zu viel in die gesormte Natur sich einmischt '). Und auch von diesem Ueberschüssigen (ne-pirrwpa) weiß Aristoteles viel zu erzählen, indem er nicht nur das, was wir als unnügen Abgang bezeichnen, in dieses Gediet zu ziehen psiegt, sondern selbst die nothwenz digsten Wertzeuge des Lebens. Darüber werden wir später nähere Auskunft geden. Von solchen überschüssigen Abzgängen psiegt nun auch Aristoteles einzugestehn, daß sie an und sür sich nicht zu einem Zwecke sind, und wenn gleich die Natur sie zuweilen zum Rücklichen verwende — wie ein guter Haushalter, welcher nichts wegzuwersen liebe ') —, so geschehe dies doch nicht immer, sondern Vieles sei nur der Nothwendigkeit wegen ').

Dies sind nicht etwa bloß gelegentliche Einfalle bes Aristoteles, sondern es offenbart sich darin die durchgehende Richtung seiner Naturlehre. Denn indem er die Zwede der Natur aussuchen wollte, konnte er es nicht wohl uns terlassen, zuletzt doch einen allgemeinen Zwed der Natur zu setzen. Alles, was diesen Zwed nicht erreicht, mußte alsdann als ein Unvollsommenes angesehen werden, wels

De part, an. IV, 2. ώστε δοκείν τέρας είναι την ύπερβολήν,

<sup>2)</sup> De gen. an. II, 6.

<sup>8)</sup> De part. an. l. l. περέττωμα — καὶ οὐχ ἔνεκα τινός. — — καταχρῆται μὲν οὖν ἐνιότε ἡ φύσις εἰς τὸ ἀφέλιμον καὶ τοῖς περιττώμασιν, οὐ μὲν διὰ τοῦτο δεῖ ζητεῖν πάντα ἕνεκα τίνος, ἀλλὰ τινῶν ὄντων τοιούτων ἔτερα ἐξ ἀνάγκης συμβαίνει διὰ ταῦτα πολλά.

des nur baber rubre, bag bie Materie nicht gang ber Form fich bequemen will. Bebes folcher Art ift aber nur ausnahmsweise; bie allgemeine Regel bagegen, nach welder bie Ratur bilbet, ift bie Regel bes Guten; nach ibm frebt bie Natur überall; fie trifft es aber nicht immer. Dag nun biefer 3med vom Ariftoteles wefentlich in berfelben Art aufgefaßt wird, wie vom Platon, muß uns aus ben allgemeinen Grundfagen feiner Lehre flar fein. Die Dinge in ber Belt follen Theil haben am Gottlichen; je mehr fie an ihm Theil haben, um fo mehr erreichen fie ben 3weck ber Natur ober bas Sute. Aber ber Mensch unter allen lebenbigen Befen ber Erbe lebt allein gut, weil er allein, ober boch am meiften am Gottlichen Theil hat '), die Seele ift ber 3wed und bas Befen bes Korpers 2); bie forperlichen Glieber find nur Bertzeuge und alle biefe Bertzeuge find ein jebes nur wegen einer Bertthatigfeit, ber gange Rorper aber nur einer vollen Berts thatigkeit wegen, welche die Seele ift 1). Die Geelen ber übrigen Thiere, welche nur unbeutliche Spuren ber menfdlichen Geele an fich tragen, tonnen, verglichen wer: ben mit ben Kinberfeelen ), und in ihnen ift baber-ber

<sup>1)</sup> De part. an. II, 10.

<sup>2)</sup> De gen. an. II, 4; met. VII, 11.

<sup>3)</sup> De an. I, 5; de part. an. I, 5. ἐπεὶ δὲ τὸ μὲν δργανον πῶν ἔνεκά του, τῶν δὲ τοῦ σώματος μορίων ἔκαστον
Ενεκά του, τὸ δ' οὖ ἔνεκα πρᾶξίς τις, φανερὸν ὅτι καὶ τὸ
σύνολον σῶμα συνέστηκε πράξεως τινος ἔνεκα πλήρους. — —
ἄστε καὶ τὸ σῶμά πως τῆς ψυχῆς ἔνεκεν.

<sup>4)</sup> Hist. an. VIII, 1. Es ift nemlich auch eine Spur bes roug und bes Göttlichen in den Thieren. Cf. dist. an. IX, S; 7 in.; 17 in.; de gen. an. III, 10.

3wed ber Ratur feinesweges volltommen erreicht. Co fucht alfo auch Ariftoteles nicht weniger als Platon ben 3wed und ben Mittelpunkt ber frbischen Ratur in bem Menschen, und zwar in bem mannlichen Menschen \*). Alles Uebrige unter bem Monbe ift gleichsam nur ein verfehlter Berfuch ber Ratur, ben mannlichen Menschen bervorzubringen. Rur auf eine audere Beife als Platon fellt fich Ariftoteles biefen Gebanten bar; benn er will nicht ben einzelnen Menfchen in unaufhorlichem Leben burch bie Reihe ber Naturwesen hindurchwandern laffen, fonbern trot bem erften Unichein vom Gegentheile verachtet er viel mehr als Platon bas einzelne Befen und halt es aur als einen 3wed ber allgemeinen Ratur feft, in bem einzelnen Befen als in ihrem Probutte balb eine großere, balb eine geringere Annaherung an bie volltommenfte Art bes Lebens hervorzubringen.

So viel haben wir für nothig gehalten über die alls gemeinen Grundsätze bes Aristoteles, welche in seiner Bestrachtung ber Natur sich geltend machen, vorauszuschicken. Wir gehen nun in das Einzelne seiner Naturlehre ein, aus welcher wir jedoch nur das Philosophische hervorheben, das, was nur der Erfahrung angehört, bei Seite liegen lassen. Seinen Forschungen über die einzelnen Theile der Naturschickt Aristoteles solche Lehren voraus, welche die allgemeinen Bedingungen des natürlichen Daseins betreffen. Da die Natur ihm als der Grund der Bewegung und der

<sup>\*)</sup> Aristoteles geht hierin so weit, daß die gezähmten Ahiere ihm vollkommner sind, als die wilden. Probl. X., 45. Der Mensch nemlich ist auch ein zahmes Thier.

Auhe erscheint, Rube aber nur da statisindet, wo Bewesgung sein kann '), so ist die Bedingung aller Natur die Bewegung '). Wir haben daher auch schon früher gessehn, daß er alle die Lehren, welche die Bewegung aufsheben, als solche verwirft, welche zugleich die Natur aufsheben wurden. Nun kommt es ihm aber darauf an, zu zeigen, daß die Bewegung möglich und unter welchen Bedingungen sie möglich sei. Den Weg hierzu dahnt ihm seine Lehre von der Form und der Materie; doch gehört die Untersuchung hierüber nicht der Physik, sondern der ersten Philosophie an; dagegen eigenthümlich physischer Art sind die Untersuchungen über die räumliche Bewegung, welche den Körpern, den Gegenständen der Physik, zukommt.

Die Bewegung ist dem Aristoteles die Ahatigkeit des dem Bermögen nach Seienden, sossern es dem Vermögen nach ist. Dierin liegt, daß die Bewegung ein Mittles res ist zwischen dem Sein nur dem Vermögen nach und der ganzlich verwirklichten Ahatigkeit, in welcher nichts mehr dem Bermögen nach ist. Denn weder früher noch später ist Bewegung, als indem das dem Vermögen nach Seiende sich verwirklicht; selcher ist nur das dem Vermögen nach Seiende, später nur die Wirklichkeit. Deswegen gehört die Bewegung weder dem Vermögen, noch der Energie an; denn weder das, was dem Vermögen nach eine Erösse hat, bewegt sich nothwendig, noch das, was

÷.

<sup>1)</sup> Phys. III, 2.

<sup>2)</sup> Phys. III, 1.

Phys. 1Π, 1; met. XI, 9. την τοῦ δυνάμει, ή τοιοῦτόν ἐστιν, ἐνέργειαν λέγω κίνησιν.

<sup>4)</sup> II. II.

wirklich eine Größe hat '). Ist nun die Bewegung ein Mittleres zwischen dem Vermögen und der Wirklichkeit, welches den Uebergang aus dem einen in die andere vermittelt, so scheint sie auch zu dem Stetigen zu gehören, und da in dem Stetigen zuerst das Unendliche sich zeigt, auch Bewegung Naum und Zeit voraussetzt, welche entweder begrenzt oder unendlich sind, so muß nothwendig die Untersuchung des Physikers auch auf den Begriff des Unendlichen eingehn ').

Wir haben früher gezeigt, wie Aristoteles ben Begriff bes Unendlichen auf ben Begriff ber Materie zurücksührt. Hier haben wir nur noch hinzuzusügen, wie sich dies mit seinen Begriffen vom Raum, von der Bewegung und von der Zeit verdindet. Das Unendliche nemlich ist eben in Beziehung auf diese drei Begriffe; es ist entweder im Raum oder in der Bewegung oder in der Zeit, aber es ist nicht in allen diesen auf dieselbe Weise, sondern das Sein des Unendlichen in dem Einen ist der Grund seines Seins in den Andern. Hier ist es nun der Grundsat des Aristoteles, aus welchem seine ganze verwickelte Lehre hierzüber ihr Licht empfängt, daß zuerst das Unendliche in der Zeit gegründet ist in dem Unendlichen in der Bewegung, dann aber das Unendliche in der Bewegung seinen Grund in dem Unendlichen im Kaume hat ). Daher war es

Phys. III, 2. οὖτε εἰς δύναμιν τῶν ὄντων, οὖτε εἰς ἔνέργειἀν ἐστι θεῖναι αὐτὴν ἀπλῶς οὖτε γὰρ τὸ δυνατὸν ποσόν εἶναι πινεῖται ἐξ ἀνάγκης, οὖτε τὸ ἐνεργεία ποσόν.

<sup>2)</sup> Phys. III, 1; 4.

<sup>8)</sup> Phys. III, 7. τὸ ở ἄπειρον οῦ ταὐεὸν ἐν κινήσει καὶ μεγέθει καὶ χρόνφ ῶς μέα τις φύσις, ἀλλὰ τὸ ὕστερον λέγε-

nothig zuerft nachzuweisen, wie bas Unenbliche im Raume gebacht werben tonne, um fobann auch bie übrigen Arten bes Unenblichen zu bestimmen. Das Unenbliche im Raume aber besteht nicht in ber unenblichen Ausbehnung bes Rorperlichen, benn ber Rorper im Raum fann nicht unenbs lich fich ausbehnen, ba er ein von ber Blache Begrengtes ift \*). Diefen Beweis neunt Ariftoteles einen logifchen; ein phyfifcher Beweis bagegen beruht barauf, baf ber uns endliche Rorper feiner Beschaffenheit nach entweber gufams mengefett ober einfach fein mußte. Bare er jeboch gusammengesett, fo wurden die einfachen Bestandtheile beffelben entweber begrengt ober unenblich fein; mare aber eins von ihnen unendlich, fo wurde es alle übrigen aufbeben. Chenfo wenig laßt fich auch annehmen, bag es nur einen einfachen unendlichen Rorper gebe. Denn bie Annahme einiger Phyfiter, bag es einen mahrnehmbaren Rorper außer ben Elementen gebe, welcher alle Elemente in fich vereinige, ift grundlos. Diefer Beweis geht nun fcon von einer Unnahme bes Ariftoteles aus, welche nicht in ben erften Grunbfagen über bie Ratur vorausgefest werben follte. Doch mehr aber beziehen fich auf folche Annahmen bie übrigen physischen Beweise bes Ariftoteles, welche von ben Lehren ausgehn, bag ein jebes Element nach feinem eigenthumlichen Orte ftrebe und bag es ein

ται κατά τὸ πρότερον οἶον κίνησις μέν ὅτι τὸ μέγεθος, ἐφὶ οὖ κινεῖται ἢ ἀλλοιοῦται ἢ αὐξάνεται ὁ χρόνος δὲ διὰ τὴν κίνησιν. Đaffείbe faft mortlith met. ΧΙ, 10 fin.; phys. IV, 12. ἀκολουθεῖ γὰρ τῷ μὲν μεγέθει ἡ κίνησις, τῇ δὲ κινήσει ὁ χρόνος τῷ καὶ ποσὰ καὶ συνεχἢ καὶ διαιρετὰ εἶναι.

<sup>\*)</sup> Phys. III, 5; met. l. l.

naturliches Dben und Unten, Born und hinten, Rechts und Links in ber Welt gebe 1). Wir fonnen baber in biefen Beweisen im Befentlichen nichts Unberes finben, als eine Anbeutung bes Bufammenhangs, in welchem biefe allgemeinen Untersuchungen über bie Grunde ber Ratur mit ber besonbern Maturlehre bes Ariftoteles fteben, und halten uns beswegen nur an bie allgemeine Anficht, bag ein Raumliches ober Rorperliches nicht gebacht werben tonne ohne eine bestimmte Begrengung. Dies liegt feiner Entscheidung über biefen Puntt jum Grunde, bag bie Belt als ein im Raum mahrnehmbares Rorperliches eine beftimmte ober begrenzte Große haben muffe "). In Rud: ficht auf biefe Anficht bestreitet auch Arikoteles bie Ertlas rung bes Unenblichen, bag es bas fei, außer welchem nichts genommen werben konne, vielmehr fei es bas, au-Ber welchem immer noch etwas Beiteres genommen merben tonne ); bagegen bas, außer welchem nichts genommen werben fonne, bas fei bas Bollenbete unb Bange; bas Bollenbete aber fei bas, mas ein Enbe und eine Grenze habe 1); baber fliebe auch bie Ratur bas Unenbliche, benn

<sup>1)</sup> LL II.

<sup>2)</sup> Phys. III, 7. δστε έπελ ἄπειρον οὐδέν έστι μέγεθος αἰσθητόν, οὐα ἐνδέχεται παντὸς ὑπερβολὰν είναι ώρισμένου μεγέθους είη γάρ ἄν τι τοῦ οὐρανοῦ μεῖζον.

 <sup>8)</sup> Ib. c. 6. συμβαίνει δὲ τοὐναντίον εἶναι ἄπειρον ἡ ώς λέγουσιν' οὐ γὰρ οὖ μηδὲν ἔξω, ἀλλ' οὖ ἀεί τι ἔξω ἐστί, τοῦνο ἄπειρόν ἔστι.

<sup>4)</sup> L. l. απειρον μέν οὖν τοῦτ ἔστιν οὖ κατὰ ποσὸν λαμβάνουσιν ἀτί τι λαβεῖν ἔστιν ἔξω οὖ δὲ μηδὲν ἔξω, τοῦτ ἔστι τίλειον καλ δλον. — πέλειον δ' οὐδὲν μὴ ἔχον τέλος. τὸ δὲ τέλος πέρας. Cf. de coelo I, 1.

dies sei unvollendet '). So treffen wir auch beim Aristoteles wieder auf die Ansicht, welche im Unendlichen nur
das Unbestimmte sieht. Zu dieser allgemeinen Ansicht fügt
dem Aristoteles auch wohl noch den Grund hinzu, daß
ein Unendliches weder thun, noch leiden könne, weil Ahun
und Leiden nothwendig in einem bestimmten Berhältnisse
siehen mussen mitsten ').

Wirb num bas Unenbliche im Raume nicht in ber Ausbehnung gefunden, fo tann es nur in der unendlichen Theilbarkeit gesucht werden. Die unendliche Theilbarkeit nicht nur bes Raumes, sonbern auch bes Raumlichen ift bem Ariftoteles gewiß wegen ber Grundfage ber Mathematit, welche nicht aufgehoben werben burfen, weil fie zugleich Grunbfate fur bie Phyfit find ). Deswegen behauptet er auch, bag bie Lehren, welche ein Untheilbares im Raum annehmen, ben Grundfagen ber Mathematit widersprechen. Dag im Raume nichts Untheilbares fei, folgt aber auch aus ber Stetigkeit ber raumlichen Große. Stetig nemlich find zwei Großen verbunben, wenn bie Grenze ber einen auch bie Grenze ber anbern ift "). Eine folche Große aber tann nicht aus untheilbaren Theilen gufammengesett fein; benn in ben Theilen, welche an ein: ander grengen, muß bie Grenge ober bas Legte bon bem

<sup>1)</sup> De gen. an. I, 1.

<sup>2)</sup> De coelo I, 7.

Phys. III, 7; met. XIII, 6; 9.

<sup>4)</sup> Phys. V, 3. λέγω δὲ εἶναι συνεχές, δεων ταὐεὸ γένηται καλ ἔν τὸ ἐκατέρου πέρας, οἶς ἄπτονται, καλ ώσπερ σημαίνει τοῦνομα, συνέχηται.. τοῦτο δὲ οὐχ οἶόν τε δυοῖν ὅντοιν εἶναι τοῖν ἐσχάτοιν. Đαffeibe faft wortlich met. XI, 12.

unterschieben fein, beffen Grenze fie ift '). Daffelbe folgert Ariftoteles auch baraus, bag eine jebe ausgebehnte Große wieber in ausgebehnte Großen getheilt werben muffe 2). hiernach ift nun aber bas Unenbliche nicht in ber wirklichen Theilung, fonbern nur in ber Theilbarteit, nur bem Bermogen nach, und zwar einem Bermogen nach, welches nie gur Birtlichteit werben wirb, benn bas Unenbliche zu burchlaufen ift unmöglich. Es befteht baber nur barin, bag immer ein Anberes und ein Anberes ge nommen wird; bas Genommene ift immer ein Begrenge tes, aber immer ein Anberes und ein Anderes "). Hieraus erklart fich nun guerft bie Unenblichkeit ber raumlichen Erfullung ber Wegnahme nach, bemnachft aber auch bem Bufage nach; benn ber Bufat ift nur bas Gegentheil ber Wegnahme und wenn man vom Korper in unenblicher Theilung immer mehr und mehr wegnehmen tann, fo tann man fich auch benten, bag ber Rorper aus unaufhörlichem Bufage entstanben fei ). Gang anbers ergiebt fich biernach ber Begriff bes Unenblichen, als bie ihn nehmen, welche bas Unenbliche ju preifen pflegen, als umfaßte es Alles und hatte es Alles in fich, weil es einige Aehnlichfeit mit bem Gangen hat. Denn bas Unenbliche ift bie Materie ber Bolleommenbeit ber ausgebehnten Große und

<sup>1)</sup> Phys. VI, 1. οὐ γὰρ ἔστιν ἔσχατον τοῦ ἀμεροῦς οὐδέν· ἔτερον γὰρ τὸ ἔσχατον καὶ οὖ ἔσχατον.

<sup>2)</sup> Ib. III, 6.

<sup>5)</sup> L. l. Slug pèr yào oùtus êstà tò ăntigor të del allo nul allo lapparestas nul tò lappareprer pèr del el-rui nentouspéror, del del ye étegor nul étegor. Do gun, et cort. I, 3.

<sup>4)</sup> Phys. l. l.

bas Sanze bem Vermögen, aber nicht ber Wirklickeit nach, ein Sanzes und Bestimmtes nicht an sich, sonbern in Rücksicht auf ein Anderes, und es umfaßt nicht, sonsbern es wird umfaßt, sofern es unendlich ist, und als Materie gehört es mehr zum Begriffe des Theils, als zum Begriffe des Sanzen!). Die Form umfaßt die Materie und die untheilbare Form giebt der unendlichen Mannigssaltigkeit der Materie Einheit. Deswegen bleibt auch die Zahl dei einem Untheilbaren, bei der Einheit, stehen, kann jedoch in das Unendliche wachsend gedacht werden, indem die Aheilungen der ausgedehnten Größe in das Unendliche gehen; allein diese Unendlichkeit bleibt nicht, sondern wird, so wie auch die Zeit und die Zahl der Zeit?).

Wie an der Unendlichkeit des Raumlichen die Bewesgung Antheil hat, läßt sich leicht einsehen, da die Bewesgung durch die unendlichen Theile des Raumlichen hinsdurchgeht und beswegen eben so stetig ist, wie die raumsliche Größe. Um jedoch die Schwierigkeiten, welche
in dem Bereich dieser Untersuchungen liegen, möglichst zu
erschöpfen, geht Aristoteles hierbei in die Frage nach dem
Begriffe des Raumes selbst ein. Daß der Raum sei, ist

<sup>1)</sup> L. l. ἐπεὶ ἐντεῦδέν γε λαμβάνουσι τὴν σεμνότητα καιὰ τοῦ ἀπείρου, τὸ πᾶν περιέχον καὶ τὸ πᾶν ἐν ἐαυτῷ ἔχον διὰ τὸ ἔχειν τινὰ ὁμοιότητα τῷ ὅλφ. ἔστι γὰρ τὸ ἄπειρον τῆς τοῦ μεγέδους τελειότητος ὅλη καὶ τὸ δυνάμει ὅλον, ἐντε-λεγεία δ' οῦ. — — ὅλον δὲ καὶ πεπερασμένον οὐ καθ' αὐτό, ἀλλὰ κατ' ἄλλο καὶ οὐ περιέχει, ἀλλὰ περιέχεται, ἢ ἄπει-ρον. — — ἄστε φανερον ὅτι μᾶλλον ἐν μορίου λόγφ τὸ ἄπει-ρον ἡ ἐν ὅλου.

<sup>2)</sup> Ib. c. 7; met. VII, 8 fin.

<sup>8)</sup> Phys. IV, 11.

allgemein anerkannt, benn Alle geben ju, bag jebes Seienbe irgendwo und nur bas Richt : Seiende 'nirgends ift '). Schwerer aber ift es zu beftimmen, was ber Raum fei. Dag er verschieben sei von ben im Raum enthaltenen Dingen, ift offenbar; benn berfelbe Ort wird balb von bem einen, balb von einem anbern eingenommen, und eben baber tommt es auch, baf wir fuchen, was ber Raum ift; wenn nicht Bewegung im Raum mare, fo wurde man gar nicht fragen, was ber Raum ift "). Auch ift ber Raum weber Form, noch Materie ber Dinge; benn beibe tonnen von ben Dingen nicht getrennt werben; auch wirb er nicht wie die Materie umfaßt, fonbern ift felbft ein Umfaffendes 3). Da bie Dinge im Raum find, aber auch gefragt werben tann, worin ber Raum ift, fo muß unterschieben werben, wie ber Raum in einem Anbern und wie ein Anberes im Raum ift. Man fagt, bag etwas in einem Gefäße ober in einem Raume fei. Wenn aber Jemand frage, worin benn ber erfte ober allgemeine Raum fei, fo muffe bie Frage in einem anbern Sinne genommen werben, fo wie man auch fragen konne, worin bas Barme fei, nemlich im Rorper, ober bie Gefundheit, nemlich im Warmen "); benn ber Raum fei wie bie Grenze in bem Begrenzten ). Daß bagegen etwas in einem Raume fei, wird insofern gefagt, als es von ben außerften Grengen ei-

<sup>1)</sup> Ib. c. 1; S.

<sup>2)</sup> Ib. c. 4.

<sup>5)</sup> Ib. c. 2.

<sup>4)</sup> Ib. c. 3.

<sup>5)</sup> Ib. c. 5. καὶ ἔστιν ὁ τόπος καὶ ποῦ, οὐχ ώς ἐν τόπφ δέ, ἀλλ' ώς τὸ πέρας ἐν τῷ πεπερασμένη.

nes Andern umfaßt wird, mit welchen es nicht gufammenbangt, welche es aber berichtt. hiernach ift alfo ber Raum bie Grenge, aber nicht bes barin enthaltenen Rorpers, fonbern bes umfaffenben Rorpers, fofern nemlich ber barin enthaltene Korper ortlicher Bewegung fabig ift '). Der Raum ift ein unbewegliches Gefaß "); bas, mas in ihm ift, kann aber bewegt werben. Bieraus folgt benn auch, bag nur ber Korper, welcher außer fich einen ihn umfaffenden Rorper hat, im Raum ift, nicht aber ber Rorper, welcher von feinem anbern Korper umfaßt wirb. himmel ift in keinem Raume und für ihn als Sanzes genommen giebt es baber auch feine Bewegung im Raume, obgleich die Theile besselben fich bewegen konnen. allgemeine Ort, in welchem Mues ift, erscheint hiernach als bas Meußerste bes himmels, als bie rubende Grenze des beweglichen Korpers "). Man fieht hieraus, wie Arifloteles ben Begriff bes Raumes auf eine gegenftanbliche Beife und zwar gang in phyfifcher Bebeutung auffafit. Dies tritt noch mehr barin hervor, bag er ben allgemeis nen Raum auch in feine befondern Rreife gerlegt und eis nem jeben befondern Raum ein besonderes Bermogen beis legt. Die Erbe ift im Baffer als in ihrem naturlichen Drte, bas Baffer in ber Luft auf gleiche Beife, bie Luft

Ib. c. 4. ἀνάγκη τὸν τόπον είναι — τὸ πέρας τοῦ περιέχοντος σώματος λέγω δὲ τὸ περιεχόμενον σῶμα τὸ κινητὸν κατὰ φοράν.

<sup>2)</sup> Ib. c. 2; 4.

<sup>5)</sup> Ib. c. 5. καλ διά τοῦτο ἐν τῷ οὐρανῷ πάντα ὁ γὰρ οὐρανὸς τὸ πῶν Ισως. ἔστι δὲ ὁ τόπος οὐχ ὁ οὐρανός, ἀλλὰ τοῦ οὐρανοῦ τι, τὸ ἔσχατον καὶ ἀπτόμενον τοῦ κινητοῦ σώματος πέρας ἡρομοῦν.

in bem Aether und ber Aether im himmel; ber himmel aber ift nicht mehr in einem Anbern und alle biefe Korper bewegen fich nach ihrem eigenthumlichen Orte gu 1). Des: wegen betrachtet auch Ariftoteles bie verschiebenen Berhalt: niffe im Raume, befonbers bas Dben und Unten, aber auch bas Links und Rechts, bas Worn und hinten nicht bloß als Berhaltniffe in Beziehung auf uns, fonbern als Berhaltniffe, welche in ber Ratur felbft liegen "); genug er fieht ben Raum als etwas an, was eine bestimmte Drbnung in ber Belt bezeichnet, ja gewiffermaagen begrundet. Denn wenn er ihn auch nicht als bie Form ber Dinge betrachtet, fo beftimmt ber Raum boch bie Form ber Dinge von außenher ), und man muß baber mohl eingestehn, bag Ariftoteles ben Begriff bes Raumes nicht in ber allgemeinften Weise fich bachte, aber um fo mehr ftellte er ihn in eine lebendige Beziehung zu ben Berhalts niffen ber Debnung, welche ihm bas Befen ber Belt bilben.

Nach biefer Auffassungsweise ist es benn auch natürlich, baß er keinen Raum ohne Inhalt sich benken kann. Ein solcher Raum wurde bas Leere sein, benn bas Leere ist ein Raum, in welchem Nichts, b. h. in welchem kein

<sup>1)</sup> Ib. c. 1. Ετι δὲ αί φοραὶ τῶν φυσικῶν σωμάτων καὶ ἀπλῶν οἰον πυρὸς καὶ γῆς καὶ τῶν τοιούτων οὐ μόνον δηλούσιν δτι ἔστι τι ὁ τόπος, ἀλλ' ὅτι καὶ ἔχει τινὰ δύναμιν. φέρεται γὰρ ἕκαστον εἰς τὸν αὐτοῦ τόπον μὴ κωλυόμενον, τὸ μὲν ἔνω, τὸ δὲ κάτω. Ib. c. 5. καὶ διὰ τοῦτο ἡ μὲν γῆ ἔν τῷ ὕδατι, τοῦτο δ' ἐν τῷ ἀἰθερι, ο δ' αἰθηρ ἐν τῷ οὐρανὸς οὐκετι ἐν ἄλλο.

<sup>2)</sup> Ll. Il.

<sup>5)</sup> Cf. de coclo IV, B; 4.

Rorper ift '). Ariftoteles fucht bie Grunde gu miberlegen, aus welchen man ein Leeres annehmen zu muffen geglaubt hatte. Einer ber wichtigsten unter ihnen ift ber, welcher bon ber Bewegung hergenommen wirb. Man meinte nemlich, die Bewegung sei unmöglich, wenn Alles voll mare, weil gur Bewegung nothig ift, bag ein Raum vorhanben, welcher ben bewegten Korper aufnehmen tonne; mare aber Alles voll, fo wurbe fein folder Raum vorhanden fein, indem nicht zwei Korper zugleich benfelben Raum erfüllen Doch biefer Grund beweift nichts, benn es ift moglich, bag bie Rorper fich wechfelfeitig gur Bewegung Raum geben 2). Bon einer anbern Geite fieht man auch das Leere als ben Grund bes Falles an und leitet baraus die Bewegung ber Korper ab. Allein untersucht man ges nauer, fo ergiebt fich gang bas Gegentheil. Denn alle Bewegung bangt von ber naturlichen Bewegung ab; bie notinliche Bewegung aber wurde nicht fein, wenn fie im Lecren fein mußte, weil im Leeren tein Unterschied und alfo auch nicht ber Unterschied zwischen Dben und Unten fattfinbet, und es muß baber nicht vom Leeren, sonbern von ber Erfüllung bes Raumes bie Bewegung abgeleitet werben "). Man fieht, wie auch hier wieber bie Dronung im Raum als bewegenbe Kraft betrachtet wirb. Grund gegen bas Leere greift am meiften in bas Spftem bes Aristoteles ein, wiewohl er noch viele andere Grunde anführt, ebenfalls zu zeigen bestimmt, bag bie Boraus:

Phys. IV, 7.

<sup>2)</sup> L. I.

<sup>3)</sup> lb. c. 8.

fegung bes Leeren bie Bewegung aufheben murbe. Auch aus ben Gegenfagen zwifden Berbunnung und Berbichtung, zwischen Bergroßerung und Berkleinerung hatte man bie Borausfegung bes Beeren zu beweifen gefucht. Diefer Deinung ftellt Ariftoteles feine Lehre von ber Materie entge-Das Dunne und Dichte, bas Große und Rleine entsteht ibm nemlich nicht auf mechanische Weise burch bas Dazus ober Davon . Kommen eines icon vorhandenen Rorperlichen, fonbern inbem biefelbe Materie bleibt, als gu entgegengeseten Bestimmungen bas Bermogen in fic tragend, ift fie einmal bunn ober flein, ein anbermal bicht ober groß, ohne bag irgend ein Leeres babei mare ober entstunde '). Dies find bie Sauptpunkte, welche Ariftoteles gegen bie Annahme bes Leeren festzustellen fur nothig findet; fie begieben fich nur barauf, gu zeigen, baf Bemegung und Beranberung fein tonnen, ohne bag ein Leeres angenommen werbe, und beftreiten ben Begriff bes Leeren auch nur, fofern er ben Wegriff bes natürlichen Werbens aufheben mochte. Andere Puntte, an welche ber Begriff des leeren fich anzuschließen pflegt, berührt er nur flüchtig; fo bie Borftellung, bag es außerhalb ber Belt ein Leeres gebe, als ben Drt, in welchem bie Belt fei; fo bie Deinung, bag bamit nicht alle Dinge in eine ftetige Ginbeit aufammengeben tonnten, ein leerer Bwifdenraum nothig fei, welcher bie Stetigfeit ber Raumerfullung unterbreche "). Den erften Punkt konnte er aus feiner Lehre vom Raum widerlegen, weil ihm die Welt, ber Umfreis bes himmels,

<sup>1)</sup> Ib. c. 9.

<sup>2)</sup> Ib. c. 6.

nicht im Raum ift; gegen ben andern Punkt diente ihm die Lehre, daß die Form oder die Energie der Wesen das Trennende sei !).

Un bie Untersuchung über bas Unenbliche und ben Raum fcbließt fich bie Untersuchung über bie Beit an, als welche bie britte Bebingung ber Bewegung ift. Go wie wir nicht fragen wurben, mas ber Raum ift, wenn nicht Bewegung ware, so wurde auch keine Zeit für uns fein, wenn wir bie Beranderung ober bie Bewegung nicht bemertten, benn wenn wir uns bem Gebanten nach nicht verandern ober wenn wir nicht bemerten, bag wir uns verandern, fo fcheint und teine Beit gewesen gu fein. Wenn bas Segenwartige nicht verschieben mare von bem Bergangenen, fonbern mit biefem eins und baffelbe, fo mare feine Die Beit muß alfo entweber bie Beranberung. bie Bewegung felbft ober etwas ber Bewegung Butommenbes fein. Run ift fie aber nicht bie Bewegung felbft, benn bie Bewegung ift in einem Bewegenben und irgenbmo, fie ift auch foneller ober langfamer, welches Alles von ber Beit nicht gefagt werben tann ); baber tann fie nur etwas ber Bewegung Bufommenbes fein. 2018 ber Bewegung jutommend, hat fie auch Theil an ber Stetigkeit ber Bewegung und ber raumlichen Große, und fo wie in ber Bewegung und in ber raumlichen Große bas Wor und bas Rach ift, fo muß es auch in ber Zeit fein. Die Belt er: tennen wir nur, wenn wir bie Bewegung als Bor und

Met. VII., 13. ή γὰς ἐντελέχεια χωρίζει.

<sup>2)</sup> Phys. IV, 11.

<sup>3)</sup> Ib. c. 10.

Nach bestimmen und fo bestimmen wir fie, indem wir ihre Theile ale etwas Unberes und Anberes und noch ein Ditts leres zwischen beiben auffaffen. Alfo bie Geele muß zwei Theile ber Beit als vor und nach burch ein mittleres Sest getrennt aussprechen, um bie Beit zu ertennen. Daber ift bie Beit bie Bahl ber Bewegung nach bem Bor und Nach. Dies erfieht man auch baraus, bag wir bas Debr ober Weniger nach ber Bahl beurtheilen, die mehrere ober wenigere Bewegung aber nach ber Beit. Doch ift bie Beit nicht bie Bahl, burch welche wir gablen, fonbern bie Bahl, welche gegablt wird und bas Maag ber Bewegung er= Man tonnte einwerfen, bag boch nicht allein giebt 1). bie Bewegung burch bie Beit gemeffen werbe und in ber Beit fei, fonbern auch bie Rube. Doch ift bie Beit Daag ber Rube nur beilaufig, inbem bie Rube nur Beraubung ber Bewegung ift und bie Beraubung ber Bewegung burch baffelbe Daag gemeffen werben muß, welches fur die Bewegung gilt "). Es folgt aus bem Begriffe ber Beit, bag, wenn bas Jest nicht mare, bie Beit nicht fein murbe; bas Jett ift die Grenze zwischen ber Gegenwart und ber Bufunft, balt bie Beit gufammen, bilbet bie Stetigkeit berfelben und ift in ber Beit fo wie ber Puntt im Raume ). Inbem burch bas Jest bie Beit ein Stetiges ift, ift fie auch in bas Unenbliche theilbar, wie bie Bewegung und ber Raum '), wird aber nie in Wirklichkeit in bas Un-

<sup>1)</sup> Ib. c. 11; 12.

<sup>2)</sup> Ib. 12.

<sup>5)</sup> Ib. 10; 11; 12; 15; VI, 3.

<sup>4)</sup> Ib. IV, 12; VI, 1.

enbliche getheilt fein '). Das Jeht felbft fann als ein Untheilbares gebacht werben, weil es eben nur Grenge, nicht Theil ber Beit ift "), weswegen Ariftoteles auch gegen den Benon bemerkt, bag in bem Jest weber etwas fich bewegen, noch ruben tonne ). Dem Begriffe ber Beit entspricht benn auch bie Lehre, bag bie Beit nicht fein wurde, wenn nicht bie Seele mare; wenn bie Beit bie Bahl ber Bewegung ift, Bahl aber nicht fein kann obne ein Bablenbes und nur die ertennenbe Geele bas Bermos gen bat gu gablen, fo tann auch bie Beit nicht fein obne bie Seele, außer nur fofern bas ift, mas bie Beit ift, wie etwa, wenn Bewegung mare ohne bie Seele ') Dierin wer feben wir am beutlichsten, bag Ariftoteles ben Begriff ber Beit viel mehr blog in bie Borftellung legt, als ben Begriff bes Raumes, bag er bagegen bas Gegenftanbliche, . welches in ber Beit gur Borftellung tommt, in bem Begriffe ber Bewegung sucht. Deswegen fimmt er auch ber Deinung nicht bei, bag bie Beit bie Rreisbewegung bes Simmels fei, fonbern bemertt, bag biefe nur am beften jum Raaße aller Bewegung gebraucht werbe, weil sie gleich:

<sup>1)</sup> De an. III, 6. όμοιως γάο ὁ χρύνος διαιρετός καὶ ἀδιαίρετος τῷ μήκει.

<sup>2)</sup> Phys. VI, 5.

<sup>5)</sup> L. l.; ib. c. 8.

<sup>4)</sup> Ib. IV, 14.. πότερον δὲ μὴ οὖσης τῆς ψυχῆς εἴη ᾶν ὁ χρόνος ἢ οὖ, ἀπορήσειεν ᾶν τις ἀδυνάτου γὰρ ὅντος εἶναι τοῦ ἀριθμήσοντος, ἀδύνατον καὶ ἀριθμητόν τι εἶναι, ώστε δῆλον ὅτι οὐδὲ ἀριθμός. ἀριθμός γὰρ ἢ τὸ ἡριθμημένον ἢ τὸ ἀριθμήτον. εἰ δὲ μηδὲν ἄλλο πέφυκεν ἢ ψυχὴ ἀριθμεῖν, καὶ ψυχῆς νοῦς, ἀδύνατον εἶναι χρόνον ψυχῆς μὴ οὖσης, ἀλλ ἢ τοῦτο, ὅ ποτε ὔν ἐστιν ὁ χρόνος, οἶον εὶ ἐνθέχεται κίνησιν εἶναι ἄνευ ψυχῆς.

bloibend und am meisten bekannt sei '). Deswegen will er auch die Zeit nicht als eine Ursache des Entstehens und Bergebens angesehn wissen, sondern gesteht nur zu, daß in der Zeit auch das Vergeben stattsinde ').

Mus biefen Begriffen bes Raumes, ber Bewegung und ber Beit werben nun bie Beweise bes Benon gegen bie Dents barteit ber Bewegung wiberlegt. Die Biberlegung bes Sages, bag ein jebes Ding, welches in Bewegung ift, gu: gleich in bem jegigen Angenblicke rube, ift von ums fchon fruber angegeben worben. Die übrigen Gage bes Benon find entweber nur Cophismen ober ftugen fich barauf, bag eine jebe Bewegung in einer bestimmten und begreugten Beit einen unenblichen Raum burchlaufen muffe, weil ein feber Raum unenbliche Theile habe. Ariftoteles nun beruft fich bagegen auf bie Unterscheibung zwischen bem Unenblichen ber Große nach und bem Unendlichen ber Theilung Ein unenblicher Raum ber Große nach wird in feiner begrenzten Beit burchlaufen, fonbern nur ein unenb. licher Raum ber Theilung nach; ein folcher aber tarm auch in einer begrengten Beit burchlaufen werben, weil bie begrenzte Beit felbft unenblich ber Theilung nach ift ").

L. I.

<sup>2)</sup> Ib. c. 13. οὐ μὴν ἀλλ' οὐδὰ ταύτην (sc. τἡν φιδορών) ἐ χρόνος ποιεζ, ἀλλὰ συμβαίνει ἐν χρόνφ γένεσθει καλ ταύτην τὰν μεταβολήν. Im borbergehenden Rapitel spricht Aristoteles bieriber stellich anders, aber auch undestimmtet.

<sup>5)</sup> Ib. VI, 2. των μέν ούν κατά ποσόν άπείρων οία ένθέχεται διμασθαι έν πεπερασμένη χρόνου, των δέ κατά διαίρεσιν ένδέχεται. Cf. ib. VIII, 8. Diec wirb bie Schwierigkeit, welche in bem Durchlaufen einer unenblichen Zeit ober eines unenblichen Raumes liegt, barauf zurückgeführt, bas Raum und Zeit

Run unterscheibet Ariftoteles mehrere Arten ber Be-Um jeboch biefe Unterscheibungen genauer zu befimmen, muffen wir bemerten, bag, wenn er fich genau ausbrudt, von ihm ein Unterschleb gemacht wird zwischen Beranderung und Bewegung, und zwar fo, bag bie Bewegung ale eine Art ber Weranberung erscheint. Die Berånberung (uerafolf) kann nemlich aus einem Nicht-Seienben in ein Seiendes ober aus einem Seienden in ein Richt = Seiendes ober aus einem Geienden in ein Geiendes flatifinben; bie beiben erften Arten find Entfteben und Bergeben, aber teine Bewegungen, ba weber ein Dicht : Gelens bes, noch gu einem Dicht-Seienben bewegt werben tann, and jebe Bewegung im Raum gefdieht und aus bem Ents gegengeseten in bas Entgegengefehte, bas Dicht : Seienbe aber nicht im Raum und bem Seienben ober bem Befen nichts entgegengefett ift; es bleibt alfo nur bie Beranbes rung aus einem Seienben in ein Seienbes übrig, welche Bewegung ift \*). Die Bewegung ift nun breifach, weldes Ariftoteles aus ben Rategorien ju beweisen sucht, inbem teine andere Sategorie außer ber Große, ber Befchaffenheit und bem Ort Bewegung gulaffe. Die Bewegung nach ber Große ift Bergroßerung und Bertleinerung, bie

nur dem Bermögen, nicht der Wirklichkeit nach unendlich sind. Wollte man nemlich Raum und Beit wirklich in das Unendliche gotheilt sich denken, so würde man ihre Stetigkeit aufheben, und den Punkt und das Jeht, in welchen getheilt ift, aus einem zu zweien machen.

<sup>\*)</sup> Phys. V, 1; 2; baffelbe in fast wortlichem Andzuge mot. XI, 11; 12. Sonft werben seboch auch Entstehn und Bergehn ju den Bewegungen gezählt. Oat. 14 in.; phys. III, 1.

Bewegung ber Befchaffenheit nach ift Bermanblung (alλοίωσις) und die Bewegung bem Orte nach ift die ortliche Bewegung (popa), so baß es brei Bewegungen und vier Beranberungen giebt 1). Um alle 3weifel gegen biefe Sintheilung ju beben, fucht Ariftoteles ju zeigen, bag bie Bermanblung ber Beschaffenheiten von ben übrigen Arten ber Bewegung verschieben ift; benn es tann fich etwas vermandeln, ohne ortlich bewegt ober vergrößert ober ver-Meinert zu werben; es fann fich auch etwas ortlich bewegen ober vergrößert ober verkleinert werben, ohne feiner Beschaffenheit nach fich ju verwandeln "). Dies foll nur beweifen, bag bie Befchaffenbeit nicht auf die Berbaltniffe ber Größe ober bes Dertlichen guruckgeht. Die Bermandlung unterscheibet fich übrigens von ber Beranberung im Entftehn und Bergehn nur barin, bag jene Befcaffenbeis ten betrifft, welche nicht jum Befen geboren, biefe bagegen bas Befen veranbert 3).

Nun fucht Aristoteles zu zeigen, bag von allen Arten ber Beranberung die örtliche Bewegung die erste sei. Der Bergrößerung zuerst liegt die Berwandlung ber Beschaffenheiten nothwendig zum Grunde, wenn butch Rahrung

<sup>1)</sup> Phys. III, 1; V, 1; 2; met. XI, 12. Buweilen werben Bergrößerung und Berkleinerung als zwei Arten der Bewegung betrachtet, und dann zählt Aristoteles vier Bewegungen, de un. I, 8; so werben auch Entstehn und Bergehn als zwei Bewegungen betrachtet, und dann zählt Aristoteles sechs Bewegungen. Cat. 14 in.

<sup>2)</sup> Cat. 14.

<sup>5)</sup> Phys. V, 2; met. XI, 12; XII, 2; de gen. et corr. 1, 8; 4. Die alleswere wird auch wohl eine uirque nur' elder genannt, aber offenbar ungenau. De coele IV, 3 in.

etwas vergrößert wirb, benn zur Nahrung wird etwas erft burd bie Bermanblung bes Rahrungsftoffes. wandlung aber fobann bangt von ber Nabe ober Entfernung beffen ab, mas bie Bermanblung bewirft, inbem jebe Bewegung burch Berührung mitgetheilt wirb '), unb bie Rabe und Entfernung veranbert fich nur burch bie betliche Bewegung. Auch laffen bie Berichiebenheiten ber Befchaffenheit auf Berbichtung und Berbunnung fich gurudführen, indem ichwer und leicht, bart und weich, warm und falt auf bicht und bunn gurudgutommen fcheinen; Berbichtung und Berbunnung aber find Bermifdung und Entmifdung von welchen auch Entflehn und Bergehn abbangig, und Bermifchung und Entmischung konnen nicht ohne ortliche Bewegung fein. Richt weniger ift auch Bergrößerung und Berkleinerung auf eine Beranberung im Raum gurudjufuhren \*). Daffelbe folgt auch baraus, bag in ber Ratur immer bas möglichst Befte fein muß; ba aber die Bewegung unaufborlich ift, fo ift bie befte Bewegung bie ftetige Bewegung und eine folche kann nur bie Beranderung des Ortes fein, indem alle übrige Bewegungen bon einem Anfange gu einem Ende ober aus bem Entgegengefetten in bas Entgegengefette gebn, nicht aber nothwendig bie ortliche Bewegung, welche im Kreife gefchebn fann "). Wenn nun hierans, hervorgeht, bag bie betliche Bewegung die frühere Beranberung ber Ratur ober bem Befen nach ift, fo ift fie es auch nicht weniger ber Denn aller übrigen Beranberung geht bas Beit nath.

<sup>1)</sup> Phys. III, 2; VII, 2.

<sup>2)</sup> Phys. VIII, 7; 9; de gen. et corr. II. 9.

Phys. VIII, 7 sq.; V, 4; VI, 10.

Entftehn voraus, inbem Bachsthum, Bermanblung, 206: nahme und Bergebn offenbar fpater finb; bas Entftebn felbft aber ift gwar fur bas einzelne, bem Entftebn unb Bergebn unterworfene Befen vor ber ortlichen Bewegung, aber überhaupt geschieht es boch auch nur, inbem bie erzeugenbe Kraft ber Materie zugeführt wirb, fo bag ibm bie ortliche Bewegung vorangehn muß '). hierin erfahrt nun ber Grunbfag bes Ariftoteles, bag alles bem Befen nach Frühere ber Beit nach fpater ift, eine genauere Bes flimmung. Denn es ergiebt fich, bag er in Beziehung auf die ortliche Bewegung nur auf die Befen, welche Entftehn und Wergebn haben, feine Amvendung finbet. Diefe ftreben nach bem ewigen Grunde ber Ratur gurad und baber ift auch nur in ben vollenbetern Befen biefer Art eine felbfiftanbige ortliche Bewegung. Giebt es bages gen in ber Natur etwas Richt : Entftanbenes, Richt : Betgangliches, fo tommt biefen auch querft bie brtliche Bewegung du, welche auch barin vollfommner ift, als bie übrigen Beranderungen, bag fie nicht nothwendig eine Beranberung bes Seins und bes Befens nach fich gieht ).

Da nun auf solche Weise alle Beränderung in der drilichen Bewegung gegründet ist, so kommt die Frage, wie eine ununterbrochene Beränderung in der Welt sein könne, dem Aristoteles auf die Frage zurück, wie eine unaushörs liche betliche Bewegung sein könne. Er entscheidet hierüber ganz nach der gewöhnlichen Borstellungsart der Alten, nur daß er sie auf folgerechtere Weise zu begründen sucht. Die

<sup>1)</sup> De gen. et corr. II, 9; phys. VIII, 7.

<sup>2)</sup> Phys. I. I.; de coelo IV, S.

Bewegung ber Ratin, weil fie von einer beftanbigen Urfache ausgeht, nuch eine einige, fletige und unendliche fein. Man tonnte fich wohl benten, bag bie Bewegung unaufborlich geschähe, indem aus ber einen Art ber Wewegung in bie andere übergegangen wurde, aus ber Bermandlung etwa in bas Bergebn und aus biefem wieber in bas Ents ftehn und in die betliche Bewegung ober in die Bergrogerung; aber alsbann wurde bie Bewegting nicht einig fein, wie fie boch fein muß, ba bie bewegende Urfache immer biefelbe bleibt. Ginig ift bie Bewegung ber Welt nur, wenn fie bem erften Grunbe nach ortliche Bewegung ift. Run if aber bie ortliche Bewegung entweber eine grabe ober eine krimme ober eine aus beiben gemischte. Dag bie aus beiben gemischte Bewegung nicht bie erfte fein tonne, ift flar, benn fie geht jurud auf die beiben anbern, aus welchen fie gemischt ift. Die grabe Bewegung aber fann wieberum entweber nach oben ober unten, nach rechts ober links, nach vorn ober binten geschehn, benn bies find bie Gegenfape bes Raumes. Aber Ariftoteles tann feine von biefen graben Bewegungen als eine, fletig und unende lich anfebn, ba er einen begrenzten Raum ber Belt fest. Eine unenbliche Bewegung in graber Linie murbe nur fein tonnen, wenn bas Bewegte, an bas Enbe gelangt, von hier wieber umtehrte; aber bies wurbe feine fletige Bewes gung geben, indem in bem Enbe, in ber Beit ber Umtehr Rube flattfinden murbe: auch die Kreisbewegung, wenn fie nicht immer in berfetben Richtung geschähe, fonbern einmal umfehrte, wurbe nicht ftetig fein. Daber tann nut bie frumme Bewegung, welche in gleicher Richtung immer wieder in fich felbft gurudfebrt, Die Bewegung im Rreife,

welche allein das Ende mit dem Anfange zusammenfügt, die stetige und einige Bewegung sein, welche die unendliche Beit hindurch dauert '). Auf solche Weise also hat die ganze Welt, eine Augel im Areise sich bewegend, eine unsaushörliche, in sich selbst abgeschlossene und gleichmäßige Bewegung erhalten; und doch um ihre Mitte sich drebend bleibt und ruht sie gewissermaaßen immer '); als Sanzes nemlich ruht sie; ihre Theile jedoch sind in räumlicher Beswegung, so wie auch das Ganze nicht im Raum ist, aber wohl die Theile der West.

Daß die Welt vom Aristoteles als eine Augel gedacht wird, geht ihm theils aus der Areisbewegung des Ganzen hervor, theils daraus, daß kein Raum und kein Leeres aus ser der Welt ist, welches doch sein müßte, wenn die West im Areise sich dewegend eine andre Gestalt als die einer Augel hatte ), theils endlich auch aus der Vorstellung, welche er von der Vollkommenheit der Augelgestalt hat. Die Welt nemlich als das Ganze umfassend ist vollkommen oder unterscheidet sich von dem Bollkommenen selbst nur darin, daß sie in der Materie ist ); als vollkommen aber ist ste das, außer welchem nichts genommen werden kann. Dies

<sup>1)</sup> Phys. VI, 10; VIII, 8; 9.

<sup>2)</sup> lb. c. 9.

<sup>5)</sup> Ib. IV, 5.

<sup>4)</sup> Da coolo II, 4. Bei biefem Beweise erinnert sich Aristotelles, bas es boch noch eine andere in sich zurücklaufende körperliche Figur geben könne außer ber Kugel, wie die linsenartige ober eierartige.

<sup>5)</sup> Ib. I, 1. Bor' ênel và mârea sal vò nãr sal vò véletor où savà vàr lôtar diapépouair állálar, áll' since aça êr vã bly sal êp' ar léporsa.

tommt jeboch ber geraben Linie und ber grablinigen Figur nicht zu, indem biefen immer noch etwas hinzugefügt werben fann, sonbern nur bem Rreife und ber Rugel 1). Rach biefer uns bekannten Borftellungsweise theilt fich nun bem Ariftoteles die Belt ein in bas, was nach bem Umtreife ju liegt, und in bas, mas um ben Mittelpuntt ber Beltfugel fich bermnlagert. Jenes ift ber himmel, Diefes bie Erblugel; jenes ift ber volltommenen Rreisbewegung theilhaftig, ber erften Bewegung, von welcher alle übrige Bewegung ausgeht; ber himmel fteht ber erften bewegenben Urfache naber; in ihm haben bie Alten bas Gottliche gefucht, von einer richtigen Ueberlieferung verschwundener Urweisheit geleitet; er ift um fo mehr ber Chre werth, je weiter er entfernt ift von ben unvollfommenen Dingen, unter welchen wir leben; biefes bagegen ift aller Unvolls tommenheit jugetehrt, welche wir bier bemerken; bie Erbe ftebt weit ab von bem erften Beweger und ift baber nur in geringem Maage bes Gottlichen theilhaftig ). In

<sup>1)</sup> Ib. II, 4. Aristoteles führt seiner Art nach noch andpre Beweise an, welche aber nicht biefelbe allgemeine Bebeutung haben.

<sup>2)</sup> De coelo I, 2. διώπες έξ ἀπάντων ἄν τις τούτων συλλογιζόμενος πιστεύσειεν, ως έστι τι παρά τὰ σώματα τὰ δεύρο καὶ περὶ ἡμᾶς ἔτερον κεχωρισμένον, τοσούτφ τιμιωτέραν ἔχον τὴν φύσιν, δσφπες ἀφέστηκε τῶν ἐνταῦθα πλέον. Ib. II, 1; met. XII, 8. παραδέδοται δὲ παρὰ τῶν ἀρχαίων καὶ παμπαλαίων ἐν μύθου σχήματι καταλελειμμένα τοῖς ΰστερον, ὅτι θεοί τά εἰσιν οὖτοι καὶ περιέχει τὸ θεῖον τὴν ὅλην φύσιν. Dann werben bie mythifique βufdhe fûr bie Menge unb jum Sebronch fûr bie Sefehe erwähnt. ὧν εἴ τις χωρίσας αὐτὸ λάβοι μόνον τὸ πρῶτον, ὅτι θεοὺς ῷορτο τὰς πρώτας οὐσίας εἶναι, θείως ἄν εἰρῆσθαι νομίσειε καὶ κατὰ τὸ εἰκὸς πολλάκις εὐρη-

Beziehung auf jenen Abeil ber Welt kann sie baber wohl vollkommen, nicht alternd und ewig genannt werden '); bagegen des andere Theil der Welt kann so schöner Beinamen sich nicht erfreun, vielmehr ist er dem Bechsel zwischen Jugend und Alter unterworfen ').

Inbem Ariftoteles ben Gegenfat zwischen biefen beiben Theilen ber Belt auf folche Beife auffaßte, ging er offenbar weniger bon bem Begriffe ber Beit aus, als von ber Erfahrung über ben uns junachft liegenben Theil ber Belt. Der Unterschied zwischen beiben Theilen ber Belt . schließt fich zwar an die Borftellung von der Areisbewegung ber Welt an; benn wird bie Welt im Rreife bewegt, fo muß es auch einen Mittelpunkt berfelben geben, welcher ruht; aber bag er mm biefen Mittelpunkt als unfere Erbe anfleht und fo ihn zu einem Rorper ausbehnt und bag er ben himmel von ber Erbe abtrennt, bamit in ibm als einem gottlichen Wefen eine ewige Bewegung fei und nichts rube, dies geht nicht von feinen allgemeinen Grundfaben über bie Natur aus. Aus bem Borhandensein ber Materie in ber Welt folgte ihm nicht bie Nothwendigkeit einer nicht fletigen, burch Entstehn und Bergebn binburch gebenben Beranberung; benn er lehrt ausbrudlich, bag, wenn etwas Materie babe, bemfelben nicht nothwendig Materie gum Entftebn und Bergebn gutommen muffe 1). Daber

μένης είς τὸ δυνατόν ἐκάστης καὶ τέχνης καὶ φιλοσοφίας καὶ πάλιν φθειφομένων καὶ τκύτας τὰς δύξας ἐκείνων οἰον λείψανα περισεαιδαθαι μέχρι τοῦ νῦν. Cf. da coolo I, 3; meteor. I, 3.

<sup>1)</sup> De coelo I. 9.

<sup>2)</sup> Meteorel. I, 14; met. IV, 5; de part. an. I, 1.

<sup>5)</sup> Met. VIII. 1 fin.; 4; XII. 2.

if es nur bie Erfahrung einer wechfelnben und nicht in volliger Debnung gehaltenen Beranderung, welche ihn befimmit, ben Theil ber Welt, welcher unferm Erbfreife angebort, in einen fo icharfen Gegenfat gegen ble ordnunges magige Bavegung bes himmels zu ftellen. Go beschreibt er felbft ben Bang feiner Forfchung. Er geht aus von ber Ertenntnif folder Dinge, welche balb ruben, balb fic bewegen, baran fnupft fich alebann bie Ueberzeugung, baß es ein Bewegenbes geben muffe, welches nun entwebet felbft bewegt ober imbewegt fein tonne. Goll aber bie Bewegung ewig und fletig fein, wovon auch bie Erfahrung über die Bewegung ber himmlischen Geftirne zeugt '), fo muß es ein unbewegtes Bewegenbes geben, benn nur bas Unveranderliche fann ftets auf gleiche Weife bewegen; umgekehrt aber aud, wenn es eine veranberliche Bewegung, Entfteben und Wergeben geben foll, fo muß eine anbere Ratur in die Mitte treten, welche bewegt, aber auch zugleich in Bewegung und Beranderung ift und beswegen zu verfciebenen Beiten auf verschiebene Weife wirfen fann \*). Co find benn brei Arten ber Wefen nothwendig gur Erflas rung ber Natur, ein Wefen außer ber Materie, bas Uns bewegte ober Gott, zwei in ber Materie, ber emige unb unvergangliche, nur ortlich und im Rreife beftanbig gleiche artig bewegte himmel und bas vergangliche Wefen auf biefem Gebiete ber Erbe.

Da nach ber Meinung bes Ariftoteles bie Mitte ber Welt von ihrem Umfreise abhängig ift, so entwickelt er in

<sup>1)</sup> Met. XII, 8.

<sup>2)</sup> Phys. VIH, 6.

seiner besondern Raturlehre zuerst seine Ansicht vom Himmel und fcblieft baran bie Lehre von ber gangen Bufam= menfehung ber Belt im Großen an; bann aber fleigt er gur Erbregion berab und handelt guerft von dem forperliden Dafein ber einzelnen Wefen, woran gulett feine Lehre von ber Seele fich anschließt. Es ift in biefem Sange ber Untersuchung ein Fortschreiten in zwei entgegengefetten Richtungen zu bemerten, indem zuerft von dem Bolltommnern ausgegangen wirb, an welches bas Unvollfommnere in allmalig absteigenben Graben fich anschließt; in biefer Richtung nach unten bleibt ber Sang ber Untersuchung, fo lange von ben bobern Rraften in ber Belt bie Rebe ift; nachber aber bei Betrachtung ber einzelnen irbifchen Wefen erhebt fie fich allmalig vom 'Unvollkommnern zum Bolltommnern. Wir wiffen nicht ob Ariftoteles ein Bewußtfein von bem Grunde biefes Berfahrens gehabt bat; es flimmt aber mit feiner Unficht überein, bag in bem überirdischen Gebiete bas Bollfommnere und ber Anfang bem Befen nach auch ber Unfang ber Beit nach ift, mabrend die irdischen Dinge von bem Unvollkommnern und bem Spatern bem Befen nach anfangen und mit bem Bolltommnern, welches bem Wefen nach früher ift, ben Befolug maden.

In der Lehre vom himmel \*) erkennt Aristoteles noch mehr als in andern Theilen seiner Physik die Beschränktheit unserer Erkenntnis an. Wenn er von den ver-

<sup>\*)</sup> Das Wort himmel wird vom Aristoteles in verschiedener Bebeutung genommen; bald bezeichnet es ihm die ganze Welt, bald nur den Aheil der Welt, in welchem die Gestirne sind, bald auch nur den Firsternhimmel. Do coelo I, 9.

t

fdiebenen Befen und Spharen im himmel handelt, geftebt er, bas Mothwendige bieruber anzugeben wolle er Startern überlaffen 1); von den ungewordenen und unverganglichen Befen batten wir nur geringe Erkenntniß, weil nur wenig von ihnen ber Empfindung offenbar fei; bie Unterfuchung jeboch über bies Wenige habe um fo mehr Reige weil fie fich auf bas Gottliche und ber Ebre Berthefte beziehe 2). Go gering nemlich unfere Erfahrung über bas himmlifche ift, fo ift es boch bem Ariftoteles unbebenklich, Diefem Theile ber Belt alles Gute guguschreiben, weil freis lich biefe Meinung ihm nicht aus ber Erfahrung entftan: ben ift, fonbern bochftens burch bie Erfahrung einigermaa-Ben bestätigt zu werben icheint, inbem wir feben, bag im himmel eine unvergängliche Ordnung ber Bewegungen Aber auch über bie Erfahrungen binaus icheut fich Ariftoteles nicht feiner Meinung von ber Bortreffliche feit bes himmlischen zu folgen. Die Gestirne im bimmel find leibenlose Befen, welche bas befte Biel erreicht baben ); es ift ibm gar teinem 3weifel unterworfen, baß ber Mensch ein viel weniger Gottliches ift als bie Geftime ), worin es fcon liegt, bag. ber himmel eine Seele und ben Ursprung ber Bewegung in fich felbft

<sup>1)</sup> Met. XII, 8.

<sup>2)</sup> De part. an. I, 5; de coclo II, 3; 12.

De coelo I, 8; met. XII, 8.

<sup>4)</sup> Met. l. l. ετι δε πάσαν φύσιν και πάσαν οὐσίαν ἀπα-3η και καθ αὐτην τοῦ ἀρίστου τετυχηκυῖαν τίλους δεὶ νομίζειν. De coele II, 1. ἀπαθης πάσης θνητῆς δυεχερείας.

<sup>5)</sup> Eth. Nic. VI, 7. καὶ γὰρ ἀνθρώπου ἄλλα πολύ θειότερα τὴν φύσιν, οἶον φανερώτατά γε, ἐξ ὧν ὁ κόσμος συνέστηκεν.

bat '). Und biefe Bewegung bes himmels bebarf teines Ausruhens, wie bie Bewegung ber unvollfommnern Thiere, weil fie ohne Dube geschieht und baber teine Ermubung veranlagt. Denn mit ber Bewegung bes himmels und ber Geftirne ift es ein Anberes als mit ber Bewegung ber einzelnen Wefen auf ber Erbe. Diefe geschieht aus bem Entgegengefesten in bas Entgegengefeste und aus bem Bermogen geht fie in bie Thatigkeit über; bagegen in ber Rreisbewegung bes himmels ift tein Entgegengeftites und Die Thatigkeit ift immer vorhanden 2). Bu ber Bortreff: lichteit bes himmels gebort es auch noch, bag er von ber Rechten wieber nach ber Rechten fich bewegt. Denn Aris ftoteles fest fest, bag biefe Berhaltnigbegriffe bes Linken und bes Rechten nicht nur fur bie einzelnen Wefen ihre naturliche Bebeutung haben, fonbern auch fur bie gange Welt, weil fie ein lebenbiges Wefen fei und einen Ursprung ber Bemegung babe. Da aber fei bie rechte Seite ber Welt, von woher bie Bewegung tomme, woran fich benn · auch anfchließt, bag wir nicht ben obern Salbfreis ber Welt in Begiehung auf ben himmel bewohnen, fonbern ben untern 1).

Es ift nicht unferes Gefchafts, bie aftronomifden

De coelo II, 2. ὁ δ' οὐρανὸς ἔμψυχος καὶ ἔχει κινήσους ἀρχήν. Cf. ib. c. 3; 12.

<sup>2)</sup> Met. IX, B; de coolo II, 1. Doch giebt Aristoteles auch Segensage in der Kreisbewegung zu, de coolo I, B; und wenn der himmel nicht ohne Materie ist, so ist er auch nicht ohne Bermögen, aus welchem erst die Ahatigkeit werden soll.

<sup>8)</sup> Do coolo II, 2; 5. Aristoteles fclieft, die Bewegung bes himmels fei nach ber Stechten, weil bies bie beffere fei, weicher Schluf offenbar im Cirtel geht.

Stimbe ju untersuchen, nach welchen Ariftoteles bie Bufammenfetzung bes hirnmels beitimmt. Rur bas, was auf feine allgemeine Betrachtung ber Welt von Ginfluß ift, vers folgend genügt es zu wiffen, bag Ariftoteles zwei Theile bes himmels unterscheibet, ben oberften Kreis ber Belt, weicher ihre Grenze bilbet, Die himmelsiphare im engften Sinne bes Wortes ober bie Sphare ber Riefterne, und bie niebere Sphare ober vielmehr bie Spharen ber Planeten, gu welchen außer ben funf ben Alten bekannten auch bie Sonne und ber Mond von ihm gezählt werben. Der himmel ber Firsterne erhalt feine Bewegung unmittelbar von ber erften bewegenben Urfache; er ift es, welcher von ber Rechten gur Rechten fich bewegt; ihm wird baber auch bie größeste Bollfommenheit in ber Belt jugeschrieben, ben Planeten nur eine geringere; benn fie fteben bem Bolltoms menen weniger nabe '); fie bewegen fich auch in ber entgegengefesten Richtung und in fcbiefen Kreisbahnen, inbem ihre Spharen eigene Bewegung haben, jugleich aber auch von ber Bewegung bes Firfternhimmels beherricht werben. Deswegen bewegt fich auch bas tem Firsternhimmel nachfte Geftirn weniger fcnell, als bie entferntern "). In ber Ditte ber Belt ift sobam bie Erbe, ebenfalls eine Angel, wie bie Beffirne, weil bas Irbifche nach ber Mitte ber Belt frebt und fich baber gleichmäßig um ben Mittelpunkt der Belt berumlagert 3).

Wenn man die scheindar philosophischen Grunde, welde Aristoteles für die Hauptpuntte biefes Weltspftems an-

<sup>1)</sup> De coelo II, 12.

<sup>2)</sup> lb. c. 10.

S) Ib. c. 14.

giebt, fich entwickeln will, fo muß man in feine Lehre von ben Elementen eingebn. Die Elemente betrachtet er überhaupt als bie einfachen Korper. Ihr Grund ift bie Materie, welche immer in einem Gegensage ift; burch bie Segenfage an ber Materie entftehn alsbann bie Elemente '), welche nach ber Natur bes Materiellen auf ber Erbe nichts Feststlebenbes finb, fondern in einander fich verwandeln "). Dierbei ift Borausfetung, bag bie entgegengefetten Befchaffenheiten ber einfachen Rorper nicht auf bie mathemas tifche Figur gurudgebracht werben tonnen. Die entgegengefette Deinung verfpottet Ariftoteles nicht übel, inbem er anführt, ihr gemäß mußte es unter ben Kiguren einen Gegensat geben, wie zwischen talt und warm, bann muß: ten auch bie mathematischen Figuren brennen und warmen und eine Pyramibe mußte eine Pyramibe, eine Rugel eine Rugel machen, wie bas Feuer Feuer erzeuge, ungefahr als wenn Jemand fagen wollte, ein Gabel muffe einen Gabel, ober eine Sage eine Sage machen ). Nabe verwandt mit biefer Deinung ift auch bie Unficht berer, welche nur aus einem Elemente alle phyfifchen Berfcbiebenheiten beftehen laffen nach bem Grabe feiner Berbichtung ober Berbunnung. Denn biefe machen bie Luft nur au einem bichtern Feuer und Mes wurbe hiernach nur in einem verhaltnifmaßigen Unterfchiebe ftehn, und wenn etwa bas

Do gen. et corr. II, 1. δίστε πρώτον μέν τό δυνάμει σώμα αλαθητον άρχή, δεύτερον δὲ αὶ ἐναντιώσεις λέγω δ΄ οἰον θερμότης καὶ ψυχρότης τρίτον δὲ ἤδη πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ τὰ τοιαῦτα.

<sup>2)</sup> De coelo III, 6; de gen. et corr. II, 4.

<sup>3)</sup> De coelo III. 8.

Dinnere bas Beuer mare, fo wurde auch bie Luft Feuer fein in Berhaltniß gum Baffer. Es leuchtet hieraus ein, daß nicht nur ein Element fein kann; bie nicht gradweise bestimmbaren Gegensage in ber Natur verhindern es: so wie denn auch mit ber Annahme nur eines Elementes bie Bers fdiebenheit ber naturlichen Bewegungen in ber Belt, welche einen Sauptpunkt in ber Ariftotelischen Phyfit bilbet, nicht bestehen konnte 1). Aber eben so wenig konnen unendliche Elemente fein, welches bem Ariftoteles fcon wegen feines Biberwillens gegen bas Unenbliche einleuchten mußte, unb ibm überbies baraus hervorgeht, bag es eine begrenzte Babl finnlicher Beschaffenbeiten giebt und auch bie naturlichen Bewegungen in ber Welt von begrengter Babl fein muffen \*). Es bleibt alfo nur übrig, mehrere Elemente von bestimmter Bahl angunehmen. Die Puntte, an welche fich feine Annahme vier ober funf einfacher Rorper antnupft, liegen icon in feinen Grunden gegen bie angeführten Deinuns Auf ber einen Seite find es bie Begenfage ber finnlichen Beschaffenheiten, auf ber anbern Geite bie Gegenfate ber naturlichen Bewegung, aus welchen bie Berfchies denheiten ber Elemente bervorgehn. Die Begenfage ber finnlichen ober forperlichen Beschaffenheiten gehn auf bie Gegenfage bes Fuhlbaren gurud, ba ein jeber Rorper fuhlbar ift; es find Ralte und Barme, Trodnes und Raffes. Da nun bas Entgegengesette nicht mit bem Ents gegengefesten verbunden werden tann, fo bilben biefe entgegengesetten Befchaffenheiten, ju zwei und zwei verbunben,

i) De coelo III, 5.

<sup>2)</sup> Ib. c. 4.

Gefch. b. Phil. III.

vier Arten ber einfachen Körper, bas Warme und Arocine bas Feuer, bas Warme und Feuchte die Luft, bas Kalte und Feuchte bas Wasser und zuleht das Kalte und Arocine die Erbe\*). Noch gewöhnlicher jedoch und zugleich umsfassender ist dem Aristoteles die Ableitung der Elemente aus der Verschiedenheit der Bewegungen in der Welt. Nach der Rugelgestalt der Welt sind zwei natürliche Orte in ihr unterschieden, die Mitte und der Umkreis; was nach der Mitte zu liegt, ist das natürliche Unten, was nach dem Umkreise zu, das natürliche Oben. Darnach giebt es nun drei Hauptbewegungen in der Welt, die Areisdes wegung, die Bewegung von oben nach unten und die Beswegung von unten nach oben. So wie nun die natürliche Wewegung früher ist als die gewaltsame, so müssen auch

<sup>\*)</sup> De gen. et corr. II, 2; 3; meteor. IV, 1, mo bie Befcaffenheiten attia rob oroixelas genannt werben; fo beifen fie auch apyne, wie bie Elemente felbft, de part. an. II, 2: de gen. et corr. II, 1. Das Fuhlbare wirb gum Grunde gelegt, weil bas Gefühl ber erfte Sinn ift, wie wir spater febn werben. Das Raffe ift bem Aristoteles eigentlich bas Fluffige, so wie bas Arodne bas Starre. De gen. et corr. 🛮 , 2. bygor de rô φοριστον σίπειο δρω, εὐοριστον ον ξηρύν θε το εὐοριστον μέν olzeico δρφ, δύριστον δέ. Betgl. de part. an. II, 2 in. Das Ralte ift nach biefer Borftellungeweife nicht bie Beraubung bes Barmen. De part. an. II, 2. to ψυχρον φύσις τις, αλλ' οὐ στέρησίς έστιν, έν δσοις το υποκείμενον κατά πάθος θερμόν έστι. Und both wird es auch als Beraubung angesehn. De coelo II, 3. και της στερήσεως πρότερον η κατάφασις λέγω δ' οίον τό θερμόν του ψυχρού. Go werben auch nicht in Uebereinstimmung mit bem Obigen Barme und Ralte auf Berbunnung und Berbichtung gurudgebracht, phys. VIII, 7, wie benn überhamt bie Elemente auch in Begiebung auf Diditigfeit und Dunnheit unterfchieben werben.

biefe Sauptbewegungen fruber in naturlicher Beife geschehn, als in gewaltsamer Weise, und es muß baber Rorper geben, welche natürlicher Weise im Rreife, so wie anbere, welche naturlicher Beise nach oben ober nach unten fich bewegen '). Da nun teiner ber einfachen Rorper, welchen wir auf Erben finben, naturlicher Beife im Rreise fich bewegt, so erfinnt Ariftoteles ein funftes Element, welches fruber und gottlicher ift, als bie vier übris gen, fo wie bie Rreisbewegung fruber unb gottlicher als bie grablinige. Er nennt es, an alte Ueberlieferungen fich anfchliegenb, ben Mether. Diefes Element hat weber Schwere, noch Leichtigkeit, weil es weber nach ber Mitte ftrebt, noch von der Ditte ab nach oben. Es ift feiner ber Unvolltommenheiten unterworfen, welchen bie übrigen Elemente unterliegen; es ift ohne Leiben, weil in ber Rreisbewegung, welche ihm eigenthumlich ift, teine Gegenfate fich finden; beswegen bat es nur ortliche Bewegung, nicht Bergrößerung oder Berkleinerung, nicht Berwandlung, nicht Entstehn ober Bergehn. Aus ihm ift ber himmel und alle Seftirne; ewig ift es wie biefe; bies beweisen auch bie Ues berlieferungen, welche von teiner Beranderung am himmel wiffen 2). Benn es nur allein bies Element gabe, fo wurde tein Entstehn und Bergebn fein, fondern nur ewige Bewegung. Die Mitte ber Beltkugel aber muß nothwenbig ruhn; es muß alfo einen Rorper geben, welcher von Ratur nach ber Mitte ftrebt, benn wohin die Korper von Ratur ibre Bewegung haben, ba haben fie auch von Ras

<sup>1)</sup> De coelo I, 2.

<sup>2)</sup> L. l.; ib. c. \$; II, 7; meteor. I, S.

tut ihre Rube. Das nun, mas nach ber Mitte feine naturliche Bewegung bat, ift bie Erbe. Benn aber etwas, mas ju ben entgegengeseten Dingen gebort, vorhanden ift, fo muß auch fein Gegentheil fein; bas Gegentheil ber Erbe ift bas Feuer, und fo ergiebt fich benn mit Rothwenbigfeit, daß auch bas Feuer ift. Die Erbe ift bas, mas von Natur nach unten fich bewegt; bas Feuer hat feine naturliche Bewegung von unten nach oben; biefes schwimmt foben über allen Elementen ; jene liegt allen übrigen ju Bo-Wenn aber bies ift, fo ift es auch nothwendig, daß zwei andere Elemente find, von welchen bas eine einem anbern gu Boben liegt, bas anbere über einem anbern fcwimmt \*). Diefe beiben mittlern Elemente, bas Baffer und bie Luft, haben ihren naturlichen Drt, bas Baffer über ber Erbe und unter ber Luft, bie Luft über bem Waffer und unter bem Feuer, und nach biefen naturlichen Orten haben fie ihre naturliche Bewegung. Alle biefe vier aber verwandeln fich in einander, weil fie einander ent= gegengefett wechfelfeitiges Leiben und Thun haben. Schwach werben hierburch vom Aristoteles bie beiben Ableitungsarten mit einander verbunden. Bon ben beiben Gegenfaten, welche in ber finnlichen Empfinbung liegen, ift nemlich ber eine thatig, ber andere leibenb; Barmes und Raltes find thatig und bringen bas Leiben in bem Ent= gegengefetten berbor; bagegen Raffes und Trodines find leibend, weil naß bas ift, was eine unbestimmte und leicht bestimmbare, troden bagegen bas, mas eine bestimmte und

<sup>\*)</sup> De coelo IV, 5. έπει δ' ξσειν εν μόνον, 5 πασιν Επιπολάζει, και εν, δ πασιν υφίσταται, ανάγκη δύο άλλα είναι, α και υφίσταται τινι και Επιπολάζει τινί.

nicht leicht bestimmbare Grenze hat; baher sind Feuer und Luft thatig, weil sie warm, Wasser und Luft, weil sie kalt sind; ebenso aber auch Feuer und Erde sind leibend, weil sie trocken, Luft und Wasser, weil sie naß sind; alle Elemente also sind unter einander thatig und leidend.). Deswegen sinden unter ihnen statt Vergehen und Entstezden, Verwandelung, Vergrößerung und Verkleinerung. Auch schwer und leicht sind diese Elemente; die Erde nemlich ist schwer in einem jeden Orte, weil sie nach unten strebt; das Feuer ist leicht an jedem Orte, weil es nach oben strebt; die übrigen Elemente aber sind nur schwer oder leicht dem Orte gemäß, in welchem sie sind, weil sie bald nach oben, bald nach unten streben können.

Nachdem wir das Einzelne dieser Lehren untersucht haben, wollen wir noch auf ihren genauen Zusammenhang unter einander ausmerksam machen. Alles hängt von der Ansicht ab, das die Welt eine sich bewegende Augel sei. Rothwendig ist hier zuerst die Kreisdewegung des Aethers; von dieser aber muß sodann gesondert sein das, was um die Mitte der Welt herumgelagert ruht, die Erde, damit der Himmel und der Aether ihre ungestörte Bewegung ohne Ruhe haben; ist aber die Erde, so ist auch nothwendig das Feuer, und wenn die Erde und das Feuer sind, so mussen auch die beiden mittlern Elemente sein. In der Wechselwirkung dieser erzeugt sich nun Entstehen und Vergehen, überhaupt die undeständige und ungeregelte Art des Werzdens, welche wir in der Erdgegend sinden. Endlich ergiebt

<sup>1)</sup> Meteor. IV, 1; 5.

<sup>2)</sup> De coelo IV, 4.

sich auch aus der Vergänglichkeit der Dinge auf der Erde, daß es mehrere Körper im Himmel und nicht bloß die gleichmäßige Bewegung des Fürsternhimmels geben müsse, sondern auch die schiese Neigung der Planetendahnen, welche die umregelmäßige Bewegung auf der Erde dewirken \*). So stellt sich dem Aristoteles das ganze Beltgebäude in einem nothwendigen Zusammenhange dar und man kann nicht verkennen, wie die einzelnen Bestimmungen eine wenn auch nur kunstliche Festigkeit in diesem System gewinnen. Aristoteles spielt mit großem Ernste ein Spiel, in welchem die Vermischung einer unlautern Ersahrung mit nothwendigen Verstandesbegriffen allerlei Erschleichungen begünstigt, welchem aber doch zuzuschauen für uns nicht ohne Reiz ist, weil wir jenen Zeiten der jugendlichen Physik allzu sern stehn, um Täuschung befürchten zu dürsen.

In den großen Massen der Welt ordnet sich bem Aristoteles Alles kreisformig. So wie die Sphare der Firsterne, die Sphare der Planeten und endlich die Erde

<sup>\*)</sup> De coelo II, 3. νῦν δὲ τοιοῦτόν ἐστι σῆλον, διὰ τίνα αἰτίαν πλείω τὰ ἐγκύκλιά ἐστι σώματα, διι ἀνάγκη γένεσιν είναι. γένεσιν δέ, εἴκερ καὶ πῦρ' τοῦτο δὲ καὶ τάλλα, εἴκερ καὶ πῦρ' τοῦτο δὲ καὶ τάλλα, εἴκερ καὶ νῆρ' τοῦτο δὲ καὶ τάλλα, εἴκερ καὶ γῆν' ταὐτην δ' ὅτι ἀνάγκη μένειν τι ἀεί, εἴκερ κινεῖσθαί τι ἀεί. De gen. et corr. II, 10. ἐκεὶ δ' ὑπόκειται καὶ δέσεικται συνεχής οὐσα τοῦς πράγμασι γένεσις καὶ φθορά, φεμιάς μὲν οὕσης τῆς φορᾶς οὐκ ἐνδέχεται γένεσθαι ἄμφω διὰ τὸ ἐναντία είναι, τὸ γὰρ αὐτὸ καὶ ἀσαύτως ἔχον ἀεὶ τὸ αὐκὸ πέφυκε ποιεῖν' ιδστε ῆτοι γένεσις ἔσται ἀεὶ ῆ φθορά. δεὶ δὶ πλείους εἴναι τὰς κινήσεις καὶ ἐναντίας ἡ τῆ φορὰ ἡ τῆ ἀνωπέλους εἴναι τὰς κινήσεις καὶ ἐναντίας ἡ τῆ φορὰ ἡ τὰ ἀνανίας καὶ είναι τὰς κινήσεις.

freisformig geftaltet find, fo liegt auch wieber bas Baffer um Die Erbe freisformig berum, wo nicht etwa ein binberniß ift, und fo bilbet fich ber Umtreis bes Meeres; um bie Sphare bes Baffers ichließt fich bann wieber bie Luft, und um biefe bas Feuer an, fo bag beibe auch freisformig gebilbet fein muffen, weil fie fonft nicht ftetig mit ber Sphare bes Wassers und unter einander zusammenhangen wurben '). In Diefen Gebieten jeboch ift überhaupt nichts Reines zu suchen, und so find benn auch die Luft und bas Fener um bie Erbe berum nicht Luft und Feuer \*), fonbern es bilben fich in bem unbeständigen Werben bes Erbs treifes viele unreine Mischungen, aus welchen bie Lufterfceinungen erklart werben muffen. Ebenfo ift auch bas Meer nicht ein reines Baffer, wie fcon aus feinem falgigen und bittern Geschmade erhellt; es ift nicht sowohl ber Anfang als bas Enbe bes Baffers und wirb vom Ariftoteles mit ben thierischen Aussonderungen verglichen 3). Bir lernen hierbei, bag er auch bie Erbe, wie ein lebenbiges Befen anfleht, und bies tritt noch bestimmter baran bervor, bag ber Bechfel in Abnahme und Bunahme bes Meeres und bes festen Landes von ihm abgeleitet wird aus bem Bechsel, welchen bas Innere ber Erbe, gleich Pflangen und Thieren, von ber Jugendbluthe jum Greifenalter erfahre, nur bag nicht bie gange Erbe jugleich altere ober

<sup>1)</sup> De coelo II, 4; meteor. II, 2.

<sup>2)</sup> Motoor. I, S. Das, was Aristoteles Feuer nennt, ist überhaupt nicht bas, was wir Feuer zu nennen pslegen, sondern dies ist ein Uebermaaß des Feuers, und gleichsam ein Sieden. Da coolo II, 7.

<sup>3)</sup> Гь. П, 2.

jugenblich blube, fonbern nur bie einzelnen Theile berfelben 1). Offenbar ift bieran, bag Ariftoteles bie gange Natur als ein Lebenbiges fich bentt, inbem auch bie ein: fachen Rorper und bie icheinbar unbelebten Elemente ibm nur wie organische Theile ber Erbe erfcheinen. Go fcreibt er auch ber Luft ein Leben , ein Entfteben und Bergeben gu, welches benn freilich nicht unabhängig ift von bem Leben ber gangen Belt 2). In biefer vielmehr bangt Mues zusammen und zwar hangt von bem Sobern und Bortrefflichern immer bas Niebere und bas weniger Gute ab. Co wird ber Erbfreis von ben obern Rreisen ber Geftirne regiert und bie Sphare bes Meeres bangt von ben Binben, welche bem Luftfreife angehoren, bie Binbe aber von den Umfreisungen bes Mondes und ber Sonne ab. Inbem aber bie Erbiphare von allen bobern Spharen abbangig ift, muß fie naturlich am wenigsten genau fein in ihren Bewegungen, weil fo viele Urfachen zufammenkommen, balb biefen, bald jenen Ginfluß auf fie ausubend "). Nach biefer Borftellungsweise ift eine jebe bobere Sphare bie bewegende Urfache ber niebern und biefe gleichsam ein Organ jener; Alles jedoch wird noch in Ordnung bewegt, bis wir in die Gegend unter bem Monde gelangen, wo bie unorbent: liche Bewegung ihren Gig bat. Damit verbindet fich benn auch ber Gebante, bag eine jebe ber niebern Spharen gu ber bobern fich verhalte, wie bie Materie gur Form, benn

Ib. I., 14. ἀρχὴ δὲ τούτων καὶ αἔτιον, ὅτι καὶ τῆς γῆς τὰ ἐντός, ὥσπερ τὰ σώματα τα τῶν φυτῶν καὶ [ώων, ἀκμὴν ἔχει καὶ γῆρας κτὶ.

<sup>2)</sup> De gen, an, IV, 10.

<sup>5)</sup> L. l.; meteor. I, 2.

bie bewegende Ursach ist ja die Form und das Bewegte die Materie!). Dieser Gedanke spricht sich auch, doch weniger rein darin aus, daß die höhere Sphäre die nies dere umfaßt, und indem den Borstellungen des mehr und weniger Bolkkommenen die Vorstellungen des mehr oder weniger Körperlichen sich beimischen, bildet sich dem Aristosteles sogar die Meinung, daß die höhern Sphären, weil sie leichter, auch weniger materiell und vollkommen wären, als die niedern, welche schwerer und materieller?). Diese Borstellungsweise können wir jedoch nicht mehr in richtigem Zusammenhang mit den allgemeinen Lehren des Aristoteles sinden, weil sie den Unterschied zwischen Form und Materie zu einem Gradunterschiede zu machen droht.

Außer biesen Untersuchungen über die großen Massen in der Natur enthält nun die Naturlehre des Aristoteles noch eine genauere Forschung über die irdischen Dinge, welche dem elementarischen Dasein nicht angehören. hierin geht er, wie schon erwähnt, von dem Unvollkommnern zu dem Volkommnern über und sichtbar ist auf das Letztere vorzüglich sein Augenmerk gerichtet; denn theils wird Vieles, was allen oder den meisten Gebieten des irdischen Les

De coelo IV, 3. τὸ ở εἰς τὰν αὐτοῦ τόπον φέρεσθαι ἔχαστον τὸ εἰς τὸ αὐτοῦ εἰδός ἔστι φέρεσθαι. — — ἀεὶ γὰρ τὸ ἀνώτερον πρὸς τὸ ὑφ' αὐτὸ ὡς εἶδος πρὸς ὕλην οὕτως ἔχει πρὸς ἄλληλα.

<sup>2)</sup> Ib. c. 4; phys. IV, 5; motoor. IV, 1. Alles von den übrigen Elementen ist dem Feuer Materie, weil das Feuer die Grenze der übrigen Elemente bildet. Do gen. et corr. II, 8. μόνον γάρ έστι καὶ μάλιστα τοῦ εἴδους τὸ πῦρ, διὰ τὸ πεφυκέναι φέρεσθαι πρὸς τὸν δρον. — — ἡ δὲ μορφή καὶ τὸ εἶδος ἀπάντων ἐν τοῖς δροις.

bens angehört, nur ober doch vorherrschend in Beziehung auf die höhern Sebiete betrachtet!), theils übergeht Aristoteles auch die unorganischen Dinge ganz, und wenn er auch die Pstanzen einer genauern Forschung gewürdigt hat, so treten sie doch in seinen philosophischen Untersuchungen über die Bedeutung der Naturerscheinungen sehr zurücknohlich sindet die Naturlehre des Aristoteles über die irdische Schöpfung, wie schon früher bemerkt, ihren Nittelspunkt in der Betrachtung des mannlichen Menschen, gegen welchen alles Uedrige nur verstümmelt ober zwergartig sein soll.

Aristoteles betrachtet die lebendigen Dinge im Segens
sat gegen das Elementarische; dieses ist ein einfacher, jene
sind zusammengesetzte Körper, und zwar nicht ein Ses
menge, sondern ein wahres Semisch des Elementarischen?).
Die Mischung der Körper aber besteht darin, dass mehr
rere an Kraft gleich starte Körper sich mit einander vers
bunden haben und nun ein Mittleres aus sich bilden,
welches in allen seinen Theilen gleichartig ist und von den
gemischten Körpern verschiedenartige Eigenschaften zeigt,
indem die Kräste derselben sich unter einander in dem Mitts
lern verdunden haben.). Aus einer solchen Mischung
entstehn die gleichartigen Theile der organischen Körper,
wie Knochen und Reisch, indem Warmes und Kaltes,

<sup>1) 3.</sup> B. wenn bom Blute ober von dem Analogon beffelben gesprochen wirb.

<sup>2)</sup> De gen. et corr. Ι, 10. φαμέν δέ, εἴπες δεὶ μεμίχθαί τι, τὸ μιχθέν ὁμοιομεςἐς εἶναι.

<sup>3)</sup> L, I.

Raffes und Trodnes in ein Mittleres gufammengehn '). In biefer Borftellungsart weiter fortichreitenb fucht Ariftos teles zu zeigen, baß ein jebes lebenbige Befen aus allen vier Elementen zusammengesett fein muffe. Denn ba alle biefe Befen auf ber Erbe find, muß auch Erbe in ihnen fein; Baffer fobann muß bie Erbe gufammenhalten und basjenige ber lebenbigen Wefen bilben, mas am leichteften begrengt werben tann; baber bilben biefe beibe bie Materie ber lebenbigen Rorper; find aber Baffer und Erbe in ben lebenbigen Wefen, fo muffen auch Feuer und Luft in ihnen fein, weil biefe jenen beiben entgegengefest finb "). Go bilbet fich bas Gleichtheilige in ben lebenbigen Dingen aus ber Bufammenfegung ber Elemente, aus ber Bufammenfetjung bes Gleichtheiligen aber entftehn wiederum bie ungleichtheiligen Glieber ber lebendigen Befen, wie Sand und Antlig aus Knochen und Fleifch fich bilben. Diernach ift nun ber Entftehung nach bas Gleichtheilige fpater als bas Elementarische und bas Ungleichtheilige später als bas Gleichtheilige, nach ber Regel aber, bag vor bem Beffern bas weniger Gute vorhergeht, wird unter biefen Dingen die umgekehrte Ordnung in Rudficht auf bas Wesen und ben 3wed herrichen muffen "). Das Lebenbige alfo wirb 3wed des Clementarifchen fein, die gleichartigen Theile ber lebendigen Wesen aber werben wieder nur als Mittel ju bem 3mede bienen, bie eigentlichen Drgane fowohl fur bie

Ib. II, 7 fin. ἐκ δὲ τούτων (sc. τῶν στοιχείων) σάρκες καὶ ὀστά καὶ τὰ τοιαῦτα τοῦ μὲν θερμοῦ γιγνομένου ψυχροῦ, τοῦ δὲ ψυχροῦ θερμοῦ, ὅταν πρὸς τὸ μέσον ἔλθη κτλ.

<sup>2)</sup> De gen. et corr. II, 8; meteor. IV, 4.

<sup>5)</sup> De part. an. II, 1.

Empfindung als für die Thatigkeit zu bilden. Man sieht, wie Alles in diefer Ansicht darauf hinausgeht, die belebende Seele als den 3weck der Natur darzustellen.

So wie wir nun bierin ein Aufsteigen ber Datur vom Diebern jum Sobern bemerten tonnen, fo zeigt fich ein foldes auch in ben verschiebenen Stufen bes Seelen-Ariftoteles finbet einen fletigen Uebergang in ber Natur von bem Elementarischen zu ben Pflangen, von bies fen gu ben Thieren und endlich bis gum Denichen. Elementarische ift gemiffermaagen auch belebt, inbem bas Leben ber Belt Alles burchbringt '); zwischen ben Pflangen und ben Thieren wird ber Abschnitt faft gang unmerklich burch bie Thierpflanzen, und in ben Thieren find ichon bie Spuren alles beffen enthalten, mas im Menfchen ausgebilbeter fich zeigt; benn bie Rinber find nicht eben febr verschieden in ihren Seelenthatigfeiten von ben Thieren "). Die Pflanzen halten bie Mitte zwischen bem Unbelebten und ben Thieren; fie find nicht Thiere (ζωα), aber boch belebte Wefen (Carra) 3); fie befigen nur weniger Leben als bie Thiere und gegen bie unbelebte Natur gehalten erfcheinen fie wie befeelte Befen, mit ben Thieren bagegen verglichen, werben fie fur unbefeelt gehalten ). Leben tann Ariftotes les ben Pflangen nicht absprechen, wenn er Leben in ber Ernährung , im Wachsthum und in ber Abnahme burch

<sup>1)</sup> De gen. anim. III, 11.

<sup>2)</sup> Hist. an. VIII, 1; do part, an. IV, 5. ή γάρ φύσις μεταβαίνει συνεχώς από των άψύχων είς τὰ ζώα διὰ των ζών-των μέν, οὐπ ὅντων δὲ ζώων, οὕτως ὥστε δοκεῖν πάμπαν μικρὸν διαφέρειν θατέρου θάτερον τῷ σύνεγγυς ἀλλήλοις.

<sup>5)</sup> De part. an. II, 10; IV, 5; de an. II, 2.

<sup>4)</sup> Hist. an. l. l.

fich felbft finbet '), und ebenfowenig Geele, ba ihm bie Seele bie Form ober bie Entelechie eines phofischen, organischen und belebten Korpers ift 2). Doch kommt ben Pflanzen nur bie niebrigfte Art bes Lebens gu, nemlich bas ber Ernahrung fabige (Gentinder), zu welchem auch bie natürliche Fortpflanzung gehört. Die Pflanze hat tein anberes Bert ober Sefchaft als eben bies, fich gu ernahren und ihre Art fortzupflanzen ). Dertliche Bewegung bat fie nicht von fich felbft, wie offenbar ift, auch nicht Empfinbung, obgleich fie burch Berührung, burch Ralte und Barme leibet, weil fie nemlich teine Mitte ihres Lebens und keinen folden Grund befigt, welcher die Formen bes Empfinbbaren aufzunehmen geschickt mare '). Darin nemlich befteht einer ber großeften Borguge ber Thiere vor ben Pflanzen, bag jene foviel als moglich nur eine Natur und eine Seele bilben, biefe aber jufammengewachsenen Thieren gleichen, wie fich zeigt, wenn fie zertheilt boch in allen ibren Theilen noch Leben haben; fie befigen gwar ber Birtlichleit nach nur eine, bem Bermogen nach aber mehrere

De an. Π, 1. ζωήν δὲ λέγομεν τὴν δι' αὐτοῦ τροφήν
 καὶ αὖξησιν καὶ φθέσιν.

<sup>2)</sup> L. l. είδος σώματος φυσικού δυνάμει ζωήν έχοντος.——
διό ψυχή έστιν έντελέχεια ή πρώτη σώματος φυσικού δυνάμει
ζωήν έχοντος. τοιούτο δὲ δ ἄν ἦ δργανικόν. δργανα δὲ καὶ
τὰ τῶν φυτῶν μέρη. Das Befeelte unterfcheibet fich von bem
Geteniosen nur durch das Leben. Ib. c. 2.

De an. II, 2; 4; de gen. au. I, 23.

<sup>4)</sup> De an. II, 12. καὶ διὰ τέ ποτε τὰ qυτὰ οὐκ αἰσθάνεται ἔχοντά τι μόριον ψυχικὸν καὶ πάσχοντά τι ὑπὸ τοῦν ἀπτῶν καὶ γὰρ ψύχεται καὶ θερμαίνεται. αἴτιον γὰρ τὸ μη ἔχειν μεσότητα μηδὲ τοιαύτην ἀρχὴν οἴαν τὰ εἴδη δέχεσθαι, ἀλλὰ πάσχειν μετὰ τῆς ἔλης.

Seelen ') und haben baher keine untheilbare Mitte ihres Lebens. Die geringere Bildung ber Pflanzen offenbart sich außerdem auch noch barin, daß sie dem niedrigsten Elemente angehören, der Erde \*). Denn in der Erde festgewurzelt, ziehen sie daher ihre Nahrung; die Wurzeln sind ihnen der Mund, das Werkzeug, welches zur Aufnahme der Nahrung dient. Wo aber dies Werkzeug sich sindet, da ist der obere Theil eines jeden lebendigen Wesens, so daß sich auch hierin der geringere Werth der Pflanzen zeigt; denn sie haben das, was von Natur ihnen das Obere ist, nach unten zugekehrt ').

Wir können nicht in alle Besonderheiten dieser Lehre des Aristoteles von der Stufenleiter der lebendigen Wesen auf der Erde eingehn; aber für seine philosophische Lehre ist es doch von Werth, die Hauptpunkte anzugeden, nach welchen er das Vollkommnere und das weniger Bollkommne mißt. Es wurde schon bemerkt, daß ein jedes lebendige Wesen aus allen vier Elementen zusammengesetzt sein soll; wir mussen aber hier noch hinzusetzen, daß auch das fünste Element, das Element der Sestirne, dem Aristoteles in jes der lebendigen Zusammensesqung zu sein schen. Denn ein

<sup>1)</sup> De an. Π, 2; de juv. et sen. 2. έοίκασε γαρ τὰ τοιαύτα τῶν ζώων πολλοῖς ζώοις συμπεφυκόσιν. τὰ δ' ἄριστα συνεστηκότα τοῦτ' οὐ πάσχει τῶν ζώων διὰ τὸ εἶναι τὴν φύσιν αὐτῶν ὡς ἐνδέχεται μάλιστα μίαν. De resp. 17. Die Pflangen sind hierin einigen Insetten ahnlich, von welchen die ausgeschriebene Stelle handelt. Daher gilt auch der Grund sür die Unempsindlichleit der Pflangen nicht allgemein.

<sup>2)</sup> De gen, an, III, 11 de resp. 13-

<sup>3)</sup> De an. II, 4; de juv. et sen. 1; de inc. an. 4.

jebes lebenbige Befen bebarf ber Barme gur Berbauung 1). welche gur Ernahrung nothwendig ift und alfo felbft ben Pflangen gutommt. Diefe Lebenswarme ift aber nicht mit bem Reuer zu verwechfeln, indem bas Teuer nicht belebt, fonbern nur bie Barme ber lebenbigen Befen und ber Sonne bringt Leben hervor "); bie Lebenswarme alfo muß in bem Mether gefucht werben "). Go find alfo funf Elemente in einem jeben lebenbigen Wefen gemischt; boch auf verschiebene Beife, fo bag balb bie niebern, balb bie bo: bern bas Uebergewicht haben, und in jenem gall bilben fich geringere, in biefem eblere Arten bes Lebens. brudlich fpricht es Ariftoteles aus, bag, jemehr Lebenswarme in ben Thieren ift, um fo beffer auch ihre Geelen finb 1); folechter find bie Pflanzen, folechter bie Bafferthiere, befonders die, welche noch in ber Erbe wurzeln; beffer bie Landthiere, weil jene vorherrichend ber Erbe und bem Baffer angehoren, biefe mehr aus Luft und gener gebilbet find ').

<sup>1)</sup> De au. II, 4; de part, an. II, S.

<sup>2)</sup> Die sogenannte generatio nequivoca, τὸ ωσπερ αὐτομαείζειν την φύσιν, ift bem Aristoteles außer Bweifel. De gen. an. I, 1.

S) Do gen. an. Π, 3. Do an. II, 4 fin. kommt έμψυχος δερμότης νοτ, do gen. an. III, 11 sogar δερμότης ψυχική. Wan darf sich aber von solchen Ausbrücken nicht verleiten lassen, bem Arist. eine Reigung beizulegen, in der atherischen Warme die Seele zu suchen. Denn die Warme ist ihm nur Wertzeug der Seele. Do gen. an. II, 4; do part. an. II, 3; 7. τούτου δ' αλτιον δτι τολς της ψυχης έργοις ύπηρετικώτατον τών σωμάτων τό δερμόν έσνιν.

<sup>4)</sup> De resp. 13.

<sup>5)</sup> De resp. 13; de gen. an. III, 11. In ber letten Stelle werben auch Feuerthiere erwähnt, welche bem Monbe angehören

Bei ber Unterscheibung ber Pflanzen von ben Thieren ift auch icon ermahnt worben, bag eine größere Bolltoms menheit darin befteht, wenn nur ein Princip bes Lebens bas lebenbige Befen beherricht, auch bem Bermogen und nicht blog ber Wirklichkeit nach, fo bag nicht burch Theis lung allein eine Bervielfaltigung bes lebenbigen Befens entstehn fann. Dies gilt auch bon ben Thieren, von benen mehrere getheilt fortleben. Es ift ein hinbernis ber Natur in bem Streben nach ihrem Biele vorhanden, mo fie gleichfam aus mehreren Reimen bes Lebens nur ein Leben bervorbringt '). hiermit hangt bie Stufenleiter unter ben Thiergeschlechtern gufammen, welche Ariftoteles in ber Art ihrer Fortpflanzung finbet. Ginige Thiere werben aus einem Saamen ihrer Art erzeugt, andere bagegen ents fteben aus ber verfaulten Ratur ber Erbe burch eigene Bewegung ber Ratur, und biefe find weniger volltommen als jene, wie fich an ihrer geringern Barme zeigt 2). Rerner ift es beffer, bag vom Schliechtern bas Beffere getrennt fei foviel als moglich, und beswegen ift bei ben vollkommnern Thiergeschlechtern bas Mannliche von bem Beiblichen in fur fich bestehenden Befen getrennt worben, und Die Fortpflanzung geschieht burch bie Berbinbung zweier von berfelben Art. Doch auch in biefen Arten ber Thiere

follen. In solchen Dingen schwankt Aristoteles nicht eben seiten. Schon das Uebergewicht der Elemente past nicht recht in seine Abeorie von der Wischung, nach welcher das Uebergewicht vielmehr Berwandlung hervordringt, wie er benn sogar meint, wenig Wein in viel Wasser gegossen werde in Wasser verwandelt. Do gen. et vorr. I, 10.

<sup>1)</sup> De part. an. IV, 5; 6.

<sup>2)</sup> De gen. an. I, 1; II, 1.

finbet noch große Mannigfaltigfeit allmaliger Abftufungen Die warmern und vollkommnern Thiere bringen Junge aus fich hervor, welche ber Beschaffenheit nach vollkommen find und nur ber Große nach machfen; unvollkommner ift die Fortpflanzung, wo das Junge zwar lebenbig ift, aber ber Beschaffenheit nach nicht volltommen; bann folgen folche Thiere, welche vollenbete Gier gur Welt bringen; andere bringen zwar Gier bervor, welche jedoch erft außerhalb fich vollenden; noch weniger warme Thiere pflangen fich burch Burmer fort, die fobann eierartig fich verpuppen und erft in ber britten Bermanblung ihre Bollenbung erhalten '). Bei ben Pflanzen haben wir ichon gefebn, bag es eine Unvolltommenheit ber Ratur bezeichnet, wenn in einem lebenbigen Befen bas bem Wefen nach Bos here nicht ben obern Ort einnimmt. Go find auch bie Thiere unvolltommner, welche bas bem Befen nach Bobere in ber Mitte ihres Leibes haben, als bie, welchen es oben feine Stelle erhalten hat 2). Der Menfc baber ift auf= recht, weil feine Ratur und fein Befen gottlich ift, wenn aber bem Theile, vermittelft beffen er empfinbet und bentt, ju viel Schwere aufgelegt mare, er fein Beschaft weniger gut verrichten tonnte ). Bei ben Thieren, welche willfürliche Bewegung haben, ift nun aber nicht nur bas Oben und Unten, fonbern auch bas Bern und hinten, bie linke und bie rechte Seite in bestimmten Unterschieben ausgepragt, und wo nicht ein hinderniß und mithin eine Unvolltoms

<sup>1)</sup> De gen. an. II, 1.

<sup>2)</sup> De juv. et sen, 1.

<sup>5)</sup> De parte au. IV, 10.

menheit fattfinbet, ift bas Eblere in ben obern und vorbern Theilen und auf ber rechten Seite '). hieraus geht auch ber Grundsat bervor, bag in ben Thieren biefer Art alle Glieber boppelt ober gespalten vorhanden fein follen, beffen Durchführung ben Ariftoteles zu manchen Runfteleien verführt und wobei boch zugegeben werben muß, baß Manches gegen biefen Grundfat gefchebe, nicht bes Guten, fonbern ber Nothwenbigkeit wegen "), Richt genau hat Ariftoteles auch gegen ihn ben anbern Grundfat abgegrengt, bag, mo es angehe, nur ein Princip fur eine Lebensver: richtung vorhanden fein werbe "), nach welchem Grund: fabe wir es benn wieder als eine Unvolltommenheit ber Thiere ansehn mußten, wenn von einigen eine Thatigkit burch mehrere Organe verfehn wirb. Bon ber entgegen: gefetten Seite wird benn auch noch ber Grundfat aufge ftellt, bag, wo ein Glieb zu mehrfachem Gebrauche biene, bies ale eine Unvollfommenheit zu betrachten fei '). fieht, bag biefe Grunbfage barauf abzweden, bie organis fche Bilbung ber Thiere nach ihrer Ginfachheit ju ichagen Man fann jeboch auch nicht verfennen, bag bie bierbei in Betracht gezogenen Merkmale zu mannigfaltig find, als baß fie nicht zuweilen fich freugen follten, und baß fie baber teine genaue Abschatzung ber Abstufungen ber Thiere nach ihrer Bollfommenheit erlauben.

Dagegen find andere Rennzeichen, welche jeboch nur

<sup>1)</sup> De part. an. HI, 8 fin.

<sup>2)</sup> Ib. c. 7.

<sup>3)</sup> Ib. c. 4.

<sup>4)</sup> Ib. IV, 6. Cf. ib. II, 16.

wenig über die Unterscheidungen ber Pflanze vom Thiere und bes Thieres vom Menschen hinausgebn, von festerer Bedeutung. Die Thiere unterscheiben fich von den Pflanjen vornehmlich barin, bag fie außer ber Ernahrung auch Empfindung und brtliche Bewegung haben. Empfindung tommt allen Thieren gu. Gie empfinden menigstens bie Rabrung burch bas Gefühl und bies ift baber ber allgemeinfte und erfte Ginn. Wenn fie aber Empfindung haben, fo kann ihnen auch Luft und Unluft nicht abgesproden werben, welche nothwendig mit ber Empfindung verbunben find, und baraus entspringen bas Berlangen und bas Begehren nach bem, was Luft gewährt, welche beswegen ebenfalls allen Thieren nothwendig find. Richt als len Thieren aber tommt auch bas Bermogen gu, fich wills thrlich ju bewegen '). Ariftoteles unterfcheibet nemlich forgfaltig bie willfurliche von ber unwillfurlichen Bemegung. Er wirft fogar bie Frage auf, ob es nicht moglich ware, bag bie lebenbigen Wefen nur burch bie außere Ratur bewegt murben, entscheibet fich jedoch bafur, baß auch ber Gebante und bas Begehren in ben Thieren Bewegung hervorbringen tonnten "), weil ber Gebante und ber Muth Barme ober Ralte in bem thierischen Korper erzeugten und ihn baburch in Bewegung festen "). Aber deswegen muffen nicht alle Thiere, welche Ernahrung und Empfindung baben, auch willfurliche briliche Bewegung haben. Denn wenn fie an ber Stelle, wo fie find, ihre

<sup>1)</sup> De an. I, 2; II, 2; 5; III, 9.

<sup>2)</sup> Phys. VIII, 2; cf. ib. c. 6; de an. mot. 11.

De part. an. II, 4; de an. mot. 7; 8.

Rahrung finben, fo beburfen fie ber Bewegung nicht, um ju ihrem 3mede ju gelangen '). Alle bewegliche Thiere bagegen bedurfen ber Empfindung, bamit fie ihre Nahrung fuchen konnen. Ihnen ift überbies nicht nur ber erfie Sinn nothig, bas Gefühl nemlich und ber Gefchmad, welcher nur eine Urt bes Gefühls ift \*), fonbern fie beburfen auch noch anderer Sinne, welche nicht, wie bas Gefühl, nur bas Berührenbe empfinden, fonbern auch in bie Ferne bringen, weil fie um, fich erhalten gu tonnen, wiffen muffen, was fie in ber Ferne gu erftreben ober zu fliehen haben 3). Außerbem aber find auch bas Gefuhl und ber Beschmad Ginne fur bas Rothwendige bes Lebens; bie übrigen Sinne bagegen, befonbers bas Geficht und bas Gebor, bienen ben Thieren, welche Ginficht (geomore) haben, auch gum guten Leben; benn fie offenbaren bie meiften Unterschiebe, bas Geficht mehr an fich, bas Behor mehr beziehungemeife, inbem es gum Unterrichte nothig ift ). Ariftoteles fucht bei biefer Unterfuchung ju zeigen, bag es nur funf Sinne geben tonne. Dafür führt er an, bag es feine anbere Sinnenwertzeuge gebe, als bie fur bie funf Sinne, bag auch bie Mittelwefen, burch welche bie Sinne in bie Ferne bringen, nemlich Baffer

De an. III, 12. τοῖς μὲν γὰο μονίμοις ἐπάρχει τὰ
 δθεν πεφύκασιν. Cf. de part. an. IV, 6; 8.

<sup>2)</sup> De sensu 2.

<sup>3)</sup> De an. III, 12; de sensu 1. τούτφ γὰρ (sc. τῷ πἰσθάνεσθαι) τὸ ζῶσν εἶναι καὶ μὴ ζῶσν διορίζομεν. ἐδίᾳ δ' ἤδη καθ ἔκαστον ἡ μὲν ἀφὴ καὶ γεῦσις ἀκολουθεῖ πᾶσιν ἐξ ἀνώγκης. — αἰ δὲ διὰ τῶν ἔξωθεν κὶσθήσεις τοῖς πορευτικοῖς κὐτῶν.

<sup>4)</sup> Do sensu l. l.

und Luft, nur für die Fortpflanzung der Eindrücke auf das Gesicht, das Gehör und den Geruch empfänglich sein sollen '), und endlich, daß die sünf Sinne auf die vier Elemente sich zurücksühren lassen, Gesühl und Geschmack auf die Erde, Geruch auf das Feuer, Sehör auf die Lust und Gesicht auf das Wasser?). Es ist einleuchtend, wie schwankend diese Bestimmungen sind '). Aus der sinnlichen Empsindung dilden sich sodann dem Aristoteles noch and dere Entwicklungen des thierischen Lebens heraus, welche wir später bei seiner Lehre über die Seele erwähnen wersden. Hier bleibt uns nur noch übrig zu bemerken, daß die Bernunst, welche wesentlich von der Empsindung versschieden ist, ihm den Unterschied zwischen Menschen und Thier dildet.

Wenn es uns barauf ankommt, den Charakter ber Aristotelischen Physik zu schildern, so mussen wir auch wohl einen Geschmack von seiner Lehre über den thierischen Körper geben. Da die Thiere durch die Empfindung und durch die willkurliche Bewegung von den Pflanzen sich unterscheiden, so mussen sie eine empfindende und begehrende Seele haben und einen Körper, welcher für beides geschickt ist; denn weil die Seele den Körper als ihr Werkzeug gebrauchen soll, kann sie nicht mit dem ersten besten Körper

<sup>1)</sup> De au. III, 1.

<sup>2)</sup> Do sensu 2.

<sup>5)</sup> Wir haben uns an die Stelle gehalten, welche am beutlichften fich ausspricht, wollen jedoch nicht verschweigen, daß Arift. an andern Stellen in einer abweichenden Weise, aber auch viel bunkeler fich außert. Do au. III, 1; 13. Bergl. Trendelenburg in Ar. de an. p. 161; 419.

verbunden fein '), vielmehr muß fie einen folchen Rorper beherrichen, in welchem ein jebes Blieb einem bestimmten Geschafte bient, alle Glieber aber bem gangen Geschafte ber Geele "). Bier find nun die gleichartigen Theile bes Körpers von ben ungleichartigen Theilen ober ben Gliebern ju unterscheiben. Unter ben gleichartigen Theilen find bie wichtigsten bas Blut ober bas ihm Analoge in ben blutlofen Thieren, bas Fleisch und bie Knochen. Das Blut ober bas ihm Entsprechenbe empfindet nicht, vielmehr ift es um bie getochte ober verbaute lette Rahrung und bient ber ernahrenben Abatigfeit ber Geele; es wird auch mobi vom Ariftoteles als ein Ueberschuffiges betrachtet, welches als folches teine Empfindung haben tonne, wiewohl es einen großen Ginflug auf bie Empfindung ausübe, indem es als lette Rabrung bie Materie bes gangen Korpers bilbe 3). Auf abuliche Beife ftreitet Ariftoteles auch gegen bie Meinungen, bag bie Empfindung in bem Mart ober in bem Sehirn liegen mochte; benn beibe find mer etwas Ueberschuffiges und tonnen baber nicht empfinden "). Da ihm bas Blut fur bie erfte Rahrung gilt, fo erscheinen ihm die meisten gleichartigen Theile als Umwandlungen bes Blutes, wie bas gett, bas Mart und bas Fleifch; benn bie fleinen Abern werben ber Birflichteit nach Fleisch,

<sup>1)</sup> De an. I, 3.

<sup>2)</sup> De part. an. I, 5.

<sup>8)</sup> De part. an. II, 8; 4.

<sup>4)</sup> Wist. an. III., '19; cf. de part. an. II., 6; 7; 10. Das hirn wird jeboch auch wohl von ben aberschüssigen Theiten bes Körpers unterschleben. De part. an. II., 7.

bleiben aber bem Bermogen nach Abern '). Das Fleisch nun ift ihm bas Wertzeug ber Empfindung und baber auch ber 3weck aller übrigen Korpertheile 2). Es ift ber weichste Beftandtheil bes Rorvers, bamit es um fo feichter bie außern Eindrude aufnehmen tann. Endlich bas Wertzeug ber Bewegung muß in ben feften Theilen bes Rorpers gefucht werben, beren Princip Die Knochen find ober bas ihnen Entsprechenbe. Diese halten jugleich bie weichen Theile bes Korpers zusammen. Go find also bem Begriffe bes Thieres gemaß feine gleichartigen Abeile gebilbet; biefe bienen aber nur fur bie ungleichartigen Glieber, welche alle wieber mit ben gleichartigen Theilen in einen gemeinsamen Grund bes thierifchen Lebens jufammengeben muffen. nen folden findet Ariftoteles bei den vollkommnern Thieren, welche Blut haben, im Bergen, und bei ben blutlofen Thieren muß ein ahnliches Glieb angenommen werben. Das Berg verbindet bas Gleichartige mit bem Ungleichartigen, indem es ber Materie nach aus Bleifch befteht, feis uer Zigur nach aber ein Ungleichartiges ift 3). In ibm vereinigen fich alle Abatigkeiten bes thierischen Lebens. ift ber Grund ber ernahrenben Thatigfeit; benn in ibm vereinigen fich alle Abern; zwei Glieber find nothwendig; eins für bie Aufnahme und eins für bie Abfonderung ber Rahrung; bas erftere bat bie obere Stelle inne und an

<sup>1)</sup> De part. an. II, 5; III, 5.

<sup>2)</sup> Ib. II, 5. ἡ δὲ σὰρξ καὶ τὸ ἀνάλογον αἰσθητικόν.
Ib. 8. Χηθετδ bagegen do an. II, 11. ἐπιτιθεμένων ἐπὶ τὸ αἰσθητήριον οὐκ αἰσθάνεται· ἐπὶ δὲ τὴν σάρκα ἐπιτιθεμένων αἰσθάνεται· ἀπικοῦ ἡ σάρξ.

<sup>5)</sup> De part. an. H , 1; 8; 9; IV, 5.

ihm bildet fich ber Ropf; bem andern gebuhrt bie untere Stelle und baran foliegt fich ber Unterleib an, in ber Mitte zwifchen beiben aber ift bas Princip bes Lebens ). Es ift auch ber Grund ber Bewegung; beswegen hat es viel Gebnen und bas meifte reine, an Menge und an Barme mittlere Blut, weil bas Princip ber Bewegung am meiften ruben muß. Deswegen entfteht es auch von allen Gliebern zuerft, inbem es allen Gliebern Rahrung gewährt, ift ben wenigften Storungen ausgefest, und ftirbt unter allen Gliebern gulett ab, inbem bie Ratur ihren Rreislauf vollenbet von Anfange gu Anfange "). Enblich ift es auch ber Grund ber Empfinbung; benn bas Fleifch empfindet gwar, ift aber nicht bas erfte Empfindungswerts zeug 1), vielmehr ift es nur bas Mittel, burch welches Die Empfindung hindurchgeht und jum Bergen gelangt ); benn ein jeber Ginn bebarf eines folden Dittels, burch welches bie Thatigfeit bes Empfindbaren zu bem erften Empfindenden gelangt "). Die Empfindungen ber einzelnen Sinne muffen nothwendig in ein Princip aufammenfliegen, in einen Gemeinfinn, und biefer ift bas Berg, welches beswegen in ber Mitte bes Korpers liegt "). Um biefe Lehre festzustellen, bestreitet Aristoteles besonders bie Meinung, bag in bem Birn ber Mittelpunkt aller finnlichen

<sup>1)</sup> De part. au. II, 10; III, 10; IV, 5.

<sup>2)</sup> De part, an. III, 4; de gen, an. II, 4 -- 6; de juv. et sen. 8; 4.

<sup>8)</sup> De part, an. II, 10.

<sup>4)</sup> De an. II, 11.

<sup>5)</sup> lb. c. 7,

De somno 1; de juv. et sen. 1; 8.

Empfindungen liege. Das hirn hat bem Ariftoteles nur bie Beftimmung, ben Begenfat bes Bergens zu bilben, beswegen entfleht es auch fogleich nach bem Bergen beim Bachsthum ber Thiere ). Es ift bas taltefte ber torperlichen Glieber und ganglich blutleer, bamit es bie Barme bes Bergens milbere und großere Dagigung in ben Lebensthatigfeiten beffelben hervorbringe. Beim Menfchen ift es besmegen auch großer und feuchter, als bei ben übrigen Thieren und bei bem Manne mehr als bei bem Beibe, weil jener auch mehr und warmeres Blut bat, als bie übris Deswegen ift auch ber Ropf, in welchem bas hirn feinen Sin bat, weniger fleischig, als bie übrigen Glieber bes Rorpers, wodurch er ein paffenber Drt für bie genauern Sinneswertzeuge wirb; benn bie bewegenbe Barme wurde fonft bie Genauigkeit ber Ginnenthatigkeit ftoren. Auch beswegen mußte ber Kopf weniger fleischig werben, bamit er nicht niebergebrudt wurde gur Erbe 3). Dan muß bierbei bemerten, bag bierdurch bie Berrichtung bes Gebirns feinesweges niebrig geftellt wirb, benn bie Dagigung ber Seelenthatigfeiten, wie wir fpater feben merben, ift bem Ariftoteles eben bas Bochfte, nach welchem bas vernünftige Befen zu ftreben bat.

Wir enthalten und, weiter in die Physiologie des thies rischen Körpers einzugehn, indem das Gesagte hinreichend ift, und die Psychologie des Aristoteles zu erklaren, welche als der Bweck seiner Physiologie erscheint. Wir haben

<sup>1)</sup> De gen. an. II, 6.

<sup>2)</sup> De part. an. II, 7; hist. an. I, 16.

S) De part. an. II, 10.

nemlich fchon bemertt, bag Ariftoteles bie verschiebenen Birffamteiten ber verschiebenen Theile bes organischen Rorpers auf ebenfo viele Seelenthatigkeiten gurudführt, weswegen ihm auch tein organisches Glieb ohne feine Berbinbung mit ber Geele bas in Bahrheit ift, mas fein Begriff bebeutet; benn bie Sand ober bas Bleifch ohne bie belebenbe Seele ift nicht Sand ober Fleifch, sondern führt nur benfelben Ramen, wie eine Sand von Solg ober von Ihm wird baber auch bie Geele feine anbere Bebeutung haben konnen, als bie Bereinigung aller ber verschiedenen Werte, welche aus bem organischen Rorper fich ergeben. Dies erklart er beutlich: ein jebes Organ ift eines 3wedes wegen; ber 3wed aber ift eine Banblung; baraus folgt alfo, bag ber gange Rorper megen einer vollen Sandlung ift und biefe volle Sandlung ift bie Seele ). hiernach wirb alfo bie Seele gebacht als eine handlung ober Thatigteit, welche gugleich ihren 3med in fich tragt, als eine Energie ober Entelechie") und bie vollständige Erklarung ber Geele lautet, fie fei bie erfte

<sup>1)</sup> Met. VII, 11; pol. I, 2; de gen. en. I, 19; II, 1. οὐ γάρ ἐστι πρόσωπον μή ἔχον ψυχήν, οὐδὲ σάρξ, ἀλλὰ ψθαρέντα όμωνύμως λεχθήσεται τὸ μὲν είναι πρόσωπον, τὸ δὲ σάρξ, ὅσπερ πῶν εἰ ἐγίγνετο λίθινα ἡ ξύλινα.

<sup>2)</sup> Do part. an. I, 5. ἐπελ δὲ το μὲν ἄργανον πῶν ἔνεκά του, τῶν δὲ τοῦ σώματος μορίων ἔκαστον ἔνεκά του, τὸ δ' οὖ ἔνεκα πρῶξίς τις, ψανερὸν ὅτι καὶ τὸ σύνολον σῶμα συνέστικε πράξεως τινος ἔνεκα πλήρους. — — ἄστε καὶ τὸ σῶμά πως τῆς ψυχῆς ἔνεκεν καὶ τὰ μόρια τῶν ἔργων, πρὸς ἃ πέσυκεν ἕκαστον.

<sup>5)</sup> Die Seele beißt bath Entelechie, bath Energie, bath Form, balb Befen. Met. VIII, S; do gon. an. II, 4; de an. II, 1; 4.

Entelechie eines physischen organischen Rorpers ), erfte Entelechie nemlich, insofern als Seele boch auch in ben Befen ift, welche eben nicht in Thatigfeit find, fonbern gleichfam schlafen und nur bas Wermogen haben, thatig zu fein. Denn dies bebeutet bie erfte Entelechie in ber geges ! benen Erklarung, bie in irgend einer Beife fcon ausgebilbete Rraft, welche nicht eben in Birtfamteit zu fein braucht. Go führt Ariftoteles ben Gegenfat gwifden Leib und Seele auf ben oberften Gegenfat feiner Philosophie. auf Materie und Form jurud und bies zeigt, wie genau jener Segensat mit feiner gangen Anficht von ber Natur verbunden ift, es zeigt aber auch, bag er bie Entwicklungen bes Korpers und ber Seele in ungertrennlicher Berbinbung benten mußte; benn ber von ber Ratur gebilbete organische Rorper ift bie Bebingung ber Seele. Daber ftreis tet er febr fcarf gegen alle bie Worftellungsarten, welche bie Seele in ben Korper legen, ohne ju zeigen, wie bie Berbinbung beiber gebacht werben folle 1). Seine Lebre ift aber auch jugleich barauf gerichtet, bie Geele mefents lich vom Rorper gu unterscheiben; fie ift tein Rorper und feine ausgebehnte Große, aber etwas bes Rorpers und etwas in ber Große ); fie ift nicht bas Feuer, wie auch

De an. II, 1. εὶ δή τι κοινὸν ἐπὰ πάσης ψυχῆς δεῖ λέγειν, εἴη ἄν ἐντελέχεια ἡ πρώτη σώματος φυσικοῦ ὁργανικοῦ.

<sup>2)</sup> De an. I, 8 fin. συνάπτουσε γάρ καλ τιθέασιν εἰς σῶμα τὰν ψυχήν, οὐθλη προςδιορίσαντες διὰ τίν αἰτίαν καλ πῶς ἔχοντος τοῦ σώματος. — παραπλήσιον δὲ λέγουσιν, ώσπερ εἴ τις φαίη τὴν τεκτονικὰν εἰς αὐλοὺς ἔνδύεσθαι.

<sup>3)</sup> Ib. I, 2; 3; H, 2.  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha \ \mu \tilde{\epsilon} \nu \ \gamma \tilde{\kappa} \rho \ \sigma \tilde{\epsilon} \sigma \tau \epsilon \ (sc. <math>\dot{\eta} \ \psi \nu \chi \dot{\eta})$ ,  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha \tau \sigma \epsilon \ \delta \ell \ \tau \epsilon$ . De an. mot. 9.

bie Gage nicht ber Bimmermann, aber Barme ift gur Seele nothig '), welches Alles naturlicher Weise aus bem Begriffe ber Seele fließt, benn bie innerlich wirkfame Rraft tann eben nur in einer paffenben Materie fich lebenbig ers weifen. Als eine ausgebehnte Große tann bie Seele nicht gebacht werben, weil ber Sebante untheilbar ober wenigs ftens teine stetige Große ift, weil auch nicht burch irgend einen Theil ber ausgebehnten Große ein einheitliches Ertennen vollzogen werben tann 2). Deswegen ift fie auch nicht im Raume und kann nicht im Raume bewegt werben, und ba von ber raumlichen alle übrige Arten ber Bewegung abhangen, fo hat fie an und fur fich felbft feine Bewegung, sondern nur nebenbei. Beil nemlich ber Rorper bewegt wird, in welchem fie ift, kommt ihr auch Bewegung ju, fo wie ber Schiffer bewegt wird, weil er im bewegten Schiffe ift, und nicht sowohl muß man fagen, bag bie Seele jum Mitleid bewegt wird ober lernt ober bentt, als bag bem Menfchen burch bie Seele alle biefe Bewegungen wiberfahren. Nicht in ber Seele find bie Bewegungen, sonbern juweilen find fie ju ihr, juweilen von ihr aus. Deswegen ift auch bie Erklarung zu tabeln, bie Seele fei bas, mas fich felbst bewegt ).

<sup>1)</sup> De part. an. II, 7.

<sup>2)</sup> De an. I, S.

<sup>5)</sup> Ib. c. 3; 4. κατὰ συμβεβηκὸς δὲ κινεῖσθαι, καθάπες εἔπομεν, ἔστι καὶ κινεῖν ἐαυτήν, οἶον κινεῖσθαι μὲν ἐν ῷ ἐστί, τοῦτο δὲ κινεῖσθαι ὑπὸ τῆς ψυχῆς. — — βέλτιον γὰς ἴσως μὰ λέγειν τὴν ψυχὴν ἐλεεῖν ἢ μανθάνειν ἢ διανοεῖσθαι, ἀλλὰ τὸν ἄνθρωπον τῆ ψυχῆ. τοῦτο δὲ μὴ ὡς ἐν ἐκείνη τῆς κινήσεως οὖσης, ἀλλ' ὁτὲ μὲν μέχρι ἐκείνης, ὁτὲ δ' ἀπὶ ἐκείνης, οὖον ἡ μὲν αἴσθησις ἀπὸ τωνδὶ, ἡ δ' ἀνάμνησις ἀπὶ ἔκείνης

Ber biefe Bestimmungen im Ginne bes Ariftoteles aufzufaffen weiß, ber wirb fie auf bas genauefte mit bem Begriffe ber Geele verbunben finden, und er wird jugleich auch barin erkennen, wie fehr Ariftoteles burch ben Begriff, welchen er ber Seele giebt, ben Berth berfelben ju erheben ftrebt. Als Form und Entelechie bes lebenbigen Rorpers ift fie über bas naturliche Werben und über jebe Bewegung erhaben und erhaben über jebes forperliche Dafein, benn fie ift Grund und Urfache bes Korpers, und zwar in allen ben brei Beifen, in welchen ber Begriff ber immateriellen Urface vom Ariftoteles genommen wirb; fie ift Urfache als Wefen bes Korpers, indem allen Dingen Urfache bes Seins bas Befen, bas Leben aber ben lebenbigen Dingen bas Sein und Brund und Urfache bes Lebens bie Seele ift. Sie ift Urfache als 3wed, indem die Natur mit ben lebenbigen Wefen nichts Unberes bezweckt als bie Seele; benn alle phyfifche Rorper find Wertzeuge ber Geele; auch ift fie bewegende Urfache, indem ortliche Bewegung, Ems pfinbung und Wachsthum bon ber Geele ausgehn, inbem fie bas Bewegenbe und bas Bewegte im Rorper nach ihrer Willfur bewegt und als bas Beffere über ben Korper eine bespotische Berrichaft ausübt \*). Go zeigt fie fich uns

Ent ras er rois adodninglois nivhoeis & moras. Phys. VIII, 6. Ras sich selbst bewegt, muß ausgebehnte Große haben, weil nichts Untheilbares bewegt wirb.

<sup>\*)</sup> De an. II, 4. έστι δὲ ἡ ψυχὴ τοῦ ζῶντος σώματος αἰτία καὶ ἀρχή. — καὶ γὰρ δθεν ἡ κίνησις αὐτὴ καὶ οὖ ἔνεκα καὶ ὡς ἡ οὐσία τῶν ξμψύχων σωμάτων ἡ ψυχὴ αἰτία. ὅτι μὲν οὖν ὡς οὐσία δῆλον: τὸ γὰρ αἔτιον τοῦ εἶναι πᾶσι ἡ οὐσία, τὸ δὲ ζῆν τοῖς ζῶσι τὸ εἶναι ἐστιν, αἰτία δὲ καὶ ἀρχὴ τοίτων ἡ ψυχή: ἔτι τοῦ δυνάμει ὄνιος λόγος ἡ ἐντελέχεια.

als bie überfinnliche Form bes befeelten Rorpers, als bie untheilbare Einbeit, welche bie in bas Unenbliche theilbare Materie bes Korpers zusammenhalt und bewirkt, bag ber befeelte Rorper eine Ginheit bilbet \*). Bebenft man bie gange Raturlebre bes Ariftoteles im Busammenhange mit feinen allgemeinern Begriffen, fo wird man geftebn muffen, bag Ariftoteles, wenn er ben Begriff ber Seele im Gegenfat gegen ben Begriff bes Rorpers aufzufaffen fich gebrungen fah, nicht wohl einen wurdigern Begriff von ber Seele aufftellen konnte, ja bag ichlechthin keine anbere Stelle für biefen Begriff in feinem Spfteme zu finben mar. Denn nur bas Rorperliche fieht er als Erscheinung an und in den Erscheinungen bes Korpers erweift fich bie Geele als einen thatigen Grund, als eine Rraft; wenn er alfo ben Begriff ber Seele fuchte, fo tonnte er ihn nur unter ben Grunben ber Erscheinungen fuchen. Bier aber mußte er wieber ben Begriff ber Materie ausschließen, welche ja nur ben Grund des Korperlichen abgiebt, und fo konnte bie Seele nur als bie formelle Urfache in ber Datur angeseben werben, in welcher fie alle Erfcheinungen in ben lebenbigen Korpern hervorbringt. Bermißt man baber boch etwas an feinem Begriff von ber Seele, follte man fogar finben, bag er nicht recht bamit übereinftimmen will, bag Arifto-

φανερόν δ' ώς και οῦ ἔνεκεν ἡ ψυχὴ αίτία. ἄσπερ γὰρ ὁ νοῦς ἔνεκά του πωεῖ, τὸν αὐτὸν τρόπον και ἡ φύσις, και τοῦτ ἔστιν αὐτῷ τέλος. τοιοῦτον δ' ἐν τοῖς ζώως ἡ ψυχὴ και κατὰ ψύσιν πάντα γὰρ τὰ ψυσικὰ σώματα τῆς ψυχῆς ὅργανα.—— ἀλλὰ μὴν και ὅθεν πρῶτον ἡ κατὰ τόπον κίνησις, ψυχή.—— ἔστι δὶ και ἀλλοίωσις και αὕξησις κατὰ ψυχήν ἡ μὲν γὰρ αἴσθησις ἀλλοίωσις τις εἶναι δοκεῖ. De an. mot. 9; pol. I, 5.

<sup>\*)</sup> De an. l. l.; ib. I, 5.

teles von Theilen und veränderlichen Theilen der Seele spricht '), während er doch nicht zugeben will, daß die Seele Bielheit oder in Bewegung sei, so muß man des wegen nicht seine Erklärung der Seele, sondern man ung das System seiner allgemeinsten Begriffe anklagen. Wir bemerken hierdel noch Folgendes: dem Aristoteles hat der Begriff der Seele dasselbe Verhältniß zum Begriffe der Vernunft, welches ihm der Begriff der Natur zum Begriffe Sottes hat; er steht daher auch in der Mitte zwisschen dem höchsten Grunde und zwischen den Erscheinungen der Natur '), und eine solche Mitte zu behaupten ift denn allerdings schwer.

Nach ber Eintheilung ber lebendigen Wesen, welche wir früher gesunden haben, muß nun auch die Eintheilung der Seelenvermögen beim Aristoteles sich richten. Den Pstanzen kommt nur Ernährung zu, allen Thieren aber Empfindung, den vollkommnern Thieren auch örtliche Berwegung und dem Menschen Vernunft. Es theilt sich also die Seele ein in das ernährende Vermögen, in das Empfindungsvermögen, in das Vermögen, örtliche Bewegung hervorzubringen, und endlich in die Vernunft. Dies ist die Haupteintheilung, an welche sich einige untergeordnete Unzterschiebe anschließen. Iene vier Theile verhalten sich aber

<sup>1)</sup> hierher gehort außer bem begehrenden Abeile auch wohl offenbar ber empfindsame Abeil ber Seele. Iwar wird bie Empfindung mit zur Energie. gerechnet, aber sie heißt sonst auch Bewegung und Beränderung. Es ist hier einer ber Punkte ber Aristotelischen Lehre, in welchem Berwirrung nicht zu vermeiben war. Cf. phys. VII, 2; 8.

De an. I, 5. της δὲ ψυχης εἶναί τι κρεῖττον καὶ ἄρχον ἀδύνατον ἀδυνατώτερον δ' ἔτι τοῦ νοῦ.

fo gu einander, baf fie ber Reihe nach an Berth einer unter bem anbern ftehn, boch gilt ber vorhergebenbe immer als bie nothwendige Bebingung bes folgenden. Co tann die ernabrenbe Seele wohl von bem Empfindungsvermögen getrennt bestehn, wo aber Empfinbung ift, ba ift auch nothwendig bie ernahrenbe Geele; Empfindung tann getrennt fein bon bem Bermogen, fich ju bewegen, aber nicht umgekehrt biefes von jener. Rur bei ber verminftigen Geele macht Ariftoteles eine Ausnahme von ber allgemeinen Regel und ftellt es wenigstens als fraglich bin, ob nicht bie Bernunft von bem niebern Seelenvermogen getrennt werben tonne, benn fie ift trennbar bom Rors per 1). Auf die Stufenfolge biefer Seelenvermogen wen= bet Ariftoteles auch feinen Grundfat an, bag aus bem Geringern immer bas Bollfommnere fich herausbilbe. ber hat die Frucht im Mutterleibe nur bie ernahrenbe Seele und gleicht ber Pflanze; erft nach ber Geburt bilbet fich bem Thiere aus bem bisher unthatigen Bermogen bie empfinbende und bewegenbe Geele heraus und gulett erft entfieht bem Denfchen fein Eigenthumliches, bie Bernunft 1).

Bon ber ernahrenden Seele ift schon früher gefagt. worden, daß ihr auch die Fortpflanzung zugeschrieben wird, ja Aristoteles sieht die letztere als den eigentlichen 3weck der ernahrenden Seele an und meint daher, es wurde schicklicher sein, die erste Seele diejenige zu nennen, welche das Bermögen hat, ein sich selbst Aehnliches zu erzeugen.

<sup>1)</sup> Do an. II, 2; de gen. an. II, 3.

<sup>2)</sup> De gen. an. l. l.

Die Ratur nemlich bat bies fo eingerichtet, bamit fie felbft fich erfulle, bag bie verganglichen Dinge, welche ber Babl nach nicht biefelben bleiben und an bem Ewigen und Gottlichen nicht Theil haben konnen, boch wenigstens ber Art ober Korm nach ewig find und babin ftreben, ein fich Gleiches zu erzeugen ). Die Fortpflanzung geschieht, wo nicht icon ein bem Bermogen nach mehrfaches Princip bes Lebens ift, burch ben Saamen; biefer aber ift ein Erzeugniß ber ernahrenben Thatigkeit, boch ein überschuffiger Abgang "), welcher von bem Erzeugenden als von ber bewegenden Form hervorgebracht wird und bas Bermogen gu bewegen befitt. Die wirkliche Bewegung aber, welche gunachft als Ernabrung fich zeigt, empfangt ber Saame erft burch bie bewegenbe Urfache von außen "). Go verlangt also Ariftoteles gur Erzeugung ber Thiere eine paffenbe Materie und eine paffenbe Form; in ben Befen aber, welche Mannliches und Weibliches nicht gesondert befigen, find auch Form und Materie in bem Erzeugenben verbunben; wo bagegen Dannliches und Beibliches getrennt vorbanden find, ba giebt bas Mannliche bie bewegende Form ober bie Seele, bas Beibliche aber bie Materie ober ben Leib '). Muf folche Weise pflanzen fich bie Arten ber lebenbigen Befen fort und es entfleht immer wieber bon Reuem nicht Daffelbe, fonbern ein Anderes, aber Achniis des, weil nicht in berfelben Materie biefelbe Form fich

<sup>1)</sup> De an. II, 4; de gen. an. II, 1.

<sup>2)</sup> De gen. an. I, 18.

<sup>.3)</sup> Ib. II, 1.

<sup>4)</sup> L. L.; ib. II., 8; 4.

Gefch. b. Phil. III.

bilbet. Daber fammt auch bie Berfcbiebenbeit ber Inbivibuen aus der Materie, indem barauf zwar auch wohl die befondere materielle Befchaffenheit ber bewegenden Urfache Einfluß bat, aber both tein 3wed burch biefe Berfcbiebenbeit beabsichtigt wird 1). Bierin geigt fich recht auffallend, wie Ariftoteles trob feiner Wneigung, bem Mils gemeinen ein Wefen gugutheilen, boch als bie lebenbigen Redfte in ber Matur mehr bie Arten anfieht, als bie Individuen, nur bag bie ewige Art immer in eine individuelle Seftalt fic begeben muß, um im Befonbern fich wirkfam gu beweisen. Wenn mun auf folche Beife bas leben ent= ffanben ift, fo erhalt es fich burch baffelbe Bermogen in einer etwas verschiebenen Thatigkeit, nemlich in ber ernahrenben. Die Ernahrung geschieht gewiffermaagen burch bas Entgegengefette, gewiffermaafen burch bas Gleiche, indem bie unverbaute Rahrung etwas bem ernährten Idr= per Entgegengefehtes, bie berbaute Rahrung bagegen etwas ben ernabrten Gliebern Gleichartiges ift. Miturfache ber Ernahrung ift bie Lebensmarme, welche bie Berbauung bewirft, aber nicht ftblechtbin Urfache, fonbern bie Geele bewirkt die Ernahrung, wie man baraus fieht, bag bie Ernahrung nicht in bas Unenbliche geht, fo wie bas Wachfen bes Feuers, fonbern nach einem gewiffen Biel unb Berhaltnif (doyog) ber Große ftrebt, welches allein ber Form und ber Grenze augeschrieben werben tann "). Da jedoch Alles, was Materie hat, vergänglich ift, so muß

lb. V, 1; met. X, 9.

<sup>2)</sup> De an. II, 4. Es wird hier bas Feuer als Lebenswärme genommen nach einer Meinung, welche Aristoteles in biefer Stelle zu wiberlegen nicht nothig findet.

der Ernährung auch ein Bergehn des belebten Körpers folgen. Dazu gehört eine Mitwirkung der umgebenden Ratur. Diese, welche dem lebendigen Körper entgegengesseit, wirkt zu seiner Ernährung mit, aber auch zu seis ner Auflösung, und die letztere tritt dann ein, wenn die im Körper begrenzte oder gesormte Naterie der begrenzzenden Form mächtig wird durch Beihülse der umgebenden Natur.

Bir haben früher gefehn, daß die empfindende Geele mit ber Organisation bes Abieres gusammenhangt. Die Thiere empfinden, weil fie eine Mitte haben, welche bie Form des Empfindbaren in fic aufzunehmen vermag ohne feine Materie; benn barin besteht bas Empfinbungsvermogen "). Das Empfinden baber bangt von einem Empfind: baren ab, welches eine Weranberung in bem Empfindenben hervorbringt und außerhalb bes Eupfindenden ist; darin unterscheidet es fich vom Denten, weil bas Empfinden fich auf bas Besondere bezieht. Aristoteles vergleicht die Empfindung in ber Seele mit bem Abbrude eines Siegels im Bachse; nicht die Materie bes Giegels wird vom Bachse aufgenommen, sonbern nur bie Form; so nimut auch bie Seele nur bie Korm bes Empfindbaren auf und vor ber Empfindung ift fie bem Empfinbbaren unahnlich, nachdem fie aber bie Empfindung erlitten, ift fie ihm verabnlicht ). Der finnliche Ginbrud geschiebt gunachft in

De long. et brev. vitae \$; de juv. et sen. 6; meteor.
 IV, 1. γίγνεται δ' ή φθορά, διαν πραιή τοῦ ὁρίζοντος τὸ ὁριζόμενον διὰ τὸ περιέχον.

<sup>2)</sup> De an. II, 12; III, 2.

<sup>5)</sup> fb. II, 5; 12.

bem Sinnenorgane und baraus bilben fich nach ber Ber-Schiedenheit ber Sinne funf Arten ber Empfindungen, beren Berfchiebenheit empfunden werben fann, aber weber vermittelft bes einen, noch vermittelft bes andern Ginnes. benn jeber Sinn empfinbet nur fein Eigenthumliches. Da= ber muß ein allgemeiner Ginn angenommen werben, in welchem alle Empfinbungen fich vereinigen, und biefer ift nach bem Borigen bas Berg. Er hat auch bas Geschaft, bie finnlichen Vorftellungen aufzufaffen ober zu empfinden, welche nicht burch die einzelnen Ginne erfannt werben, wie Bewegung, Bahl, Beit und bergleichen 1). Mus ber Empfindung entwideln fich alsbann in ben volltommnern Thieren auch Einbildung, Gebachtnif und Biebererinnerung. Die Einbildung ober Borftellung (parraola) ift ichwache Empfindung und erflart fich aus ber Bewegung, welche bie Empfindung in ber Seele gurudlagt und welche eine Beitlang bleibt 2). Gie gebort nicht einem bestimmten Sinne an, fonbern ift ein Buftanb bes Gemeinfinnes "). Das Gebachtnis ift nicht ohne finnliche Borftellung, untericheidet fich aber von biefer baburch, baf es zugleich mit ber Empfindung verbunden ift, die Borftellung fei icon früher bagewesen. Daber kommt es auch nur ben Thie ren ju, welche bie Empfindung ber Beit haben, und geschieht burch baffelbe Bermogen ber Seele, burch welches

<sup>1)</sup> De an. II, 6; III, 1; 2; de somno 1; de juv. et sen. 1; 5.

Rhet, I, 11. ή δὲ φαντασία ἐστὶν αἴσθησίς τις ἀσθενής. De an. III, 8. ἐ φαντασία ᾶν εἰη κίνησις ὑπὸ τῆς αἰσθήσεως τῆς κατ' ἐνέργειαν γιγνομένης. De insomn. 2.

<sup>3)</sup> De mem. 1.

die finnliche Borftellung, bezieht fich an und für fich auch mur auf bas finnlich Borftellbare, nebenbei jeboch auch auf bas, was nicht ohne finnliche Worftellung gebacht wird ). Bon bem Gebachtnig unterscheibet Ariftoteles bie Biebererinnerung, welche nicht wie bas Gebachtnis ben Thieren gutomme, fonbern nur ben Menfchen. Der Uns terfchieb befteht barin, bag beim Gebachtniffe wir bas Frubere in ber Borftellung erneuern, ohne es gu fuchen, bei ber Biebererinnerung aber ein Guchen bes Frubern flattfindet. Daber tann auch nur folchen Wefen bie Biebererinnerung zufommen, welche mit Absicht etwas thun Das Suchen ber frühern Borftellung gefchieht aber burch bie Bergefellschaftung ber Borftellungen, inbem die eine Bewegung die andere Bewegung berbeiruft. Much bie Biebererinnerung gehort naturlich bem Gemeins finne an 2).

Wenn Aristoteles, wie früher bemerkt, allen natürlichen Dingen einen Arieb ( $\delta\rho\mu\dot{\eta}$ ) beilegte, so gab ihm dies einen Anknüpsungspunkt für die Erklärung der bewegenden Arast, welche er der Seele der ausgebildetern Thierarten zuschried. Doch unterschied er noch das Bewegungsverzmögen der Thiere von jemem Ariede, weil der Aried nicht willkürliche Bewegung begründet; vielmehr giedt es viele Bewegungen in den Körpern der Thiere, welche nur aus der physischen Beränderung des Körpers nothwendig herzvorgehn und von den Theilen des Körpers, aber nicht von der Seele abhängen. Grund der Bewegung dagegen,

<sup>1)</sup> L. L.

<sup>2)</sup> Do mem. 2; hist, an, I, 1.

De an, mot. 11.

welche von ber Seele ausgeht, ift bas Begehrunge und Berabichenungswerthe, welches ausgeführt werben fann 1), beffen Empfindung, Borftellung ober Gebante aber fruber in ber Seele fein muß, ebe biefe als bewegende Rraft thatig fein fann. Daber ift es flar, bag nur bie Thiere willfürliche Bewegung haben tonnen, weil nur ihnen Empfinbung beiwohnt. Wo aber Empfinbung ift, ba ift auch Luft und Unluft und wo biefe find, ba folgt ihnen nothwendig Begierbe (enedopila)"). Denn die Buft vollens bet die Thatigkeit und ift bas, mas als 3wed bei ben Thatigkeiten entsteht, und ba bas leben die Thatigkeit aller Thiere ift, alle aber nach bem Leben ftreben, fo muß auch bie Luft als bas Biel, nach welchem alle Thiere fireben, angesehn werben "). Wir feben hierin, wie Ariftoteles die willfürliche Bewegung und überhaupt die Bandlung abhängig macht von ber finnlichen Empfindung ober ber Borftellung ober bem Gebanten, überhaupt bas Prattische von bem Theoretischen. Denn, wie ichon früher bemertt, ber Borftellung und bem Gebanten folgt eine gemiffe Barme ober Ralte, biefe verandern ben Rorper und

Ib. 6; 8; do an. III, 10. điò del κινεῖ μέν τὸ ὁρεκτόν, ἀλλὰ τοῦτ ἔστιν ἢ τὸ ἀγαθών ἢ τὸ φαινόμενον ἀγαθόν, οὐ πᾶν ἄἔ, ἀλλὰ τὸ πρακτὸν ἀγαθόν.

<sup>2)</sup> De an. II, 2; 3.

<sup>5)</sup> Eth. Nic. X, 4. τελειοί δὲ τὴν ἐνέργειαν ἡ ἡδονή, οὐχ ὡς ἡ ἔξις ἐνυπάρχουσα, ἀλλ' ὡς ἐπιγιγνόμενον τι τέλος. — — δρέγεσθαι δὲ τῆς ἡδονῆς οἰηθείη τις ᾶν ἄπαντας, δτε καὶ τοῦ ζῆν ἄπαντος ἐφίενται ἡ δὲ ζωὶ ἐνέργειά τίς ἐστι. — — ἡ δὲ ἡδονὴ τελειοῖ τὰς ἐνεργείας καὶ τὸ ζῆν δέ, οῦ δρέγονται εὐλόγως οὖν καὶ τῆς ἡδονῆς ἐφίενται τελειοῖ γὰρ ἐκάστω τὸ ζῆν αιρετὸν ὄν.

bringen baburch Bewegung querft in bem Princip bervor. welche mur flein ift, aber balb in bem weiter und weiter Abstehenden immer größer wird, und fo wird von ber Botstellung aus ber Körper bewegt "). Nicht weniger tritt biefe Anficht barin bervor, bag Beiftoteles ben Uebergang von ber Borftellung jur Sandlung mit bem Schlugperfahren vergleicht. Der Oberfat fagt etwas vom Guten aus, ber Unterfat brudt bas Mogliche aus und ber Schlugfat ift die Sandlung 2). Ein foldes Schliegen legt Ariftoteles auch bem unvernünftigen Theile ber Geele bei; benn es kommt nicht barauf an, ab bie Borberfate aus ber finnlichen Werftellung fammen ober aus bem Berkanbe 1). Ihm febeint bas Begehren nothwendig mit ber Empfinbung und mit ber Begierbe verknupft gu fein '). Daber wird es auch nicht zu bem vernienftigen Theile ber Seele gezählt? wiewohl es auch mohl von biefem beherricht werben und fo an der Bernunft Theil nehmen tann; boch immer ift es im Berhaltniffe gur Bernunft nur als ein Leibenbes zu benten ).

<sup>1)</sup> De an. mot. 7; 8.

<sup>2)</sup> Ib. 7. δτι μέν οὖν ἡ πρᾶξις τὸ συμπέρασμα φανερόν αἰ δὲ προτάσεις αἱ πριητικαὶ διὰ δύο εἰδῶν γίνονται, διά τε τοῦ ἀγαθοῦ καὶ διὰ τοῦ ἀννατοῦ. De mem. 2.

<sup>8)</sup> Do an. mot. l. l. ποτέον μοι, ή ἐπιθυμία λέγει· τοδὶ δὲ ποτόν, ἡ αἰσθησις εἴπεν ἢ ἡ φαντασία ἢ ὁ νοῦς· εὐθὺς πένα.

<sup>5)</sup> Pol. J. 5,

Won bem vernünftigen Theile ber Geele, imwiefern er auf die Ertenntnif fich bezieht, haben wir fcon fruber Die Untersuchung über ihn gehort auch reben muffen. nicht eigentlich ber Physik an, ba er vielmehr bas Ewige und Gottliche im Menfchen bezeichnet. Benn baber Aris ftoteles boch in feinen physischen Untersuchungen über bie Seele auch von ber Bernunft handelt, fo bient dies mehr bagu, zu zeigen, wie bie Wernunft als Wertzeug in ber Ratur wirkt \*), und die Grenze ber Phyfit angubeuten, als ben Gegenstand felbft in bas Gebiet ber Phofit ju gieben. Indem Ariftoteles bie Bernunft als bas Gigens thumliche bes Denfchen bezeichnet, weift er ber Biffens schaft über fie ihre Stelle in ber Biffenschaft über bas Menschliche ober in der Cthit an. Auch erscheint ihm Die Bernunft als etwas Frembartiges in ber Natur; benn fie bangt nicht mit ber Form bes Rorpers gufammen, bat tein bestimmtes Organ, an welches ihre Thatigfeit fich an-Inupfte, und mabrend bie übrigen Bermogen ber Geele aus natürlichen Ausbildungen bes Korpers vermittelft ber bewegenden Ursache hervorgehn sollen, kommt die Vernunft, wie fruber ermabnt, von außen in ben Denschen. wegen wird sie auch als ein Leibenloses und Ungemischtes gebacht, welches zwar nicht bieselben Thatigkeiten in ben geschwächten Organen bes Greifes verrichten fann, wie in ben traftigen Ginnenwertzeugen ber Jugenb, welches aber bessemungeachtet vom Alter nichts leibet, sonbern als ein felbftanbiges Befen im Menfchen befteht und nicht ger-

<sup>\*)</sup> Probl. XXX, 5. Εσει γάς καὶ ὁ νοῦς τῶν φύσει ἐν ἡμιῖν ὦσπες ὄργακον ὑπάρχων.

ftort werben kann '). Dies gilt jeboch nur von bem thab tigen Berstande, benn ber leibende Berstand ist von ber Borstellung abhängig und baber an die Organe ber Ginnlichkeit gebunden "); nur ber thatige Berstand ist ewig und

De an. I, 4. ὁ δὲ νοῦς ἔοιπεν ἔγγίνεσθαι οὐσία τις οὐσα παὶ οὐ φθείρεσθαι. μάλιστα γὰς ἔφθείρετ ἄν ὑπὸ τῆς ἔν τῷ γήρφ ἀμαυρώσεως. Probl. L. L.

<sup>2)</sup> Sehr anlockent ift bie Anficht Arenbelenburg's über ben nur buntel angebeuteten Begriff bes leibenben Berftanbes, welche er gum Arift, de an. p. 498 in ben Worten ausbrucht; Quae a sensu inde ad imaginationem mentem anteceperunt, ad res percipiendas menti necessaria, sed ad intelligendas non sufficiunt. Omnes illas, quae praecedunt, facultates in unum quasi nodum collectas, quatenus ad res cogitandas postulantur, voor nadyrender dietas esse judicamus. Dafür fonnte man anführen eth. Nic. VI, 12. Ex rein nad Execute nal ed nadólou. router our tyeer det alodyser. altry d'ésel rous, Doch muste man bingufeben, bağ ber vous nasgrende jene finnlichen Borbilbungen nur infofern bezeichnen folle, als fie gang abftract gebacht werben, als für ben Berftanb noch nichts Birfliches entbaltenb, fonbern nur bas Bermogen abgebend für bie Aufnahme bes vernünftigen Gebantens. Dazu zwingen wieberbolte Ausbrucke. besonders de an. III, 4. Gore μηδ' αὐτοῦ είναι φύσιν μηδεular, all & ravens, bu burator. - - ovale tour trepyelg tur öremr nobr roeir. Der Unterfchelbung gwifden bem thatigen und bem leibenben Berftande liegt im Allgemeinen ber Gebante gum Grumbe, bag vor einem jeben Werben ein Bermogen vorausgeht, welches leibet, inbem es gur Wirflichfeit beffimmt wirb; baran aber fnapft fich nun von ber einen Seite ber Gebante an, bağ bie göttliche Wirkfamteit in ber Belt, wie fie im pous offenbar wirb, an teine fibrenben Bebingungen, an teine Materie, gebunden fein tonne, von ber anbern Beite bagegen, bas fie body auch nur eingeben tonne in eine icon wohl vorbereitete Seele. Bon biefer Seite ift ber nadgrunde voos fo, wie Arenbelenburg angiebt, au benten, von ber anbern Seite ift er folechtbin nichts ber Mirflichteit mad. Bir finden noch immer bie Schwankungen nach biefen beiben Seiten, wenn von ben Birfungen ber gottlichen Gnabe und pon ber Mabigkeit bes Menfchen, fie ju empfangen, bie Rebe ift.

unsterblich '); er gehört aber auch nicht bem einzelnen Menschen an, sondern nur dem Sanzen, wie früher gezeigt '). In ihm besteht, so wie das Eigenthümliche, so auch das wahre Wesen des Menschen, welchem sich denn freilich auch in der Veränderung unseres Lebens die Empsindung beimischt'). So zeigt sich, wie auch in dem irdischen Leben der natürlichen Dinge der letzte Iweck die Vernunft ist, wenn anders der Mensch als der Iweck der irdischen Dinge angesehn werden darf.

Wir muffen hier noch ermabnen, bag bem Ariftoteles

<sup>1)</sup> De an. III., 5.

<sup>2)</sup> Es ift ein alter Streit, ob Ariftoteles bie Unfterblichkeit ber Seele gelehrt ober geleugnet habe. G. Wyttenbach do immortalitate auimi opusc. tom. IL p. 601 eq. Die eingelnen Stellen ber vorhandenen Schriften beweisen weber fur, noch wider. De an. III., 5 hat man die Stelle: od propossooper 84. Her robro anabec, falfch gebeutet; fraber baben wir ben richtigen Ginn angegeben. Auch die Stelle oth. Nie. III, 4 beweift nichts, wie Bell in feinen Anmertungen p. 89 gezeigt bat. Die Stellen aus bem perlorenen Gesprache Enbemos Cie. de div, I. 25; Plut. cons. ad Apoll. 27 tonnen nicht als Beweise gelten, ba wir nicht wiffen, ob Ariftoteles barin feine wiffenschaftliche Lebre voetragen wollte. Aus bemfelben Grunde beweift auch bas Fragment b. Sant. Emp. adv. math, IX, 20 agg, nichts, wenn gleich in ibm nach ber gewohnlichen Borftellung von einer Arennung ber Geele vom Rorper bie Bebe iff. Daber tann man nur aus bem Bufammenbange ber Ariftotelifchen Lehre urtheilen und biefer beweift beutlich, bas Aristoteles an eine Unsterblichkeit bes einzelnen vernünftigen Wefens nicht bachte, ber allgemeinen Bernunft aber ein emiges Gein nab unfterbliches Befen in Gott beilegte.

<sup>8)</sup> Eth. No. IX, 43 8. ώς τούτου (τοῦ νοῦ) ἐπάστου ὅντος. Ib. c. 9. τὸ γὰρ εἶναι ἤν τὸ αἰσθάνεσθαι ἢ νοεῖν. Ib. X, 7. τὸ γὰρ οἰκεῖον ἐπάστφ τῷ φύσει πράπιστον καὶ ζόιστόν ἐσειν ἐπάστφ καὶ τῷ ἀνθρώπφ ἀὴ ὁ κατὰ τὸν νοῦν βίος, εἴπερ τοῦ- το μάλιστα ἄνθρωπος.

bie Bernunft in die theoretische und in die prattifche gerfallt, je nachbem fie fich bloß mit bem Ertennen beschäftigt ober burch bas Erkennen in bas Sanbeln eingreift. Wir haben fcon oben bemerkt, wie bas Begehren bie lette Urfache ber Bewegung und bes Sanbelns ift, wie aber auch bas Begehren auf bie Empfindung ober bie Borftellung ober ben vernimftigen Gebanten gurudgeht 1). Benn bas Lettere ftattfinbet, fo ift in ber Seele ber Gebante eines Ausschhrbaren ). Die theoretische Bernunft unterscheibet fich von ber praktischen burch ben 3med; jener geht bas Schlugverfahren auf eine Erfenntnif, biefer bagegen auf eine Sanblung ). Die Bernunft verbalt fich nemlich jum Begehren auf eine gang abnilche Beife, wie die Empfindung und bie finnliche Borftellung. Beibe fiellen uns bas Gute bar und begieben es auf bie besondern Berhaltniffe des Sandelnden, so bag barans ber Schuf mit Nothwendigkeit fich ergiebt, bag biefes ober jenes zu thun fei ober nicht. Doch find die Befchluffe ber prattifchen Bernunft ebenfo unabanberlich richtig, wie bie Ausspruche ber theoretischen Bernunft, wogegen bie Ausfagen ber finnlichen Borftellung über bas Gute im Irrs thum fein tonnen. Desmegen ift bas Begehren juweilen auf

Do an. mota. 7. οδτως μέν οδν έπλ το πινείσθαι καλ πράττειν τὰ ζῶα ὁρμῶσι τῆς μέν ἐσχάτης αἰτίας τοῦ πινείσθαι ἐρέξεως οδσης, ναύτης δὲ γινομένης ἢ δι' κἰσθήσεως ἢ διὰ φαντασίας καλ νοήσεως.

<sup>2)</sup> L. L.

<sup>3)</sup> De au. III., 10. διαφέρει δὲ (sc. ὁ πρακτικὸς νοῦς) τοῦ δεωρητικοῦ τῷ τέλει. De au. mot. 7. ἀλλ' ἐκεῖ μὲν δεώρημα τὸ τέλος. — ἐνταῦθα δ' ἐκ τῶν δύο προτάσεων τὸ συμπέρασμα γίνεται ἡ πρᾶξις.

bas Gute, jumeilen auf bas fcheinbar Gute gerichtet 1), und bas Begehren theilt fich ben wichtigften Bestimmungen nach in das vernünftige Begehren ober ben Willen (βούλησις) und in bas finnliche Begebren ab und erftrect fich über alle Theile ber thierifchen und ber menfchlichen Geele 1). Diefe verschiebenen Begehrungen tonnen fich auch einander entgegengesett sein und balb tann bas vernünftige Begehren Die Bewegung beherrichen, wie bei bem Enthaltfamen, bald umgetehrt bas unvernünftige Begehren, wie bei bem Uns enthaltsamen ). Mogen wir nun bem finnlichen Begehren folgen ober ber vernunftigen Ueberlegung, in beiben Fallen handeln wir freiwillig und werben beswegen gelobt ober getabelt; benn bas Princip ber Banblung ift in uns und es fleht in unferer Gewalt, ber Bernunft gu folgen ober nicht, so bag wir sowohl Urfache ber Augend als bes Laftere in uns finb, benn fonft murben wir nicht bagu ermahnt, beswegen geftraft ober belohnt werben tonnen ').

Do an. I. I. νοῦς μὲν οῦν πᾶς ὀρθός, ὅρεξις δὲ καὶ φαντασία καὶ ὀρθή καὶ οὐκ ὀρθή. ἀιὰ ἀεὶ κινεῖ μὲν τὸ ὀρεκτόν.
 ἀλλὰ τοῦς ἔστιν ἢ τὸ ἀγκθὸν ἢ τὸ φκινόμενον ἀγαθόν.

<sup>2)</sup> Ib. c. 9. nal aconor di rours (tò doentinor) deasnar' fr is ro dopisting yas i soulinges ylegrai nad er is aloyo i ensure yas i de rola i wuxi er is aloyo i ensure nad doudes. et de rola i wuxi er exacto estate beefes. Eth. Nic. III., 5; eth. Eud. II., 7. Der Platonische dupòs ethalt vom Aristoteles teine genamere Bestimmung. Zuweis ten bezeichnen ensuvula und dupòs nur nadh der Seele (eth. Kud. II., 2; eth. Nic. II., 4), zuweilen wird der dupòs auch der Theil der Seele genannt, mit welchem wir lieben. Pol. VII., 7. - Auch der Begriff der soulyges wird vom Aristoteles nicht sestgehalten. Pol. VII., 7. -

De an. l. l.; c. 10; eth. Nic. I, 13.

<sup>4)</sup> Eth. Nic. III, 1; 8; 7; 8. τῶν μὲν γὰρ πράξεων ἀπ' ἀρχῆς μέχρι τοῦ τέλους κύριοι ἐσμεν, εἰδότες τὰ καθ'

Doch die Bestimmungen über bas vernünftige und das unvernünftige Handeln gehören nicht der Physik, sondern der Ethik an.

## Fünftes Capitel.

Des Aristoteles Ethit.

Untersuchen wir die Darstellung, welche er seinen ethissichen Lehren gegeben hat, so mussen wir dasselbe bemerken, was dei allen übrigen seiner philosophischen Werke und aussallend genug entgegentritt. Die Theile seiner Untersuchungen sind von ihm nicht in einen Zusammenhang gesbracht worden, welcher, von seinen natürlichen Anknüpsungsepunkten ausgehend, leicht und verständlich sich entwickelte. Zuweilen gesteht er selbst, daß er einen neuen Anlauf zur Entwickung seiner Lehren nehmen wolle \*), und auf densselben Gegenstand kommt er an verschiedenen Orten zurück. Damit soll nicht geleugnet werden, daß ein innerer Zussammenhang seiner Lehren zu sinden sei, aber eben daß dieser in seiner Darstellung nicht vollständig hervortritt, berechtigt und, in der Entwicklung seiner Lehre eine andere Ordnung zu suchen, als die von ihm befolgte. Auf das

Σπαστα, των Εξεων δε της άρχης. Eth. End. II, 6; 8; magn. mor. I, 13. ό γάρ μη έπων ούπ έστι ψεκτός.

<sup>\*) 3. 28.</sup> eth. Nic. VII, 1; eth. Eud. II, 6; magu, mor. II, 4.

Lockere seiner Untersuchungsweise hat es auch wohl Einsstuß, daß er mit dem Platon die Ethik, wie die Physik, nicht für fähig hält, eine so große Genauigkeit zu gewinsnen, als andere Untersuchungen der Philosophie, welche nichts mit der Materie zu thun haben ).

Nur die Haupteintheilung seiner ethischen Untersuchungen ist durchaus fasilich. Ihm umfast die Politik, wie er lieber alle ethischen Lehren nennen mochte, alle Forschungen, welche menschliche Guter zu ihrem Gegenstande haben, sowohl die Guter des Einzelnen, als des Hauswesens und des Staates?), und darnach nimmt er drei Hauptstheile der Politik an, die Ethik, die Dekonomik und die Politik im engern Sinne. Die Ethik, welche das sittliche Gut des einzelnen Menschen betrachtet, erscheint ihm als die Grundlage der übrigen Lehren der Politik, weil im Staate nichts richtig ausgeführt werden kann, wenn nicht gute Sitten vorhanden sind "); ihr folgt die Dekonomik, welche von der richtigen Einrichtung des Hauswesens handelt und der Politik vorausgehn muß, weil das Hauswesen dem Staate zum Grunde liegt").

Ehe wir nun aber in biese einzelnen Theile ber Sitztenlehre eingehn, muß es uns von großer Wichtigkeit sein, bas Verhältniß zu betrachten, in welchem bieser Abschnitt seiner Philosophie zur Physik und Logik steht. Es ist nicht zu verkennen, daß er ihm nicht eine so innige Verbindung

<sup>1)</sup> Eth. Nic. I, 1; VII, 1; eth. Eud. I, 6; cf. met. II, 3.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. I, 1; magn. mor. I, 1; rhet. I, 2.

S) Magn, mor. l. l.

<sup>4)</sup> Pol. I, S.

mit biefen Biffenfchaften gegeben bat, ale Platon. Die baben gefebn, bag ibm bie Bernunft bes Gingelnen nur gleichfam wie eine Ginschaltung in ber Natur, wie ein aus ber Fremde eingewanderter Theil unserer Welt unter bem Monbe erschien. Daber ift ihm auch bas fittliche Leben bes Menfchen etwas von bem Leben ber übrigen Belt Getrenntes, und bie Belt und ihre Entwidlung überhaupt vom fittlichen Standpunkte aus zu betrachten, versucht er auf feine Beife in feiner Ethit. Benn Platon es unmoglich fand, über bas Sute in ben menschlichen Angelegenbeis ten zu reben, ohne babei anguknupfen an bie Ibee bes Suten an fich, fo meint bagegen Arifioteles, ber 3wed ber Ethil fei nicht, bas Onte an fich ober bas Gute fur bie Gotter ju fuchen, fonbern ihr eigenthumlicher Gegenftanb fei bas Gute für uns, bas menfcbliche ober politifche But, bie Renntnig bes einen fei ohne bie Renntnig bes anbern möglich, ja die Remntniß bes Guten an fich nute und nichts für die Renntnig bes Guten, welches im prattifchen Leben ausführbar ift \*). Dan fieht, bag Ariftotes les ben Standpunkt ber Ethit viel niebriger faßt, als Platon. Man wird aber boch nicht leugnen burfen, bag feine Anficht vom Sittlichen in einer fehr engen Berbindung mit feiner Phyfit und feiner Logit fieht.

Buerst an die Physik schließt fich schon die Eintheilung ber Politik an, indem dem Aristoteles der Mensch seiner Ratur nach nicht nur darin von andern Wesen sich untersscheit, daß er allein oder doch am meisten am Göttlichen Abeil bat, beswegen vernunftiger Ueberlegung fähig und

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. I, 4; eth. Eud. I, 7; magn. mor. I, 1.

gut ju leben im Stande ift '), fondern ber Menich ift auch von Ratur ein ofonomisches und ein politisches Thier?). hierin brudt fich ein hauptzug ber Ariftotelischen Sthit aus, bag nemlich bas Sittliche im Gingelnen und in ber Gefellschaft eben nur etwas ift, was an die natürlichen Anlagen bes Menichen und an feine naturliche Bestimmung Dies aber hangt auch mit bem Charafter fic anschließt. feiner Phyfit auf bas innigfte zusammen, benn auch bie Ratur ftrebt nach bem Guten; ber 3wed ift ein Wert ber Matur ), und baber tann benn auch wohl von ben fittlichen Wefen nichts Unberes erftrebt werben, als bas, was bie Natur in ihnen angelegt bat. Auch in sittlicher Rudficht erklart Ariftoteles, bag nichts, was gegen bie Ratur, fcbon fei '); fittlich gut ift ihm berjenige, welchem bas von Natur Gute gut ift "). In bem Menschen liegt auf natürliche Weise ber Trieb jum Sanbeln und bas Begebren, und ohne biefe wurde fein Sanbeln fein, fo bag alles Sittliche im Menschen an eine nathrliche Grundlage antnupfen muß . Aristoteles geht in biefer Richtung fo weit, bag er, bem Platon folgend, fogar von Tugenben fpricht, welche von Matur in ben Dingen entfteben, welche jeboch nur flein und bes Lobes nicht werth find; er fieht fie als naturliche Erlebe zu guten Thaten

<sup>1)</sup> De part. an. II, 10; hist. an. I, 1.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. I, 5; eth. Eud. VII, 10; pol. I, 2.

S) De an. III, 12. télos -, 8 com quireus leyer.

<sup>4)</sup> Pol. VII, 8. σύθεν δε τών παρά φύσεν καλόν.

<sup>5)</sup> Eth. Ead. VII, 15. ἀγαθός μέν οὖν ἐστίν, ῷ τα φύσει ἀγαθά ἐστιν ἀγαθά. Pol. VII, 13.

<sup>6)</sup> Magu, mor. II, 4.

an, zu welchen aber noch bie vernünftige Einsicht kommen muffe, bamit fie sittliche Augenden und bes Lobes werth werben !).

Bir muffen bemerken, wie in biefem Puntte Gotrates von bem Ariftoteles bekampft wirb. Des Cofrates Lehre, mehr bem Dialettischen als bem Phyfischen augemenbet, hatte auch in bem Dialettifchen ausschlieglich ben Grund alles Sittlichen gesucht; so war ihm bie Tugend nur in ber Bernunft und ber Biffenfchaft begrundet. Schon Platon aber hatte gefimben, bag Tapferteit unb Mäßigkeit als zwei nothwendige Seiten ber Tugend in ber natürlichen Gigenthumlichkeit ber Menfchen vorgebilbet fein mußten und nicht in ber Bernunft, sonbern in ber Begierbe und bem Muth bes Menschen lagen. In berselben Richtung nun ging Ariftoteles noch weiter, als feiner gangen Reigung nach ber Phofit naber fich auschließend. Richt bie Bernunft fieht er als ben erften Grund ber Dugend an, sonbern ben Naturtrieb und bie leibenben Buftanbe (nad) ber Seele. Denn zuerft muffe ein vernunfts tofer Trieb jum Guten vorhanden fein, bann aber fpater bie Bernunft bingutreten und ihre Buftimmung gur guten Sandlung geben, wie bies offenbar fei bei ben Rinbern, bie anfangs obne Bernunft nach bem Guten nur aus Trieb Arebten, nachher aber erft baffelbe mit Bernunft vollbringen lernten "). Bur Tugend gehört eine nicht verftum-

Maga. mer. I, 34. eloir deperal και φύσει ἐν ἐκάστοις ἐγγιγνόμεναι, οἰον όρμαι τινες ἐν ἐκάστος ἔνευ λόγου πρὸς τὰ ἀνδρεῖα και τὰ δίκαια και καθ ἐκάστην πρὸς τὰ τοιαῦτα.
 II, 3; 7 fin.; eth. Nic. VI, 18; eth. End. V, 18; pol. l. l.

<sup>2)</sup> Magn. mor. II, 7. ánlas d' odx, sonte otoren of Sejd. b. Phil. III.

melte Ratur und eine gut beschaffene Unlage, fo bag meber ein Stier, noch ein Pferb fie erlangen tann, ja felbft nicht ber Menfch unter allen Berhaltniffen feines Lebens; es gebort ju for eine gewiffe Beschaffenheit bes Korpers end ber Gecle '); erft wenn ber Menfch gur vollen Ent: widlung feiner Ratur, b. h. jum mannlichen Alter gefommen, kann er tugenbhaft leben; benn ein Rind kann bie settliche Augend nicht besitzen ?). Da Aristoteles nach seiner logischen Ansicht bie vernäuftige Winficht mit ber phys fischen Beschaffenheit ber Empfindungen und Boefellungen in die genaueste Berbindung sett, fo muß er auch von ber Befchaffenheit ber Gafte und von außern Eimvirkungen des Linnes bie fittliche Einflicht und baburch die Augend åberheucht abhångig machen 🦫 Diese Ansächt des Aristotries wird von ihm noch burch mehrere Grunde negen bie Lebre bes Boltrates und jum Theil auch bes Platon unterficiet. Die Rugend unterscheibei fich barin von ber Biffenfchaft, bag biefe bas Entgegengefette, Gutes und

8 . 1 to 1

κλίσι, της περιής άρχη και ήγαμών δακα & lópac, άλλα μέλιλον τὰ πάθη. ἀεῖ γὰρ πρὸς τὰ καλὸν ἀρμήν ἄλογόν τινα πρώτον ἐγγίνεσθαι, ὁ καὶ γίνεται, εἰθ οῦτως τὸν λόγον ὕστερον ἐπιψηφίζοντα εἶναι καὶ διακρίνοντα. ἔδοι δ' ἄν τις τοῦτο ἐν τῶν πριμίων ταὶ τῶν ἔνευ ἐόγων ζώντων, ἐν γὰρ τούτοις ἄνευ τοῦ λόγου ἐγγίνονται ὁρμαλ καθῶν πρὸς τὸ καλὸν πρότερον, ὁ δὲ λόγος ὕστερος ἐπιγινόμενος καὶ σύμψηφος ῶν ποιεῖ πρώττειν τὰ ακλά.

Pol. VII, 13. καὶ γὰρ φῦναι δεὶ πρώτον οἶον ἄνθρωπον, ἀλλά μὴ τῶν ἄλλον τι ζώων, είτα καὶ πρών τηνα τὸ σῶμα καὶ τὴν ψυχήν. Είth. Nic. VI, 18.

<sup>2)</sup> Des Ains hat gar fein medszeer, sonbern wur ber Mann. Eth. Mc. I, 10; eth. Bud. U, 19 8.

<sup>8)</sup> De part. an. II, 4; pel. VII, 7; probl. XIV, 15.

Bofes, erkennt, jene bagegen nur auf Eins und nicht auch auf beffen Gegentheil gerichtet ift '). Auch muffen prattifche und theoretische Biffenschaften barin unterfchieben werben, bag biefe nur bas ertennen, was ift, jene bagegen auch zu untersuchen haben, wie und woraus etwas wird, und fo ift es auch mit ber Ethit; wir treiben fie nicht bloß, um ju wiffen, mas Tapferteit und Gerechtigkeit ift, sonbern wir wollen burch fie tupfer und gerecht werben "). Diefen Unterschied aber vernachlaffigte Gotras tes, indem er nur forschte, was die Augend sei, nicht woraus fie werbe, ober indem er meinte, dag fie nur aus bem Biffen werbe, machte er bie Seele nur gur Wernunft und bob ben Theil ber Seele auf, welcher über bas Prattifche überlegt; er bob bas auf, was burch Ginn und Sitte (nadog uat foog) in uns bewirft wirb 1). Daraus ftammt benn auch feine Anficht, bag man nur unfreiwillig fehle, woraus, wie icon erwähnt, folgen wirbe, bag bie Rebler ber Menschen nicht tabelnewerth waren. Der Menfch aber fehlt freiwillig und thut freiwillig das Bute, weil fowohl ber Grund bes Begehrens, als ber Grund ber vernimftigen Einficht in ihm ift "). Wenn Jemand fagt, bag Alle nach bem ftreben, was ihnen gut fcheint, bag fie aber über ihre Borftellung vom Guten nicht herr find, fo muß man erwiebern, bag wir burch unser fittliches Berhalten auch über umsere Borftellungs-

Rth. Nic. V, 1; magn. mor. I, 7.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. II, 2; X, 10; eth. Rud. I, 5; magn. mor. I, 1.

<sup>5)</sup> Magn. mor. I. 1.

<sup>4)</sup> Eth. Rud. II, 8.

weife Gewalt haben; über unfer fittliches Berhalten aber haben wir zwar nicht mehr Gewalt, wenn wir ichon tugenbhaft ober lafterhaft geworben, aber wohl inbem wir fo werben, weil wir nur burch unfere Thatigkeiten Tugenb ober Lafter annehmen, und alfo ben Grund ber Tugenb und bes Laftere in uns haben, fo mie ber, welcher einen Stein wirft, wenn er ibn geworfen, ihn awar nicht mehr in feiner Gewalt hat, aber wohl inbem er ihn wirft. Deswegen werben auch biejenigen mit Recht gestraft, welche Bofes thun aus Unwiffenheit, wenn fie burch ihr Berfculben unwiffenb geworben "). Doch Ariftoteles fucht noch ftrenger bie Lehre bes Gofrates, bag man nur un= freiwillig fehle, weil man nur umviffenb fehlen tonne, ba= burch ju miberlegen, daß er bie Arten bes Wiffens unter-Buerft tann man bie Biffenschaft in zweierlei Weisen besitzen, entweber inbem man fie zwar gelernt ober erkannt hat, aber boch nicht eben in ber Thatigkeit bes Biffens ift, ober auch indem man zugleich biefe Thatigteit bes Wiffens ubt. Dun tann man wohl nicht zugleich bie Thatigkeit bes Biffens gegenwartig haben und wiffen, baß etwas gut ift, aben boch bagegen banbeln; benn bas gegenwartige Biffen fann nicht burch etwas Unberes beflegt werben; aber unmöglich ift es feinesweges, bag Jes mand ber Biffenschaft entgegenhandelt, wenn er fie awar erkannt, aber nicht gegenwartig bat. Sobann ift auch noch ju unterscheiben bie Biffenschaft vom Allgemeinen und die Biffenschaft vom Gingelnen; benn, wie icon ermabnt, bie Urt, wie bas Sanbeln fich bilbet, gleicht bem

<sup>\*)</sup> Eth. Nic. III, 7,

Schlufverfahren, inbem von ber Ertenntnig bes allgemeis nen Butes ausgegangen und bann vermittelft ber Ertennt: niß bes einzelnen Gutes fur ben gegenwartigen Fall gefcbloffen wird, bag nach biefem Gute zu ftreben fei. Run tonnen wir wohl wiffen, was bas allgemeine But, ohne zu wiffen, mas bas besonbere Gut fur biefen Rall ift, ja wir tonnen beibe Arten bes Biffens haben, nur nicht fo eben in ihrer Thatigkeit, und in allen biefen gallen werben wir fehlen, ohne boch vollig unwiffend gu feim'). Go fucht Ariftoteles bas Uebertriebene in ber Lehre bes Gokrates zu widerlegen, ohne boch wesentlich in ben Grunds fagen von biefem abzuweichen. Er faßt nur ben. Begriff bes Biffens weniger in feiner bochften Bebeutung auf und glaubt bies nothig ju haben, weil es beim Sanbeln nicht auf bie bochfte Biffenfcaft allein antomme, fonbern faft noch mehr auf die Beurtheilung ber einzelnen Falle, welche von ber Erfahrung ausgeben und ber Empfindung anges borend mohl von einem leibenben Buftanbe ber Geele übermaltigt werben tonne ").

Doch von einer andern Seite tritt die Lehre des Aristoteles mit der Ansicht des Sokrates in einen fast noch schärferen Gegensat. Wenn Sokrates sich dafür entschies den hatte, daß die Augend erlerndar, so hebt dagegen Aristoteles um so stärker hervor, daß zu dem Lernen auch das Ueben hinzukommen musse ), ja daß ohne die Urbung

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VII, 5; magn. mor. II, 6,

Ll. II.; eth. Nic. VII., 5 fin. οὐ γὰψ τῆς πυρίως εἰναι δοπούσης ἐπιστήμης παρούσης γίνεται τὸ πάθος, οὐδ' αὕτη περιέλκεται διὰ τὸ πάθος, ἀλλὰ τῆς αἰσθητικῆς.

<sup>5)</sup> Eth. Nic. I, 10; X, 10.

bes Guten gar tein Lernen in Weging auf bas Gute flatts finben tonne. Der Schaler ber Politik muß gute Sitten haben, benn bie Ertenninif geht von bem Dag, von bem Borbandenen aus, und wer baber feine Erfahrung von guten Sitten gemacht, ber fann auch weber gute Sitten, noch ihre Grunbe erkennen '). Der fruchtbaren Belehrung fiber bas Sittliche muß Erziehung gu guten Sitten burch bas Gefet vorhergeben "). In biefer Begiehung uns terfcheibet Ariftoteles zwei Arten ober vielmehr zwei Beftanbtheile ber Augend, bie sittliche (49mg) und bie in der Erkenntuiß bestehende (damonrach) Augend. bie sittliche Tugend von ber lettern getreunt gebacht wird, fo bebeutet fie nichts Anderes, als bie natürliche Augend ober ihre Ausbildung burch Uebung; fie aber und bie Augend ber prattifchen Ertenntnif gehoren gur volltommenen Augend gufammen und fiehen in bem Berhaltniß zu einanber, bag man ohne bie Tugenb in ber praftischen Erfennts niß nicht gut fein, ohne die fittliche Augend aber die Aus gend in ber prattifchen Ertenntnig nicht befigen tann "). Sittliche Tugend alfo geht ber Erkenntniß, bie Erkenntniß aber ber vollkommenen Augend voraus. Auf biefen Unterfcied führt Ariftoteles auch bie berühmte Frage gurud, ob nur eine Angend fei ober viele Augenben; benn von Ras

<sup>1)</sup> Ib. I, 2 fin. did dei rois idean hydan nalois ron nech nalois nal dinalem nal öles rois noltrinois anouacheror luntides. act yète roi oris —— è de roiouros à lyes à labor in depart pass passes. Ib. X, 10, rou de nalou nal es il adoit passes oid errolas lyouare dyeuaros orres.

<sup>2)</sup> Ib. X, 10.

<sup>5)</sup> Ib. VI, 13. ούχ οδόν τε άγαθὸν εἶναι πυρίως ἄνευ φρονήσεως, οὐδὲ φρόνιμον ἄνευ τῆς ἡθιπῆς άρετῆς.

tam find ibm viele Tugenbert, indem viele nachrliche Eriebe 34 Attlichen Sandlungen unterfcieben werben maffen und nicht ein Seber gir allem Sttlichen Santhungen von Batist gleich geschiell ift; die vollendete Augend aber ift ihm bod nur eine, weil fie nur in bet praftifden Ertenntnig bes Suten gegründet ift und baber obne biefe Ertemetnis Diemanb wahrhaft ingenbhaft fein tann '). Wie aber tarin man etwas iben, the es vorbatiben ift? Um bie Schwierigheit biefer Frage ju lofen, macht Mriftoteles aufmertfan auf bie Met, wie and bie Rhnfte vom tine gentt werben. 3er ber liebung ber Dufft und ber Baufung werben wir Dufiter und Baufunftler. Es ift wohl ein Unterschieb gwifchen ber funftlerifchen und ber fittlichen Mebung, febent mit jener augleich bie Munit vorbanden ift, während mit ber fittlichen Uebung nicht zugleich die wahre Angend fich vorfindet, bette es gebort gie biefer außer bent richtigen Abien auch bie vernimftige Gieficht und bie Abficht, bes Guten wegen bas Gute gu thun, enblich auch bie fefte unb umumfibgliche Sicherheit fint Banbelte, melche init burch ein oft wiederholtes fittliches Sanbein gewonners werben Lann "); aber boch ertlart es fic aus ber Bermanbischaft bes fittlichen mit bem kingflerischen Abun, wie man impenthafte Thaten vollbringen tonne, ohne bie Tugend gu befigen. Ginen gemeinschaftlichen Ursprung nemlich baben Die tugenbhaften und die funftlerischen Thaten in einem allgemeinern Grunde, welcher beswegen auch nicht ethis fder, fondern phyfifder Art ift. Gie entipringen aus ei-

<sup>1)</sup> L. L.

<sup>2)</sup> Ruh. Nio, II, S.

nem natürlichen Bermogen, welches uns gur Thatigfeit antreibt. Bon Ratur find wir baber geneigt, folche Thatigfeiten au üben, weil wir von Ratur unfer Wert au volls bringen ftreben, benn bie Tugenb und bie Ratur find bie genaueste und beste Runft ), und nachbem wir fie oft . geubt baben, entsteht uns baraus eine Gewohnheit, fie au üben, welche ber Grund ber tugenbhaften Festigkeit wird; benn was oft geschieht, wirb gur Ratur "). Daber fommt es auch, bag wir bie tugenbhafte, fo wie bie lafterhafte Fertigfeit anfangs imminferer Gewalt haben; wenn fle aber erft fich ausgebilbet hat, bann haben wir fie nicht mehr in unserer Gewalt. Durch brei Dinge also wied ber Menfch gut, burch Ratur, burch Gewöhnung und burch Bernunft "). Der Unterschied biefer Ansicht von ber Cofratischen liegt hauptsachlich barin, bag Ariftoteles bie Entwicklung ber Wernunft von einer frubern naturlichen Ents widlung abhängig macht und beswegen bas Sittliche nicht in einen fo ftrengen Gegenfat gegen bie Ratur ftellt, als Sokrates. Das fittliche Sanbeln erscheint ihm baber auch nicht als eine Folge ber vernünftigen Einficht, sonbern bie vernünftige Einficht als eine Rolge bes fittlichen Sandelns. Davon hangt es naturlich ab, bag er ben Ginfing ber

Ib. c. 5. ή δὲ ἀρετή πάσης τέχνης ἀπριβεστέρα καὶ ἀμείνων ἐστίν, δισπερ καὶ ἡ φύσις.

<sup>2)</sup> Ib. c. 1. οὖε' ἄρα φύσει οὖτε παρὰ φύσεν ἐγγένονται αἰ ἀρεταί ἀλλὰ πεφυκόσε μὲν ἡμῶν ἀξξασθαι αὐτάς, τελειουμένοις ἀὲ διὰ τοῦ ἔθους. Do mem. 2. ἄσπερ γὰρ φύσες ਜ̃όη τὸ ἔθος — τὸ ἀὲ πολλάκες φύσεν ποιεί.

<sup>5)</sup> Pol. VII, 18. άλλά μὴν ἀγαθοί γε καὶ σπουδαῖοι γίνονται διὰ τριῶν τὰ τρία δὲ ταῦτά ἔστι φύσις, ἔθος, λόγος.

Ermahnung, bes Unterrichts und ber richtigen Erkenntnis bes Suten auf die Hervordringung ber Augend nur sehr gering findet.

Inbem num bem Ariftoteles bas Ethische mit bem Physischen in einer febr naben Werwandischaft fieht, tritt ibm auch bas Beburfniß hervor, in mehrern Punkten bie Grengen zwifden beiben burch eine genauere Unterfcheibung an bestimmen. Er bemertt in biefer Begiehung, bag Ingend und gafter allein ber fittlichen Schabung unterliegen, bag aber vom Lafter zu unterscheiben fei bie thierische Robbeit (Inquirns), fo wie von ber Tugend bie gottabnliche Sandlungsweise, welche mehr als Augend ift '). Es bradt fich bierin bie Anficht aus, bag bie Ethit nur mit bem Menfchlichen fich ju beschäftigen habe; jugleich aber außert fich barin auch bie Meinung, bag felbft in ben Menfchen viele Thatigfeiten vortommen, welche ber fittli= den Schatung nicht unterworfen find, wie benn Ariftotes les unter ben Barbaren vorzüglich viehische Luste bieser Art gut finden glaubt, andere Erscheinungen abnlicher Bebeutung auch von Krankheiten und Werftummlungen ableis tet, ja felbit übermäßige gurcht und bie viehischen Belufte eines Phalaris als etwas Raturliches, ber fittlichen Schabung nicht Unterworfenes anfleht \*). Noch mehr zeigt fich bies in feiner Unterscheibung ber Enthaltsamfeit (dynpareia) von der Tugend und der Unenthaltsamfeit (augaola) vom Lafter; benn ba biefe gar nicht außer bem Bebiete bes Menfcblichen liegen, fo fcheinen fie auch um

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VII, 1; mage, mor. II, 4; 5.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VII, 6.

fo leichter ber fittlichen Godigung unterworfen werben ju tonnen. Bu biefer Unterscheibung aber führt ihn bie Berudfichtigung theils folder Gemuthezuftanbe, in welchen bie Wernunft nicht Berr ift aber bie Leibenfchaft ober über bie Begierbe, theils folder, in welchen wir auch bei fcbiechten Begierben boch fie überwinden. Golde Buffande fchelnen bem Artfloteles beffer gut fein als bas Lafter, fchlechter aber als bie Angend; benn bei bem Unenthalisamen ift wenigstens ber Grund bes fittlichen Sanbelns, bie Bernunft, nicht verborben und baber bereut auch ber Unentbaltfame feine Ahaten; ber Enthaltfame bagegen ficht bem Augendhaften barin nach, bag bie bofen Wegierben in ibm noch nicht erstorben finb \*). Diether rechnet Ariftoteles. euch bie fittliche Schwache ober Beichlichkeit, fo wie bie Beftigfeit, welche ben einmal gefaßten Entidlug nicht fabren laffen will, auch bie Geneigtheit jum voreiligen Sanbein, und für alle biefe Erfcheinungen will er bas fittliche Maag nicht anerkennen. Offenbar schränft er hierin bas Bebiet bes Ethischen gu febr ein, und gwar in berfelben Richtung, in welchem er auch bem Ingenbalter bes Menfichen bas fittliche Sanbeln ganglich abspricht, weil in bie-

<sup>&</sup>quot;) Eth. Nic. VII, 11. 8 re yao kynoathe oloe under naoù tor lovor did the amuarinde advine nouser nat d auipour did d udr know, d d' our know quilag kniduulage
nat d udr roiouroe oloe uh haeavai naga vor lovor, d d' oloe
haeavai, dild uh kyravai. Iv. c. 9. ourde kanr d dingarine
belriar ros dividation, oudh pasiling dinlage. saifesas yko và
belriaror, h dorh. Iv. 8; magn. mor. II, 6. Ungenau ist es,
wenn Uristoteles zuweilen die kynoareia eine Augend ober die
dingaria ein baster neunt, z. B. oth. End. II, 7. Neberhaupt
ist er in diesen Untersuchungen nicht sehr genau.

seit die Vermenft sich noch nicht ausgebildet habe. Wir mussen demerken, daß diese Ansicht die roben und unscheindaren Ansänge des Sistlichen ganz außerhald des Gebietes der Ethik verlegt und daher in Sesahr gerakth, die ausgebildete Vernunft im Sittlichen sast nur zu dem Erzeugnisse eines nicht sittlichen Vorganges zu machen. Wir sinden aber auch dieses Versahren des Aristoteles ganz in Uebereinstimmung mit seiner Wichtung in der Philosophie überhaupt. Denn so wie er darauf ausging, das in der Ersahrung Anschauliche zu erkläten, so war auch die Reigung in ihm vorhanden, das Sittliche nur da in der Untersuchung zu versolgen, wo es demerkdar und ausschaulich hervortritt; die kaum merklichen Ansänge dessehe zieht er lieber in ein anderes Gebiet.

Punkten zu verfolgen, und überdies die allgemeine Form zu bestimmen, in welcher er das Natürliche von dem Sittlichen abscheidet. Um von dem Leztern zu beginnen, so bezeichnen ihm diese Grenze die Wegrisse dessen, was nur aus leidenden Zuständen (nadoc), und was vermittelst einer ausgedildeten Sitte (hdoc) von und geschieht. Das Erstere ist ein Natürliches, das Andere ein Sittliches. Daber setzt er das Leben nach den leidenden Zuständen oder nach dem sinnlichen Sindruck und Aried dem ethischen Leben entgegen "). Sin leidender Zustand aber in sittlis cher Beziehung heißt ihm eine sede Stimmung der Seele, welcher Lust oder Unlust solgt, wie Wegierde, Jorn, Furcht, selbst Liebe, Haß, Sehnsucht, Mitleid, Neid und Anderes

<sup>\*)</sup> Eth. Nie. X, 10 unb fonft,

bergleichen '). Daß wir folche Gefühle, um uns biefes Ausbrucks ju bebienen, in uns haben, barüber konnen wir nicht gelobt ober getabelt werben, baburch find wir nicht gut ober ichlecht; fie find alfo feiner fittlichen Schatung unterworfen. Daffelbe folgt auch baraus, bag wir ohne Absicht in biefe Stimmungen gerathen und bag fie Bewes gungen unferer Geele find, aber nicht Befchaffenheiten berfelben 2). Doch fleht bie Augend in ber genauesten Berbinbung mit ihnen; benn es ift nicht fittlich gleichgultig, wie wir und zu ihnen verhalten, indem bas richtige Daas in Burcht und Ruhnheit, in Begierbe, Mitleib, Luft und Unluft verfehlt werben fann 3). Es wird also bier vorausgesett, bag wir über unfere leibende Buftanbe auch Gewalt haben und fie balb jurudbrangen, balb icharfen, überhaupt aber mäßigen konnen. Dun ift es aber flar, wie miglich bas Geschaft ift, zu bestimmen, wo eine solche Maßigung ber leibenben Buftande ichon begonnen habe und wo bagegen bie robe, von ber Wernunft weber gebilbete noch verbilbete Matur biefer Buftanbe vorhanden fei. Daber finbet es auch Ariftoteles nothig, am Schluffe feis ner Untersuchung über bie Tugenben, welche unmittelbar auf bie leibenben Buftanbe fich beziehen, noch Giniges über folde Maßigungen ber leibenben Buftanbe ') hinzuzufügen,

Ib. II, 4. λέγω δὲ πάθη μὲν ἔπιθυμίαν, ὀργήν, φόβον, θράσρε, φθόνον, χαράν, φιλίαν, μἴσοε, πόθον, ζῆλον, ἔλεον, ὅλως οἶς ἔπεται ἡδονὴ ἢ λύπη. Eth. Kud. II, 2; 4; magn. mor. I, 7.

<sup>2)</sup> Ll. II.

 <sup>8)</sup> Eth. Nic. II, 5; eth. Eud. II, 2; magn. mor. I, 8.

<sup>4)</sup> Eth. Kud. III, 7 in. μεσότητες παθητικαί.

welche nach seiner Ansicht ber Tugend nahe verwandt sind, aber doch mit der Tugend nicht verwechselt werden sollen. Dahin zählt er die Schaamhastigkeit, die Rechtsliebe (verwechs), welche Reid und Schadenfreude slieht, die Liebe, welche zwischen Feindschaft und Schmeichelei steht, die Winte, welche weder hochmuthig, noch übergefällig ist, die schlichte Wahrheitsliebe und mehrere andere solcher Auszbildungen der Sesinnung '), von welchen wir in der That nicht recht begreisen würden, wie Aristoteles in ihnen den sittlichen Sehalt verkennen konnte, wenn wir nicht auch hierin seine Neigung sänden, nur in einem beschränkten Kreise der menschlichen Entwicklung das Sittliche zu suchen.

So stellt sich bas Berhältniß ber Ethik zur Physik nach der Ansicht bes Aristoteles bar. Darin liegt zum Theil auch schon ausgebrückt, wie das Logische nicht wesniger an das Ethische sich anschließt. Durch das Hansbeln aus den leidenden Zuständen heraus und durch die daraus sich bildende Sewöhnung soll die physische Augend entstehen und an diese die sittliche sich anschließen, indem die vernünstige praktische Einsicht zur Sewöhnung hinzutritt. Da bildet sich denn aber die vernünstige praktische Einsicht auf dieselbe Weise, wie auch die wissenschaftliche. Sie erzeugt sich, wie wir sahen, in der Form eines Schlusses; das Begehren und das Veradscheuen ist ein Bejahen und ein Berneinen. Aus dem ostmaligen Erfahren entsteht uns die Wissenschaft, indem die Gedanken allmälig zum

Sth. Nic. IV, 15; eth. Eud. III, 7; magn. mor. I, 27 — 85.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VI, 2.

Stehen kommen; so auch aus dem oftmaligen Ersahren der richtigen Sandlung entsteht und die richtige praktische Einsicht, indem das aufangs aus den simulichen Eindrücken hervorgehende, leicht bewegliche Pandeln zu einer sesten Gewohnheit in uns gelangt.

Je naher nun hiernach die praktische Einsicht mit der theoretischen Wermunft sich verwandt zeigt, um so auffals lender ist es, daß Aristoteles doch die wissenschaftliche Thäs tigkeit aus dem Areise der ethischen Untersuchung ausschließt. Es ist dies ein ganz ahnliches Bersahren, wie das in Besziehung duf die physischen Augenden. Deun so wie die physischen Augenden Deun so wie die physischen Augenden der sittlichen Betrachtung nicht untersworfen werden, weil sie dem Renschen nicht eigenthums lich sind und unter der menschlichen Ausbildung stehen, so wird die Beisheit, oder die Vernunft und die Wissenschaften schaft. aus einenschlischen Geschick siehe und beswegen mit der eigenthumlichen Wisiksamkeit des Menschen nichts zu thun hat. Zwar ist

<sup>1)</sup> Ib. c. 12. ἐπ τῶν καθ ἔκαστα γὰρ τὸ καθόλου. τούτων οὐν ἔχειν δεῖ αἴσθησιν αὕτη δ' ἐστὶ νοῦς. διὸ καὶ φυσικὰ δοκεῖ εἶναι παῦτα' καὶ φύσει φοφὸς μὰν οὐδείς, γνώμην
δ' ἔχει καὶ σύνεδιν καὶ νοῦν. σημεῖον δ' ὅτι καὶ ταῖς ἡλικίαις οἰόμεθα ἀκολουθεῖν. καὶ ἡδε ἡ ἡλικία νοῦν ἔχει καὶ
γνώμην ὡς τῆς φύσεως αἰτίας οῦσης. διὸ καὶ ἀρχὴ καὶ τέλος
νοῦς. ἐκ τούτων γὰρ αἰ ἀποδείξεις καὶ περὶ τούτων. ὥστε
δεῖ προςέχειν τῷν ἔμπείρων καὶ πρεσβυτέρων ἡ φρονίμων ταῖς
ἀναποδείκτοις φάσεσι καὶ δόξαις οὐχ ἡττον τῷν ἀποδείξεων'
διὰ γὰρ τὸ ἔχειν ἐκ τῆς ἔμπειρίας ὅμμα ὁρῶσι ὁρθῶς.

<sup>2)</sup> Magn. mor. 1, 85; eth. Nia. VI, 7. δσέ εξη αν ή σοφία νοῦς καὶ ἐπιστήμη καὶ δισκερ κεφαλήν ἔχουσα ἐπιστήμη τῶν τιμιωτάτων.

fie ibm eine Augend'); aber bas weife Leben ift bober als bas Leben nach menfchlicher Beife, und nicht als Menfchen leben wir es, foubern als folde, welchen etwas Gottliches beimobat "). Da nun bie Cthik ober bie Pos litit es mur mit bem Menfchen gu thun bat, fo wurde fie auch fireng genommen mit ber Beisheit es nicht gu thun haben; affein ba biefe boch eine Bugenb und mit ben übeis gen Augenden in ber Geele gusammen ift, ber Philosoph aber auf Mes bliden muß, was mit feinem Gegenstande in Demfelben zusammentrifft, fo fcheint es zwecknäßig, auch Die Unterfrichung fiber bie Weisheit bier nicht außer Acht gu laffen "). So bittet fich Ariftoteles bie Erlaubniß aus, in ber Ethit über bie Woisheit zu fprechen, als über einen ber Ethil fremben Gegenftanb, und fchaltet blefe Unterfus chungen eben fo ein, wie bie Untersuchungen über bie phys fifchen Augenden sund Bafter, eben wur um bie Grengen bes Sthiften ju bezeichnen.

Doch genug ftellt er bie Weishaft ober bie theoretische

<sup>1)</sup> Magn. mor. I, I.; rhet, I, 9; eth. Nic. I, 18 fin.; eth. Bud. II, 1. Danit fcheint nicht zu fibrenen magn. mor. I, 5.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. X, 7. δ δε τοιούτος ων μίη κρεέττων βίος, η και ωνθρωπον οι γάρ η ανθρωπός έστιν, ούτω βιώσεται, ελλ. ή δεζόν τι έν αύτῷ ὑπάρχει.

B) Magn. mer, i, 86. ἀπορήσειε δ' üν τις καλ δαυμάσειε, διὰ τι ὑπλο ἡθῶν λίγοντες καλ πολιτικής τινὸς πραγμασειε, ὑπλο σοφίας λέγομεν. ὅτι ἴσως γε πρῶτον μὸν οὖτ ἀλλοτρία δόξειεν ἂν είναι ἡ ἐπέψις ἡ ὑπλο κὐτῆς, εἴπερ ἐστιν ἀρετή, ὡς φαμεν' ἔτι δ' ἔσως ἐστλ φιλοσόφου καλ περλ τούτων λέγειν' ἔστι δὲ καλ ἡ σοφία ἐν ψυχῷ λόγομεν, περλ ἀπάντρίως ὑπλο ψυχῆς ποιούμεδα τοὺς λόγους.

Tugend ber Geele. Es wird beutlich genug von ihm ausgesprochen, bag nur ber Weisheit wegen bie übrigen Tugenben finb. Er fest auseinanber, bag bie Thatigfeit bes volltommeuften Theils ber Seele, b. h. ber Bernunft, auch bie vollkommenfte Abatigkeit fein muffe und bag wir bess wegen vorzüglich nach ihr zu ftreben haben. Gie gewähre auch die ftetigfte Gludfeligkeit, indem wir in einer weniger unterbrochenen Folge bie Bahrheit als bie praftische Thatigfeit verfolgen tonnten. Das Schauen ber Babrbeit gewahre die größeste, die reinste und sicherste Luft, am meis ften mobne bem theoretifchen Leben Gelbftgemugfamfeit beig benn ber Beife vermoge ju fchauen, auch wenn er für fich allein ift, bas prattische Leben aber verlange eine Gefellfchaft, in welcher es gefchebe. Das theoretifche Leben werbe ferner nur feinetwegen geliebt, bas Sanbein aber beziehe fich immer noch auf etwas außer ihm. Endlich fcheine auch bie Gludfeligfeit am meiften in ber Dufe gu befteben und biefe tomme allein bem beschaulichen Leben gu, mabrend im prattifchen und politifchen Leben alle Thatig= feiten ohne Dufe find und nach einem 3wede ftreben, also nicht ihrer felbst wegen gewählt werben konnen \*).

<sup>&</sup>quot;) Kth. Nic. X, 7, δοπεί δὲ ἡ εὐδαιμονία ἐν τῆ σχολή εἶναι ἀσχωλούμεθα γάρ, ἴνα σχολάζωμεν. — εἰ δὴ τῶν μὲν κατὰ τὰς ἀρετὰς πρόξεων αῖ πολιτικαὶ καὶ πολεμικαὶ κάλλει καὶ μεγέθει προέχουσιν αὐται δὲ ἄσχολοι καὶ τέλους τινός ἐφίενται καὶ οὐ δὶ αὐτάς εἰσιν αἰρεται ἡ δὲ τοῦ νοῦ ἐνέργεια σπουδή τε διαφέρειν δοκεί θεωρητική οὖσα καὶ παρ αὐτὴν οὐδενὸς ἐφίεσθαι τέλους ἔχειν τε ἡδονὴν οἰκείαν. — εἰ δὴ θεῖον ὁ νοῦς πρὸς τὸν ἄνθρωπον καὶ ὁ κατὰ τοῦτον βίος θεῖος πρὸς εὸν ἀνθρώπινον βίον. χρὴ δὲ οὺ κατὰ τοῦτ παρανοῦντας ἀνθρώπινα φρονείν ἄνθρωπον ὄντα, ἀλλ' ἐφ' δσον ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν πρὸς τὸ ζῆν δου ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν πρὸς τὸ ζῆν δου ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν πρὸς τὸ ζῆν δου ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν πρὸς τὸ ζῆν δου ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν πρὸς τὸ ζῆν δου ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν πρὸς τὸ ζῆν δου ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν πρὸς τὸ ἔνοῦς διον ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν πρὸς τὸ ἔνθονοι ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν καὶ δὰ τοῦν καὶ διαντὰ τοῦτον βίον. Χρὴ δὲ οὐ κατὰ τοῦτον βίον ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν κοῦτον καὶ διαντὰ τοῦτον βίον ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ ἄπαντα ποιείν κοῦτον καὶ ἐναντὰ τοῦτον βίον ἐνδίχεται ἀπαθανατίζειν καὶ διαντὰ ἐνδιαντὰ ἐνδι

Diermit ftimmt es überein, bag bie Staatseinrichtung auf Die Muffe binguarbeiten babe, bamit in ihr bie Philosophie fich ausbilden konne ), und bag mir bie Wahl und ber Befit ber naturlichen Guter, welche bas Schmien Gottes bewirken, bie beste Babl und ber beste Befig fei 1). foteles vergleicht fogar bas Berhaltnif ber praktifchen Ginficht gur Beisheit mit bem Berbaltniffe eines Sausverwalters zu feinem herrn. Go wie jener gut forgen habe, daß die nothwendigen Dinge im Saufe wohl beftellt wurben, bamit biefer Duge gewinne, fur bas Schone und Sute ju forgen, fo auch folle bie prattifche Ginficht auf bas nothwendige Sanbeln und auf die Ordnung ber leis benben Seelenzuffanbe ihren Bleiß wenben, bamit bie Weis: beit Duge gewinne, ihr Wert zu vollbringen . Sierin fpricht fich nun offenbar bie herrschenbe Liebe bes Ariftotes Les für bas theoretische Leben aus; bas praktifche Leben erfcheint nur als Mittel fur bie wiffenschaftliche Musbildung.

Um fo mehr aber muß man fich wundern, bag er nicht auf biefes Biel feine ganze Ethik hinwendete und ihr

πατά τὸ πράτιστον τῶν ἐν αὐτῷ ' èt yào καὶ τῷ ὄγκῳ μιπρόν ἔστι, δυνάμει καὶ τιμιότητι πολύ μᾶλλον ὑπερέχει πάντων.

<sup>1)</sup> Polit. VII, 14; 15.

<sup>2)</sup> Eth. End. VII, 15 fin. ητις οὖν αΐρεσις καὶ κτησις τῶν φύσει ἀγαθῶν ποιήσει τὴν τοῦ θεοῦ μάλιστα θεωρίαν, ἢ σώματος ἢ χρημάτων ἢ φίλων ἢ τῶν ἄλλων ἀγαθῶν, αῧτη ἀρίστη καὶ οὖτος ὁ ὅρος κάλλιστος.

<sup>3)</sup> Magn. mor. I, 85 fin. οὐτω καὶ ὁμοίως τούτῳ ἡ φρόνησις ἄσπερ ἐπίπροπός τίς ἐστι τῆς σοφίας καὶ παρασκευάζει ταύτη σχολην καὶ τὸ ποιείν τὸ αὐτῆς ἔργον, κατέχουσα τὰ πάθη καὶ ταῦτα σωφρονίζουσα.

baburch eine gang anbere Beftalt gab, als fie jett erhals ten bat, wo er bas theoretische Leben nur nebenbei ermabnt, ohne feine Entwicklung ju zeigen ober gu erörtern, wie bas prattifche Leben auf biefen 3wed in allen Rudfichten binftrebe. Die Grunbe, welche er fur biefe Beschrankung feis ner Ethit anführt, geben uns eben teinen genügenben Auffchluß. Den vernunftigen Theil ber Geele theilt er wieber in grei Theile, von welchen ber eine mit bem fich beschaftige, was nicht anders fein tann, ber andere aber bas. was moglicher Beife anbers fich verhalten tann, gu feis nem Gegenstanbe habe '). Rur mit biefem, meint er, konne die sittliche Berathung fich beschäftigen, ba Riemand über bas, mas nicht anbers fein tonne, fich berathen murbe; ba nun aber bie Biffenfchaft und bie Beisheit nur mit bem, was nicht anbere fein tonne, es gu thun habe, fo tonne fie auch tein Gegenstand ber fittlichen Untersuchung fein \*). Allein es ift offenbar, daß Ariftoteles hierbei vergist, daß auch bie wissenschaftliche Thatigkeit, felbft wenn wir zugeben wollten, baß fie nur auf bas Nothwendige und Ewige fich beziehe, boch in ber menfchlichen Seele nur ein Mogliches ift, und beswegen gefragt werben tann, ob und wie ber Denich mit ibr fich beschaf= tigen folle. In ber allgemeinen Anficht bagegen, welche Ariftoteles von ber Ethit hat, liegen allerbings Brunbe, weswegen ihm bie miffenschaftliche Thatigteit nur bie Grenze bes Sittlichen bezeichnet. Denn aus ber gangen Geftalt

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VI, 2. τὸ ξπιστημονικόν μης τὸ λογιστικόν.

<sup>2)</sup> I., l. ούθελς όξ βουλεύεται περί τῶν μἢ ἐνότχομένων ἄλλως ἔχειν. lb, c. 13. ἡ μέν γὰρ σοφία ούθὲν θεωρεῖ, ἔξ ών ἔσται εὐδαίμων ἄνθρωπος οὐδεμιᾶς γάρ ἐστι γενέσεως.

feiner Lehre ift es flar, bag er in ber Ethit nur mit bem fich beschäftigen wollte, was von unferer innern vernunfs tigen Ausbildung ausgehend in ein außeres handeln ausfcblagt. Darum fieht er bie Ethit als einen Theil ber Politit an; barum bat fie zu ihrem Gegenftanbe bas Dans beln, nicht bie innere Entwicklung ber Bernunft. zwei entgegengefehten Seiten aber wird haburch feine Ethif Denn auf ber einen Seite fallen besmegen beidrantt. außer ber fittlichen Schabung alle bie Arbeiten bes Menfchen, welche nicht unmittelbar eine innere Ausbildung begweden, fonbern nur ein außeres Wert, obgleich auch biefe unter ber Berrichaft bes prattifden Gebantens fteben ), ja felbft bie Ausbilbungen ber Seele, welche ben iconen Runften jum Grunbe liegen, obgleich fie jur Reinigung ber leibenben Buffanbe bienen follen "). Auf ber anbern Seite aber wird die Untersuchung ber wiffenschaftlichen Entwidlung ber Ethit entgogen. Alle biefe Befdrantungen geben aus ber Unficht bervor, welche Ariftoteles von bem menschlichen Leben bat. Diefes ift nicht bloß, wie bie Thiere, gur Befriedigung bes Beburfniffes burch au-Bere Berte bestimmt, aber auch ebensowenig gur gottlichen Bollenbung. Der Meufch ift nur ein im Bangen wenig bedeutender Theil ber Welt in biefer fleinen und untergeorbnieten Sphare unter bem Monbe; er tann baber auch nur in einem fleinen Daafftabe bas Gottliche fich aneignen und muß mit bem praftifchen Leben als bem eigens thumlichen Rreife feiner Thatigfeit fich begnügen.

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VI, 2. αυτη γάρ (sc. πρακτική διάνοια) καὶ τῆς ποιητικής ἄρχει.

<sup>2)</sup> De arte poêt. 6.

Wenn bies nun als ein Mangel feiner Ethit angefehn 'werben muß, baf fie nur mit einem Theile ber vernunftis gen Ausbildung fich beschäftigt, fo ift bie Strafe bafür auch nicht fern und außert fich beutlich genug in bem Schwanken bes Ariftoteles über bas Berbaltnig bes Sitts lichen zur Wiffenschaft. Auf der einen Seite nemlich, inbem er bas prattifche Leben aus fich als alles Sittliche enthaltenb begreifen will, muß er auch ben praftischen 3med als bas Gute betrachten, welches nur feinetwegen · geschieht. Dies ift die herrschende Anficht in feiner Ethit; bie praktifche Thatigkeit unterfcheibet fich eben baburch von ber funftlerifchen , baß fie feinen 3wed außer fich bat ); bie prattifche Einficht ift ihrer felbft megen gu mablen ); bas Schone und Gute ju vollbringen, gebort zu bem, nach welchem an und fur fich wir ftreben follen ). Muf ber anbern Seite aber haben wir boch gefeben, bag, wenn bas prattifche Banbeln mit ber wiffenfchaftlichen Entwicklung in Bergleich tommt, Ariftoteles feiner Reigung nicht wis berfteht, bas erftere nur als ein Mittel jum lettern gelten gu laffen.

Dies ist ber Standpunkt, von welchem aus Aristotes les das Sittliche betrachtet. hat man ihn gesaßt, so bies ten die einzelnen Lehren seiner Ethik keine große Schwiestigkeiten dar. Sie lassen sich auf wenige einsache Begriffe zurücksühren und zeigen im Ganzen den mäßigen Sinn

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VI, 2. ή γὰς εὐπραξία τέλος. Ροἔτ. 6. τὸ τέλος πράξές τές έστιν.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VI, 18.

S) Eth. Nic. X, 6. th yèp xald xal enoudala noûttere toe di' abià alpetoe.

bes Mannes und seine Abpeigung gegen alle Uebertreisbungen, welche sich hauptsächlich barin bekundet, daß er so viel als möglich nach allen Seiten die Elemente bes wenschlichen Lebens versolgt, so weit sie anschaulich in seisner Zeit und in seinem Bolke vorliegen. Um zwei Hauptsbegriffe aber, welche schon in der Platonischen Ethik hersvorgetreten waren, drehen sich seine Untersuchungen, um den Begriff des sittlichen Gutes und um den Begriff der Tugend. Der erstere steht, wie billig, an der Spitze seisner Ethik.

Alle Künste streben nach etwas Gutem; nach einigen Sutern aber streben wir nur, um burch sie etwas Anderes zu erhalten; zuleht jedoch muß es auch etwas geben, nach weichem wir nur seinetwegen streben, ein Gutes schlechthin ober ein Bestes, bamit das Streben nicht in das Unendliche gehe und das Begehren nicht leer und verzgeblich sei ). Wenn wir jedoch unsere Handlungen nach dem Maaßstabe des Guten einrichten wollen, so kommt es nicht darauf an, das Gute überhaupt zu suchen, sondern mur das menschlich Gute, oder das Gute, welches für den Menschen aussuhrbar ist.). Im Namen ist man nun über dieses wohl einig; man nennt es die Glückseligkeit.); was aber die Glückseligkeit sei, darüber herrscht

<sup>1)</sup> Eth. Nic. I, 1. εδ δή τι τέλος έστι των πρακτικών, δ δι' κύτο βουλόμεθα, τὰ ἄλλα δὲ διὰ τοῦτο, και μὴ πάντα δι' ἔτερον αίρούμεθα (πρόεισι γὰρ οῦτω γ' εἰς ἄπειρον, ῶστ' εἰναι κενὴν και ματαίαν τὴν δρεξιν) ' δῆλον ώς τοῦτ' ἄν εἴη τὰγαθὸν και τὸ ἄριστον.

<sup>2)</sup> L. l. τὸ ἀνθρώπινον ἀγαθόν. Ib. 2. τὸ πάντων ἀκρότατον τῶν πρακτῶν ἀγαθόν. Ib. c. 4.

<sup>8)</sup> Eth. Nic. I, 2; eth. Eud. I, 1; magn. mor. I, 2.

Streit. Um biefen Streit gu entscheiben, ftellt Ariftoteles jundchft gewiffe Dertmale auf, welche in bem Begriffe bes bochften Gutes liegen. Das bochfte Gut ift etwas Bollfommnes; vollfommner abet ift bas, was feinetwegen, als bas, was eines Anbern wegen begehrt wird; fchlechthin vollkonnnen alfo ift bas, was allein feinetwegen be-Das vollfommene But ift auch etwas gebrt wird 1). Belbftgenugfames unb felbftgenugfam neunen wir bas, was getrennt von allem Uebrigen bas Leben wünfchenswerth macht und alle Beburfniffe erfullt; bies aber finbet nur bann ftatt, wenn es teinen weitern Bufat eines Gutes annimmt "). Doch 'ift hier immer nur von einer Bolltommertheit und Gelbftgenugfamteit, fo weit fie bem Menschen möglich ift, die Rebe. Daran wird man erinnert, wenn Ariftoteles bie Belbftgenugfamteit nicht in eis nem einfamen Leben fucht, weil ber Denfch ein politifches Befen ift "); noch mehr aber, wenn er im Berfolge feiner Untersuchungen barauf zurudgeht, bag man bas Wert eines jeben, welthes ein Wert und ein Banbeln bat, als fein Gut anfebn muffe und beswegen auch bas Wert bes Men-

<sup>1)</sup> Etk. Nic. I, 5.

<sup>2)</sup> L. l. το γάρ τέλειον άγαθον αυταρπες είναι δοπεί — το δ' αυταρπες τέθεμεν, ο μονούμενον αίρετον ποιεί τον βίον καὶ μηθενός ένδεα. — Ετι δε πάντων αίρετωτάτην (τήν εὐδαιμονίαν) μή συναριθμόυμενην. Unt ben Sinn δεε επείδευς τίχει συναριθμουμένην ειι δεβτίπιπει, δίεπε πακρι. ποτ. I, 2. τήν δ' εὐδαιμονίαν έπ πολλών άγαθών συντέθεμεν. ἐὰν δή τὸ βέλτιστον σποπών παὶ αὐτὸ συναριθμής, αὐτο αὐτοῦ Εσται βέλτιον — — τὰ δ' ἐξ ὧν ἀγαθών συγπείται σποπείν εὶ τοδί ἐστι βέλτιον, ἄτοπον · οὸ γάρ ἐστιν ἄλλο τι χωρὶς τούτων ἡ εὐδαιμονία.

<sup>3)</sup> L. I.

fibeit als bas Sut bes Menfchen. Inbent er nun aber bies gu beftimmen fucht, fiblieft er alles bas aus, was bem Menfeben mit anbein Wefen gentein ift, und bestimmt, bag mut fein eigenthumliches Wert zu vollbringen feine Gladfeligfeit fei. Daber totmet nicht nur bie ernahrenbe und bie empfindende Beele, sondern auch der theoretische Beeftand bierbei nicht in Anfchlag, bernt jene find bein Denfchen mit Pflangen und Thieren, biefer mit ben Gottern gemein, fonbern nur in bes prattifden Schatigfeit ber Greie, welche mit Wernunft gefchieht, besteht bas Wett imb bie Gthafeligteit bes Denfchen \*). Goll aber bie Giadfeligfeit volltommen fein, fo muß fie auch in ber vollfommenen prattifchen Thatigfeit in einem vollfommes , nen Leben besteben. Unter bem vollkommenen Leben verflett Ariftoteles aweleclei, theils die Ausbildung bes Lebens gu feiner traftigffen Entwicklungeftufe, theile auch ben Jufammenhang bes Lebens von Weginn ber praftifthen Abatigkett bis jun Love. Denn auf ber einen Geite, Miemand wird einen Knaben gludfelig preifen, außer nut etwa in hoffning auf feine Bufunft; auf bet anbern Seite aber, eine Schwalbe macht feinen Sommer und ein gludlichet Lag macht nicht bie Gludfeligkeit bes Le-

<sup>\*)</sup> Die Ahatigkeit des thtorttischen Berstandes wird vom Aristoteles nicht ausbrücklich ausgeschlossen, vielmehr scheint sie nach oth. Nia. I, 15; X, 7 in der menschlichen Glückseligkeit mit befaßt zu sein; doch ist die beständige Beziehung der Glückseligkeit auf das neuerder und den noderade plos hinlanglisher Beweis sür unsere Ansicht, welche nur die schnendende Darskellung des Atistoteles nicht überall sesthalt. Bergl. oth. Nia. I, 6; X, 8. al de rov durseren (se. Ek profig met ausards) überall auspronium und des prometend und des blog die nur aufrag nach des ausgeschliches.

bens aus, auch ift bas Wort bes Solon nicht ganz ohne Bebeutung, bag man bas Enbe bes Lebens abwarten musse, ebe man Jemanben gludselig preisen burfe.).

hierin verrath fich nun icon bie Unbeftimmtheit bes Begriffs, welchen Ariftoteles von ber Gludfeligfeit giebt. Denn die vollkommene Beit, burch welche hindurch die vollkommene Thatigkeit bauern foll, weiß er in ber That nicht gu bestimmen; fle bezeichnet ibm nur ben größern Theil bes Lebens. Er kann auch nicht einmal forbern, bag bie Gludfeligfeit in ber Birtfamteit bes thatigen Lebens ununterbrochen fei, inbem ja bie Erhofung und bie Rube immer wieber zwischen bie gludfeligen Beiten ber Thatigfeit treten muß, und baber in Bahrheit Jebermann bie Salfte feines Lebens in einem nicht gludfeligen Buftanbe verbringt \*), überbies aber auch mancherlei Storungen ber Thatigfeit burch unberechenbare hinberniffe ben Beften trefe fen tommen ). Es muß hieraus auch flar fein, bag Aris ftoteles zwar bie Gludfeligfeit bes Menfchen ihrem Befen nach in ber Thatigfeit ber Seele fucht und biefe als ein Gelbfigenugsames betrachtet, bag er aber boch die Entite-

<sup>1)</sup> Eth. Nic. I, 10; 11; eth. End. II, 1; maga. mor. I, 4. έπεὶ οὐν ἐστὶν ἡ εὐσαιμονία τέλειον ἀγαθὸν καὶ τέλος, οὐσὲ τοῦτο δεὶ λανθάνειν, ὅτο καὶ ἐν τελείφ ἔσται· οὐ γὰς ἔσται ἐν παιδί —, ἀλὶ ἐν ἀνδρί· οὐτος γὰς τέλειος οὐδ ἐν χρόνφ γε ἀτελεῖ, ἀλὶ ἐν τελείφ· τέλειος δ' ἐν εἴη χρόνος, ὅν ἄνθρωπος βιοῖ· καὶ γὰς λέγεται ὁςθοῦς παρὰ τοῖς πολλοῖς, ὅτι δεὶ τὸν εὐδαίμονα ἐν τῷ μεγίστα χρόνφ τοῦ βίου κρίνειν.

Kth. Nic. I, 18. δθεν φασὶ οὐδὲν διαφέρειν το ῆμισυ τοῦ βίου τοὺς εὐδαίμονας τῶν ἀθλίων. Magn. mor. I, 4; eth. End. II, 1.

<sup>3)</sup> Eth. Nic. X , 4. πάντα γάρ τὰ ἀνθρώπεια ἀδυνατεί συνεχοις ἐνεργείν.

bung ber Gludfeligfeit von anbern Gutern abbangig benten nruß. Bir wollen hierin die weise Dagigung bes Mannes nicht vertemmen, welche ihn abbalt, in irgenb einem befonbers abgefchloffenen Sute bas Gingige ju fuchen, mas bem Leben bes Menfchen frommt; bies barf uns aber boch nicht abhalten, auch von ber anbern Geite gu gefteben, bag ibm bas Biel bes Menfchen als ein foldes erfcheint, was nicht in ber Gewalt bes Menfchen allein liegt, fonbern von Bufalligfeiten abhangt und baber nicht genau beflimmt werben tann. Er billigt bie Gintheilung ber Guter, aus welchen bie Gladfeligfeit bervorgeht , in Gater ber Seele, bes Leibes und außerer Dinge. Und in ber That, bie beiben lettern Arten werben nicht eben färglich von ibm gemeffen. 3war meint er, maffige außere Sater genagten \*) umb bie geringern Gludsguter warben gum gludfeligen Leben eben teinen Ausschlag geben, nur große Sindefalle ober Ungludefalle maren hierbei in Anfchlag ju bringen; aber boch beburften wir ber Guter bes Leibes und ber außern Dinge als Mittel jur Gladfeligkeit; benn es fet ummöglich ober wenigstens nicht leicht, bas Schone gu thun, wenn man feine Beibulfe habe, inbem Bleles, wie burch Werkzeuge, burch Freunde, burch Reichtbum und durch politische Dacht bewirft werben muffe; Anderes verbuntele bie Gladfeligfeit, wenn wir es nicht befagen ober beffelben beraubt murben, wie eble Geburt, Schonbeit bes Korpers und Glud ber Kinber; ber Liebe unb Freundschaft beburfe ein Beber, mehr noch im Glad, ale im Unglud, benn allein mochte man boch nicht leben;

<sup>&</sup>quot;) Eth. Nic. X , 9 ia.

ċ

man muffe Jemanben haben, welchem man wohlthun, mit welchem man feines Gludes fich erfreuen, beffen Liebe unb Segenliebe man genießen tonne '). Diernach erfcheint alfo bas teben bes Menfchen nicht als ein felbftftanbiges, fondern, in einem größern Bufammenhange flebend, foll es von biefem feine Bokenbung erhalten. Wenn wie nun bebenten, bağ Artfloteles wohl eingefeben batte, bag Riemanb etwas ju thim imternehmen warbe, wenn et nicht Die Musficht batte, gu feitem Biele gu gelangen "), fo mochten wie wohl annehmen, bag es auch fit feitter Mu ficht gelegen babe, vorauszusegen, bie Bebingungen bee Gladfeligtelt, welche nicht in ber Gewalt bes Denfchen llegen, würden fich ihm boch anberswoher nothwendig etgeben, fobalb er es nur nicht an bem fehlen laffe, was - in feiner Gewalt liegt. Allein and in biefet Rutficht finden wir und nicht gang burch bie Meuferungen bes Aris ftoteles befriedigt. Er meint gwar, bie Menschen, welche vernünftig lebten, wurden auch ben Gottern am meiften freund fein und fo ihrer Fürforge theilhaftig werben und von ihnen bas empfangen, was fie ju ihrer Gluckeligfeit an außern unb torperlichen Gatern beburften ); alleite von ber anbern Seite finbet er buch mich, bag bie aufern und forpetlichen Guter eine Gache bes Glades find, und et fcheut fich, bie Bentheilung Diefer Guter auf Gott gutud. guffibren, weil er bebenft, ball fie nicht immer ben Guten

<sup>1)</sup> Rith. Nic. In 84 94 114 IX, 93 114 ath. Ead. II, 1; magn. mor. I, 5; II, 15; polit. VII. 1.

<sup>2)</sup> Met. II, 2. καίτοι οὐθεὶς ἂν έγχειρήσειεν οὐθέν πράττειν μὴ μέλλων ἐπὶ πέρας ήξειν.

<sup>3)</sup> Eth. Nic. X, 9; cf. ib. I, 10.

und Wurbigen gufallen, fonbern eben fo oft ben Unmerbigen, und beswegen findet er fich geneigt, vielturbr bie Ratur, welche ims ohne unfer Betonftfeit gur Erlangung bes Guten treibt, für ben Grund bes Gludes su bals ten "). Eximmern wir uns nunt, bag boch bie Natur nicht immer ihr Biel erreicht, sonbern juweilen febit, fo wurden wir wohl fagen muffen, bag es auch mit ber Erlangung ber Mittel zu unserer Gladfeligfeit gar nicht game ficher ftebe. Wir konnen nicht anbers, als auch bierin wieber bas Schwanken und bie Unficherbeis bes Ariftoteles erbliden, gu welcher er burch feine faft gut fongfante Berudfichtigung beffett, was antfere befchrantte Erfahrung auszusagen fcbeint, geführt wurde, und nur entschulbigen laffen fich biefe fchmantenben Teugerungen baburch, bag er bie Untersuchungen über bas, was bas menschliche hanbeln bebingt, als etwas anfieht, was bem Rreife ber ethis ichen Lebren freind ift "). In biefer Entschuldigung brieft fich jedoch auch nur bie Reigung bes Ariftsteles aus, burch eine allaufcharfe Granticheibe bie einzelnen Zweige ber Phis lofophie aus einander gut halten. Bir bemerken bierbei noch, bag bie Unbestimmtheit, in welcher Ariftoteles ben Begriff ber Silidfeligfeit aufgefaßt, ihren naturlichen Grund barin bat, bag er einen allgemeinen 3wed bes Sanbelns fucht, welcher fich bem Menfchen in biefem irbifchen Leben erfullen foll, b. b. eine Sache, welche gar nicht vorhanden ift. Wenn ingenduo, so batte Aristoteles biet. Urfach ge-

Eth. Nic. VII, 14; magn, mot. It, 8. εστιν οὐν ή εὐτυχία ἄλογος φύσις: ὁ γὰρ εὐτυχής ἔστιν ὁ ἄντυ λόγον ἔχων ὁρμὴν πρὸς τὰγαθὰ καὶ τούτων ἐπιτυγχάνων.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. I, 10 in.

habt, über ben beschränkten Kreis unferer Erfahrung bins auszubliden.

Durfen wir nun behaupten, bag Ariftoteles bie Befanbteile, aus welchen bie menfcbliche Gludfeligkeit fich erzeugen foll, nicht genugfam in ihrer nothwendigen Berdulpfung' nachgewiesen babe, fo finben wir bagegen, bag er ju größerer Befriedigung barauf binarbeitete, Die Beftanbtheile, in welchen die Gludfeligkeit befiehen foll, burch ein inneres Band zu vereinigen. Er fucht ben alten Streit ju schlichten, ob bas bochfte Gut in ber vernünftigen Thatigteit bestehe, ober in ber Luft. Mehr nur auf ber Oberfläche faßt er biesen auf, wenn er brei Arten bes Lebens unterscheibet, bas genugfachtige, welches auf Buft, bas politische, welches auf Augend, und bas wiffenschafts liche, welches auf Erkenntnig ausgebe, und wenn er biefer Gintheilung gemäß bas genußsuchtige Leben als ein thierisches verachtet, das politische als ein menschliches preift, bas wissenschaftliche endlich über bas menschliche Gefdid erhebt '). Denn bag in biefer Eintheilung nur von ben korperlichen Arten ber Luft bie Rebe fei, beutet er felbft an 2). Geine Absicht ift se überhaupt nicht, die Luft für bie Gludfeligfeit auszugeben; benn nicht jebe Luft fei begehrungswerth; es gebe auch eine ichlechte Luft?). Allein feine Reigung, ber Luft einen großen Berth beigulegen, bemerkt man boch balb, wenn man findet, baff er nicht ohne einige Parteilichkeit folde Arten ber Luft, welche

<sup>1)</sup> Eth. Nic. I, 3; eth. Eud. I, 4.

<sup>2)</sup> Eth. End. 1, 1. 6 '6' anoloverinds negl tag hours tag sometings.

<sup>3)</sup> Eth. Nic. VII, 13; X, 3; 5.

ber gemeinen Stimme nach fdimpflich finb, von unberborbenen Menfchen gar nicht Luft genannt wiffen will 1), und wenn er bie entgegengefette Anficht, welche alle Luft für schlecht halt, auch baraus zu erklaren versucht, bag man barauf gefehen habe, wie die Menge ber Menfcben gur Luft fich neige und ihr biene, wedwegen man fie jum Gegentheil ermuntern gu muffen glaube, benn fo werbe fie gum mitts lern Maage gelangen; boch bies Berfahren fei nicht gu billigen, benn bie Thaten wurben ben Worten widersprechen und die lettern alebann teinen Glauben finben "). gegen bemertte er nun, bag es nur fceinbar fei, wenn man in ber Luft ein hinderniß bes Guten zu finden glaube; vielmehr treibe fie gum Guten an, indem fie in bem Genuffe bes Guten entftebe und baber bas Streben nach luft auch ein Streben nach bem Suten fei "); nur fo viel tonne mit Recht gefagt werben, baf in bem Stres ben nach ber einen Luft ein Sinberniß fur bas Streben nach ber andern Luft liege, weil nicht' ju gleicher Beit verfcbiebene Buter genoffen werben tonnten "). Aber bieraus folgt benn auch, bag man bie Arten ber Luft unterscheiben muß, fo bag einige zu verwerfen finb, weil fie ein Sinbernig anberer werben, anbere bagegen vorzugieben, obgleich fie entgegengefette Arten ber Buft ausschließen. Dies beweift auch ber Unterschied zwischen Freund und Schmeichler, bies, bag Miemand bas Leben eines Kindes

<sup>1)</sup> Ib. X, 2; 5. τὰς μὲν οὖν ὁμολογουμένως αἰσχρὰς δῆλον εἰς οὐ φατέον ἡδονὰς εἶναι πλὴν τοῖς διεφθαρμένοις.

<sup>2)</sup> Ib. c. 1.

Β) Β. c. 5. συνωύξει γὰρ τὴν ἐνέργειαν ἡ οἰκεία ἡδονή.

<sup>4)</sup> Ib. VII, 15; magn. mor. II, 7.

mablen mochte, wenn auch bas Rinb, wie man glaubt, am meiften fich freuen follte, enblich bag Bieles uns begehrungswerth erfcheint, felbft wenn es teine Luft bei fich führen follte, fo wie bas Geben, bie Erinnerung, bas Wiffen umb bas tugenbhafte Leben. Aus allem biefen ift Mar, bag bie Luft weber bas Gute ift, noch eine jebe Luft begehrungswerth '). Um jeboch bie wahre Luft von ber scheinbaren unterscheiben zu können, muß man auf ben Begriff ber Luft gurudgeben. Ariftoteles beftreitet bie Uns ficht bes Platon, bag bie Luft ein Werben fei, indem er ihr feine Lehre von der Energie entgegenfett. Die Enft ift ihm nicht ein Werben, als welches nicht 3wed fein tann, fonbern ein 3wed und eine Energie, b. h. eine Thatigkeit, welche ihren 3wed in fich hat; fie ift bei einer jeben naturgemäßen Ausbildung (Pfic) 1) bie ungehemmte Energie, ober, um genquer ihr Befen gu bezeichnen, bie Luft befolieft ble Energie nicht als bie Ausbilbung, welche in ber Energie enthalten ift, fonbern als bas Biel ober ber

Bth. Dic. X, 2. ελομεθα γλο ων ταυτα, καλ εξ μή γένοις απ αυτών ήδονή. δει μέν ούν ούτε τάγαθον ή ήδονή, ούτε πάσα αίρετή, δήλον ξοικεν είναι.

<sup>2)</sup> Eth. Nia. VII, 13. où yàs persous etoir at hooral, add perd persons akon at hooral, add perd persons akon, all' krespen und relos. — — did und po unlist kun to aleonthr person appear eirat the hooral où ralid pallor leuteur erspent para de pour eleut de tou aloonthr dreundsour par douel de person cloriat eirat d' Eresor. Der Sinn des lestern ist: die Lust scheint ein Werden zu sein, well sie wahrhaft das Sute ist, d. h. die Energie; man verwechselt nemtich das Werden mit der Energie, da doch beide verschieden sind.

3med, welcher bingugekommen ift '). Desmegen ift fie auch nicht wie bas Werben ein Unpollenbetes, fonbern ein Sanges, in jeber Beit vollkommen und teines Unbern bebürftig, mas fpåter geworben ihre Form vollenben möchte; ja fie ift nicht in ber Beit, fonbern nur in bem Jett'), mit einem Worte fie ift eben nur ber Abichluf ober bas Enbe ber Thatigkeit. Deswegen meint auch Ariftoteles. fie bestehe mehr in ber Rube, als in ber Bewegung "). Es ergiebt fich hieraus von felbit, bag bie Luft bem Aris ftoteles nicht ein unthätiges Genieffen ift, fonbern fie ift ibm mit ber Thatigkeit ber Geele ungertrennlich verbunden, benn ohne Energie entfieht felne Luft und eine jebe Energie vollendet bie Luft \*); Thatigkeit und Luft find burch ein natürliches Band ungertrennlich verbunden und bilden in ihrer Bereinigung, wenn fie burch ein vollfommenes Leben bindurchgeführt werben, Die Gludfeligfeit. Auch Die Frage nach bem Unterschiebe amischen ber guten und mabren, und swischen ber schlechten und scheinbaren Luft entscheibet fich

Bth. Nic. X, 4. πελειοδ φὰ τὴν Ανεργειαν ἡ ἡδηνή,
 οὐχ κὸς ἡ ἔξις ἔνυπάρχουσα, ἀλλ' κὸς ἔπιγιγνόμενον τι τέλος,
 οἰον τοῖς ἀκμαίοις ἡ δρα.

<sup>2)</sup> B. 3.

Ib. VII., 15. and ident publica by heaptq both it is anyion.

<sup>4)</sup> Eth. Nic. X, 5 in. núregor de dia ihr hoorhr id für algebuesn fi dia ih für ihr hoorhr, aquisse en ih nagorii vorstetzbu uter yag tubisa quierem und xwooshedr od dexessur aven indorfi, näsar in eriquem valend fi hoorh. Die hier angeregte Brage wird von Aristeteles nirgends genauer untersucht; die Antwort liegt aber in selnem Begriffe der Gläckseligkeit, welche zugleich edialn und ednom-Ein ift. Ib. I. 8.

biernach auf einfache Beife. Denn fo wie Ariftoteles bie Gladfeligfeit in ber volltommenen menfclichen Thatigfeit fucht, die thierifche Abatigfeit bagegen berabfett und bie reine vernünftige Thatigfeit gwar nicht gang ausschließt, aber boch bem ethischen Sanbeln nicht gugabit, so muß er auch bie torperlichen Lufte verschmaben, bie Luft bes Ertennens gwar über Mies erheben, aber weniger ber menschlichen, als ber gottlichen Luft gugablen; als bie Luft aber, nach welcher bas fittliche Leben ju ftreben bat, bleibt ihm nur bie Luft im Genuffe bes vernünftigen und tugenba haften Banbeins übrig '). Daber hat ihm auch bie forperliche Luft baffelbe Werhaltnif jum fittlichen Sanbeln, welches ben außern Gutern gur Gludfeligfeit gutommt; wir muffen jene in unfer fittliches Streben mit aufnehmen, fo wie biefe, fo weit fie und nemlich nothwendig find, um ein ungehindertes Leben und eine ungehinderte Glud's feligfeit zu genießen. Die nothwenbigen torperlichen Lufte find auch teines Uebermaages fabig, weil fie eben nothwendig find ). Dahin muffen wir benn auch ferner bie Luft rechnen, welche uns aus bem Genuffe ber Liebe und ber Freundschaft entspringt; benn auch biefe ift bem Denschen nothwendig, weil er ein politisches Thier ift und beswegen bes Bufammenlebens mit anbern Menfchen bebarf.

<sup>1)</sup> Eth. Nic. X, 5 fin. των δ' ἐπιεικών δοκούσων είναι ποίαν ἢ τίνα φατέον τοῦ ἀνθρώπου είναι; ἢ ἐκ τῶν ἐνεργειῶν ἄἢλον; ταύταις γὰρ ἔπονται αἰ ἡδοναί εἰτ οὖν μία ἰστίν, είτε πλείους αἰ τοῦ τελείου καὶ μακαρίου ἀνδρὸς αἰ ταύτας τελειοῦσαι ἡδοναί, κυρίως λέγοιντ ἐν ἀνθρώπου ἡδοναὶ είναι αὶ δὶ λοιπαὶ δευτέρως καὶ πολλαστώς, ὥσπερ αὶ ἐνέργεια.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VII, 6; 14; 15.

Doch wird bie Luft aus Liebe und Freundschaft vom Aris floteles für ebler gehalten, als die forperliche Luft; benn fie ift an fich begehrungswerth wegen ber Energie, welche im Lieben ift, mober auch bas Lieben mehr Berth bat, als bas Geliebtwerben 1). So schließt fich benn bie Luft in ber Liebe an bie Luft im tugenbhaften Sanbeln an, wie ja auch bie Liebe entweber eine Tugend ift ober mit einer Augend 1). Im Allgemeinen aber gilt bie Borfcbrift von ber Luft, bag man nach berjenigen ftreben foll, welche mit ber tugenbhaften Thatigfeit verfnupft ift; benn bie torperliche Luft ift auch nur infofern gulaffig, ale fie mit ber Augend befteht, und ber Bernunftige ift ichon gufrieben, wenn er burch bas Korperliche nicht in feiner Thatigfeit gebinbert wirb, b. b. wenn er nur gur forperlichen Schmerge lofigfeit gelangt "). But . und mahr ift bie Luft, über welche fich der Gute freut, fo wie wir überhaupt als wahr bas anerkennen muffen, mas Allen ober was wenigstens ben Guten fo fcbeint \*).

Anf solche Beise also ift bem Aristoteles bie Lust mit bem Guten verbunden, und in ber That, wenn wir seinem Begriffe von der Lust folgen, so werden wir auch nicht fagen können, daß er in ihr etwas Anderes empsiehlt, als

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VIII, 9; eth. Eud. VII, 8; magu. mor. II, 11; 12.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VIII, 1; eth. Eud, VII, 1.

<sup>3)</sup> Eth. Nic. VII, 12 fin.

<sup>4)</sup> Eth. Nig. X, 5, δοκεί δ' έν άπασε τοις τοιούτοις είναι τὸ φαινόμενον τῷ σπουδαίψ εἰ δὲ τοῦτο καλῶς λέγεται, καθάπερ δοκεῖ, καὶ ἔστιν ἐκάστου μέτρον ἡ ἀρετἡ καὶ ὁ ἀγα-Θός, ἢ τοιοῦτος, καὶ ἡδοκαὶ εἶεν ἄν αἱ τούτφ φαινόμεναι. Ib. c. 2. ὁ γὰρ πᾶσι δοκεῖ, τοῦτ' εἶναι φαμεν.

eine vernünftige Gelbftliebe, welche fich felbft bas Gute will, ohne es Andern zu rauben, welche der Wernunft geborcht, weil fie bas mabre Gelbft bes Denschen ift, melde auch bereit ift, die außern Guter und felbft bas Leben aufzuopfern für bie icone That; benn beffer fei es, turge Beit eine große Luft ju genießen, als lange Beit nur eine geringe, beffer nur ein Jahr fcon ju leben, als viele Jahre, wie es fich eben trifft, und eine große und icone That gu vollbringen, ale viele, aber fleine Thaten gu thun '). Go tann man über bie Reinheit ber Abfichten des Aristoteles in dieser Lebre nicht zweifeln. Aber babei fragt es fich boch, ob ber Begriff ber Luft, welchen er giebt, auch bas erschöpfe, was er barguftellen bestimmt ift, und in biefer Rudficht ift es uns auffallenb, bag er einen Punft übergeht, welchen boch Ariftoteles felbft beilaufig in ber Luft findet, indem er fie mit ber Wiffenschaft vergleicht. Die Wiffenschaft nemlich ift in allen Denfchen biefelbe, die Luft aber nicht; jene bilbet ein Allgemeines, biefe ein Eigenthumliches in ber Geele"), fo bag man wohl die Luft nicht bloß ben Abschluf ber Energie, fondern den Abfcluß ber Energie in ihrer eigenthumlichen Beziehung auf uns nennen möchte. Und wenn uns nun bierin bas Gelbftfüchtige in bem Begriffe ber Luft zu liegen fcheinen konnte, fo wurde Aristoteles, um feine Lehre gang zu reinigen, zu zeigen gehabt haben, wie boch barin nur eine vernünftige Selbstliebe zu finden fei, daß man bas Schone und Gute

<sup>1)</sup> Eth. Nic. IX, 8; eth. Eud. VII, 6; magn. mor. II, 13; 14.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. X, 5; magn. mor. II, 7.

nicht nur thue, sondern auch sich selbst zueigne und in dem eigenthümlichen Besitze besselben seine Luft finde.

Ift nun aber nur bie Luft mabr, über welche ber Gute, ber Tugenbhafte fich freut, fo muß man fragen, was Tugend ift. Wir haben icon fruber bemerkt, bag bie Augend bes Ariftoteles auf die leibenben Buftanbe ber Seele fich bezieht. Das Banbeln aus ben leibenben Bufianben beraus unterscheibet fich von bem tugenbhaften Handeln baburch, daß jenes von Ratur und ohne Abficht geschieht, wahrend es zur Augend gebort, bag man mit Biffen und Absicht bas Gute wegen bes Guten thut '). Buch ift die Augend nicht ben veranderlichen Schwantungen ber leibenben Buftanbe unterworfen, sonbern etwas Feftes und Bleibenbes in ber Geele; fie ift bem Ariftoteles fogar fester ale bie Biffenschaft, benn fie laffe fich nicht vergeffen "). Die Zugend ift unerfcutterlich burch lange Gewohnheit bes Sandelns ). Da bie Tugend nicht von Ratur und beimobnt und nicht ju entgegengefetten Danblungen führt, fo tann fie auch nicht ein Wermogen ber Seele fein. Es bleibt benunach nur übrig, bag bie Augend eine burch llebung erworbene Beschaffenbeit, eine in Befit genommene und ausgebildete Eigenschaft ober eine

<sup>1)</sup> Eth, Nic. II, 3.

<sup>2)</sup> Ib, I, 11.

<sup>3)</sup> Ib. II, 3. τὰ δὲ κατά τὰς ἄρετὰς γινόμενα οὐκ ἐἀν αὐτά πως ἔχη, δικαίως ἢ σωφρόνως πράττεται, ἀλλὰ καὶ ἐἀν ὁ πράττων κως ἔχων πράττη· πρώτον μὲν ἐὰν εἰδώς, ἔπειτ ἐὰν προαιρούμενος καὶ προαιρούμενος ἀὶ αὐτά, τὸ δὲ τρπον καὶ ἐὰν βεβαίως καὶ ἀμετακινήτως ἔχων πράττη. — — ἄπερ καὶ ἐκ τοῦ πολλάκις πράττειν τὰ δίκαια καὶ τὰ σώφρονα περογίνεται.

Fertigfeit ber - Seele fei 1). 218 folche ift fie nicht eine That, sondern fie besteht nur in einer Reigung ober in einem Triebe gur guten That 2). Nun ift nur noch gu bestimmen, welche Art ber Fertigkeit bie fittliche Tugend fei. Rlar ift es, bag Tugend eines Dinges überhaupt ein folches Berhalten genannt wird, burch welches es bas ihm eigenthumliche Werk gut vollbringt; so wird also auch die Tugend bes Menschen bie Vertigkeit fein, burch welche er fein Wert gut ausführt. In einem jeben Werte aber, fei es ber Biffenschaft, fei es ber Runft, tann man ein Busviel und ein Buswenig nehmen, ober auch ein Bleiches, was zwifchen bem Busviel und Buswenig mitten inne ftebt, und bas Bert, welches bie Biffenschaft ober bie Runft vollbringen foll, ift eben bas Mittlere, bem nichts zugesetzt und bem nichts abgenommen werben barf. Wenn nun die Augend die genaueste Runft ift, so wird fie auch als bie Fertigkeit angesehen werben muffen, burch welche man bie Mitte in ben Sandlungen und in feinem Berhalten gegen die leibenben Buftanbe trifft ). Durch Mangel und burch Ueberfluß werben bie Dinge verborben; bas Werhaltnismäßige bringt hervor und mehrt und erbalt "). Man muß jedoch biefe Mitte, welche bie Tugend balt, nicht für eine Mitte an fich, welche für alle Ber-

<sup>1)</sup> Das Wort keis im sittlichen Sinne ist beim Aristoteles schwer zu übersehen; verwandt mit ihm find dianetadat, diadeais und notongs. Met. V, 20; cat, 8; eth. Kud, II, 2.

<sup>2)</sup> Eth. Eud. II, 1; magn. mor. I, 8. In popularer Definition wird bie Augend baber auch wohl eine dirapus genannt. Rhet. I, 9.

<sup>8)</sup> Eth. Nic. II, 5; eth. Eud. II, 1; 5; magn. mor. I, 8.

<sup>4)</sup> Eth. Nic. II, 2; eth. Eud. II, 8; mage. mor. I, 5.

haltniffe fich gleich bliebe, nicht fur eine arithmetische Mitte, fonbern für eine Mitte in Beziehung auf uns balten. Die richtige Borfdrift fur bas Sittliche giebt bie Mitte nach ben Umftanben an, wann etwas gethan merben foll, in Bezug worauf und in Berbaltnig zu welchen Menfchen und weswegen und wie, genug fie hat eine verhaltnigmäßige Mitte zu bestimmen 1). Bas nemlich für ben einen Menfchen genug ift, bas ift es nicht fur ben anbern, und was unter biefen Umftanben, bas nicht unter jenen; ein Anberes ift jum Beispiel bie Tugenb bes Gflaben, eine andere bes Dannes, ber Frau ober bes Rins bes "). Diefe Unficht bestätigt fich auch baraus, bag auf viele Beifen gefehlt werben tann, aber nur auf eine Beife richtig gehandelt, und es zeigt fich daber bie Augend immer als bas Mittlere zwischen zwei entgegengesetzten Las ftern, von welchen bas eine bas richtige Daag überschreis tet, bas andere bagegen binter bem richtigen Maage gurudbleibt "). Fragt man jeboch, wie biefe Mitte weiter bestimmt werben tonne, fo lagt fich barüber teine genauere Antwort geben, als nur: fo wie es ber Berftanbige bes ftimmen mochte; es ift eine Mitte ber richtigen Ginficht Die vollständige Erflarung ber Augend ift alfo, bag fie in ber abfichtlichen Fertigfeit beftebe, welche die auf uns bezügliche Mitte halte, so wie diefelbe burch

Kth. Eud. II, 8; eth. Nic. II, 2; 5. τὸ ở ὅτε δεῖ, παὶ ἐφὶ οἶς, καὶ πρὸς οὕς, καὶ οὕ ἔνεκα, καὶ ὡς δεῖ, μέσον τε καὶ ἄριστον, ὅπερ ἐσεὶ τῆς ἀρετῆς.

<sup>2)</sup> Pol. I, 13.

<sup>8)</sup> Eth. Nic. II, 5; eth. Eud. II, 3; magn. mor. 1, 8.

<sup>4)</sup> Eth. Nic. II, 6; VI, 1.

bie richtige Einsicht ober burch den Berständigen bestimmt werben möchte ").

Betrachtet man biese Erklarung ber Augend, so ift querft offenbar, bag fich in ihr ber gemäßigte Sinn bes Ariftoteles ausbructt, bann aber auch, bag fie ben Charafter ber Tugenb nur von einer Sanblungsweise bernimmt, nicht aber von ber innern Kraft, aus welcher biefe Sands lungsweife hervorgeht. Anbers tonnte es auch nicht fein, da bie Untersuchung über bas, was bie Tugend von ans bern absichtlichen Fertigfeiten unterscheibe, fich an bie Frage über bas Werk ber Tugenb anschließt. Und boch ift bies ber Abficht bes Ariftoteles nicht gemäß, indem er forgfals tig zu vermeiben fucht, bag nicht etwa nur ber Erfolg, bie Sanblung ober bas Werk bas Sittliche von bem Richts Sittlichen unterscheibe, benn er verlangt zur Tugenb nicht bloß bie Absicht bes Guten, fondern auch bie Absicht wes gen bes Guten 2). Desmegen wird in ber Erklarung bie Anficht bes Arifioteles felbft nur unvollkommen ausgebruckt. Auch ift bie Art, wie bie richtige Mitte bestimmt wirb, an und für fich gang unbestimmt. Tugenbhaft foll berjenige handeln, welcher die Mitte trifft, wie ber Berftanbige fie treffen mochte. Wer wie mochte fie benn wohl ber Berftanbige treffen ? Ariftoteles verhehlt fich feinesweges, bag er hierin gar nichts Genaues angegeben bat ); er glaubt

Kth. Nic. II, 6. ἔστιν ἄρα ἡ ἀρετὴ ἔξις προαιρετική ἔν μεσότητι οὖσα τῆ πρὸς ἡμᾶς, ώρισμένη λόγφ καὶ ὡς ᾶν ὁ φρόγιμος ὁρίσειε. Κth. Eud. II, 10; magn. mor. I, 8.

<sup>2)</sup> Rth. Nic. II, 3. προσιρούμενος δέ αὐτά.

<sup>8)</sup> Eth. Nic. VI, 1. Fore δὲ τὸ μὲν εἰπεῖν οὖτως ἐἰηθὲς μέν, οὐθὲν δὲ σαφές. — — τοῦτο δὲ μόνον ἔχων ἄν τις οὐθὲν ἄν εἰδείη πλέον. Κth. End. VII, 15; magn. mor. 1, 35.

aber biesem Mangel baburch zu begegnen, daß er in eine genauere Untersuchung über ben Begriff des Berftandigen eingeht. Wir erkennen also hierin, daß ihm der Begriff der sittlichen Augend gar nichts Bestimmtes ist, ohne den Begriff der Berstandigkeit oder der praktischen Einsicht.

Schon fruber baben wir bemerten muffen, bag bie Berftanbigkeit aus bem richtigen Danbein fich berausbilben muffe. Bierauf beruht bem Ariftoteles ber Unterschled zwischen ben sittlichen und ben verftanbigen (deavonrexul) Tugenben; jene nemlich befieben in ben Fertigleiten bes unvernünftigen Theiles ober ber Begehrungen ber Seele, von ber Bernunft fich lenten gu laffen; biefe bagegen in ben Fertigkeiten ber Bernunft, bie Begehrungen ber Geele auf bas Bute binguleiten '). Mus bem Berhaltniffe beis. ber Arten ber Tugend ergiebt fich aber, bag fie gar nicht von einander getrennt werben tonnen; benn wenn bie Bernunft nicht richtig leitet, fo tann bas Begehren nicht richtig geleitet werben, und lagt bas Wegehren nicht richtig fich leiten, fo tann auch die Bernunft bie Berrichaft in ber Seele nicht führen. Dicht nur ber prattifchen Ginficht gemaß, fonbern auch mit praftifcher Ginficht hanbelt ber Sute, und wenn wir bas Gute nicht begehren, fo feben wir auch nicht ein, was bas Gute ift. Der richtige Borfat ift nicht ohne Ginficht, noch ohne fittliche Tugend, benn bie erftere giebt uns an, was ber 3med ift, unb bie andere bewirkt, bag wir thun, was ben 3med berbeis führt "). In biefer Rudficht find auch alle Augenben un-

<sup>1)</sup> Eth. Nic. I, 15; eth. Eud. II, 1; magn. mor. I, 5.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VI, 13. ral bre our forme à mondeeux dodh

gertrennlich mit einander verbunden; benn mit ber praktifchen Ginficht, welche nur eine ift, find alle vorhanden 1). Genug man fieht, bag bie ethischen Tugenben und bie vernunftige Ginficht bem Aristoteles nur zwei nothwendige Bestandtheile ber Tugend überhaupt bilben 2), woraus man fich benn auch wohl erklaren mag, bag bie ethischen Augenben gumeilen nur ichlechthin Augenben beißen, guweilen auch bie prattifche Ginficht zu ben ethischen Augenben gezählt wirb . Fast man aber biefe beiben Beftanbtheile zusammen, fo werben wir auch wohl bie fittliche Rraft nicht mehr vermiffen, aus welcher bas fittliche Sandeln fammt. Die praktifche Ginficht nemlich ift biefe Rraft. 3mar tonnte man fagen, bag auch in biefer bie fittliche Rraft nicht vollftanbig ausgebruckt fei, indem ber phyfifche Trieb, welcher ben Grund ber-ethischen Augenben bilbet, von ber praftischen Ginficht noch unterschieben werbe; boch auch hierin finden wir nur bie Gewohnheit bes Ariftoteles wieber, bas nothwendig Busammengehörige in feiner Darftellung aus einander zu halten. Denn es ift boch wohl klar, bag auch ber physische Trieb gur richtis

άνευ φρονήσεως, οδό άνευ άρετης ή μέν γάρ το τέλος, ή δέ τά πρός το τέλος ποιεί πρώττειν.

<sup>1)</sup> Eth. Nic. l. l. σήλον οὖν ἐκ τῶν εἰρημένων, ὅτι οὐχ οἰόν τε ἀγαθὸν εἶναι πυρίως ἄνευ φρονήσεως, οὐσὲ φρόνιμον ἄνευ τῆς ἡθικῆς ἀρετῆς · ἀλλὰ καὶ ὁ λόγος ταὐτη λύοιτ ἄν, ἡ διαλεχθείη τις ἄν, ὅτι χωρίζονται ἀλλήλων αὶ ἀρεταί. — — τοῦτο γὰρ κατὰ μὲν τὰς φυσικὰς ἀρετὰς ἐνθέχεται, καθ ᾶς δὲ ἀπλῶς λέγεται ἀγαθός, οὐκ ἐνδέχεται, ᾶμα γὰρ τῆ φρονήσει μίφ οῦση πὰσαι ὑπάρξουσι. Μαgn. mor. I, 85.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. X, 8.

<sup>5)</sup> Eth. Eud. II, 8.

gen That in der durch praktische Einsicht vollenbeten Tusgend nach der Ansicht des Aristoteles mit enthalten ist, da ihm die praktische Einsicht nur aus dem wohl gezogenen und geübten Ariede hervorgeht.

Inbem nun aber weiter Ariftoteles Die Gintheilung ber sttlichen und ber verständigen Tugenben verfolgt, hat er in ber That immer nur einen Beftanbtheil ber Tugenb por Augen, und bies mußte naturlich ber wiffenschaftlichen Strenge ichaben. Bei ber Eintheilung ber ethischen Tugenben leitet ihn ber Grunbfat, bag in ben Lehren, welche auf bas Banbeln fich beziehen, bie allgemeinsten Begriffe bie leersten find, bie einzelsten aber bie mabriten, weil bas Hanbeln auf bas Einzelne fich bezieht '), und beswegen fucht er eine größere Mannigfaltigkeit ber Tugenben als Platon 3). Es tommt ibm bierbei hauptfachlich barauf an, nachzuweisen, wie eine jebe Tugend bie Mitte balte zwifchen zwei Laftern ). Auf feine Gintheilung fceint er jeboch felbft teinen großen Werth gu legen, benn fie tritt ohne allen Gintheilungsgrund, ohne allen Beweis hervor und finbet fich auch an verschiedenen Orten verfcieben angegeben. Im Gangen zeigt fich wohl, baf fie von bem Sebanten ausgeht, es muffe eben fo viele Arten ber fittlichen Augend geben, als es Arten leibenber Gees lenzuftanbe giebt, welche von Luft und Unluft begleitet

<sup>1)</sup> Eth. Nic. II, 7.

<sup>2)</sup> Buweilen last er wohl auch die Platonische Eintheilung zu, jeboch nur wenn es ihm nicht um größere Genauigkeit zu thun ift. Pol. VII, 1; rhet. I, 5.

<sup>&#</sup>x27;S) Eth. Nic. II, 7. δητέον οὖν καὶ περὶ τούτων, ενα μάλλον κατέδωμεν, δτι εν πάσιν ἡ μεσότης έπαινετόν. Εth. End. III, 7 in.

finb. Die Gintheilung ber leibenben Buftande aber ift nur von gang außerlichen Rudfichten auf bas bergenommen, was nach bem Ariftoteles gu ben Gutern bes Lebens gebort. Dagu gabit er bie finnliche Luft, bas Gelb, bie Ebre und die paffenben Berhaltniffe in ber fleinern Gefelligkeit, fo wie in bem größern Staatsverein. In Beziehung auf bie finnliche Luft findet er, bag zwei Augenben von einanber unterschieben werben muffen, die Zapferfeit und, bie Maßigfeit, von welchen jene mehr gegen bie Unluft, biefe mehr gegen bie Luft gewenbet ift ). Denn ber Tapfere beweift fich barin, bag er bie Unluft nicht fcheut, ber Mas Bige bagegen weiß bie Lodungen ber Luft gu befiegen. Man fieht icon hierin, daß Ariftoteles bie Begriffe feiner Augenben mehr aus bem Sprachgebrauche entnimmt, als in ber Rothwendigkeit ber Unterscheibungen festhalt. Auch Die Luft am Geibe und Gelbeswerthen erzeugt ihm zwei Augenben, bie Freigebigkeit (ElevGepiorns) und bie Liebe zu fanbesmäßigem, prachtvollem Aufwande (ueyalonolmein, welche beibe fich nur barin von einander unterscheis ben, baß jene auf bas Rleinere, biefe bagegen auf bas Größere geht 2). Ebenso verhalten fich zu einander bie beiben Tugenben, welche bie Ehre, bas bochfte ber außern Guter, bezweden, ber eble Stolz und bie Ehrliebe, jene auf Großes, Diefe auf Rleines gerichtet "), wobei Ariftoteles zu vergeffen icheint, bag groß und klein in fittlichem Sinne nur in Begiebung auf uns aufgefaßt werben foll.

<sup>1)</sup> Eth. Nic. III, 15.

<sup>2)</sup> Ib. II, 7; IV, 4.

<sup>3)</sup> Ib. II, 7; IV, 7; 10.

Bu ben Angenben im gefelligen Umgange muffen wir auch obne Anleitung bes Ariftoteles fcon bie Sanftmuth (nogorns) gablen, welche in Rudficht auf ben Born bie Ditte halt ). Un biefe aber foliegen fich nicht eben in regelmaßiger Folge mehrere andere Tugenben an, zuerft bie Zugend ber Gefelligfeit, welche ber Freundschaft nabe verwandt ift, boch ohne mit einer leibenben Gemuthoftim mung verbunden gu fein 2), bann bie Augend ber Bahrhaftigfeit im Reben, welche zwifchen Prablerei und Spott bie Mitte halt 3); julest, weil boch ber Menich auch ber Erholung bebarf, wird hierher noch eine Tugend artiger Scherzhaftigfeit gerechnet "). Diefe Eintheilungen erimern und wieber an bie icon fruber gemachte Bemertung, bag Ariftoteles nicht febr fireng in feiner Gittenlehre ift. Er fdreibt nicht, wie bie Neuern wohl gethan haben, eine Sittenlehre fur bas gemeine Bolt, welches nur ben nachften Beburfniffen bient; er lehrt, wie ber feine Staatsmann in ben freiern Rreisen ber Gesellschaft bas Streben nach auszeichnenber Ehre, nach Pracht und Erheiterung bes

<sup>1)</sup> Ib. IV, 11. Die Rachlässigkeit des Aristoteles in der Abshandlung über diese Augenden ist unter Anderem auch daraus Kar, das die Stellung derselben in den verschiedenen Ethiken verschieden ist. In der Rikomachischen Ethik solgt sie in der Ordnung, welche wir angegeben haben; in den beiden andern Ethiken aber solgt die Sanstmuth sogleich auf Aapserkeit und Mäßigkeit, und dies ist nicht die einzige Abweichung. Die solgenden Augenden werden in der Eudemischen Ethik III, 7 nur stächtig erwähnt und es scheint so-gar die Meinung zu sein, als wären sie nur physische Augenden.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. IV, 12.

<sup>5)</sup> lb. 15.

<sup>4)</sup> D. 14.

Lebens in einer maßigen Gefinnung ausbilben foll, und faft icheint es uns Meuern, bag er ju viel auf biefe Guter gegeben habe. Doch bie Berhaltniffe, in welchen er lebte, bestimmten ibn, fo wie fie Anbere bestimmt haben, welche ber entgegengesetten Richtung folgten. Richt febr wiffen-Schaftlich bagegen icheint es uns auf jeben gall, bag er bas Berhalten ber Menschen zu anbern leibenben Geelenflimmungen, wie jum Reibe, jur Schaam und bergleichen, von ber fittlichen Schatzung ausschließt, weil biefe Stimtrungen ibm nur in ber Natur gegrundet icheinen, mabrenb er boch ben Born ber sittlichen Betrachtung unter: wirft. Rur entschuldigen läßt fich bies baraus, baß es fein Bauptzwed bei biefen Untersuchungen ift, im Einzelnen zu zeigen, wie in allen biefen Tugenben bas mittlere Daag zwischen zwei Laftern bas Lobenswerthe fei.

Der Augend in der größern Gefellschaft des Staats widmet Aristoteles eine besondere aussührliche Untersuchung. Dies ist dem gemäß, daß seine Sittenlehre überhaupt auf die Staatslehre abzielt. Die Augend im Staate ist die Gerechtigkeit. Der Begriff der Gerechtigkeit aber wird hald in weiterer, dalb in engerer Bedeutung genommen. In weiterer Bedeutung bezeichnet er die absichtliche Fertigkeit, alles das zu thun, was den Gesehen gemäß ist. Die Gesehe aber beziehen sich auf Alles im menschlichen Hanzbeln, sofern es auf unsere Gemeinschaft mit andern Menschen geht, und sie greisen baher in alle übrige Augenden des Menschen ein, so daß die Gerechtigkeit in dieser weitern Bedeutung alle Augenden umfassen würde, nur nicht an sich, sondern sosen sie andere Menschen betrefs

fen '). In Diefem weitern Ginne foll bier bie Gerechtige teit nicht gefucht werben, sonbern als eine eigene, von ben übrigen Tugenben verschiebene Tugenb. In biefem Sinne ift nun die Gerechtigkeit die Augend, welche einem jeden bas Seine gewährt 2). Dies führt Ariftoteles aus, inbem er zwei Arten ber Gerechtigfeit unterscheibet, Die Gerechtigfeit in ber Bertheilung (deareunrender) und bie Berechtigkeit, welche ben Bertehr ordnet (diag Jurinov). In ber politischen Gemeinschaft scheint es ihm gerecht, bag ein Jeber bie aus Bern Guter, welche unter ben Mitgliebern bes Staats vertheilbar find, wie Ehre und Besit, nach seinem Werthe empfange "). Dier bilbet fich nun eine geometrische Unalogie, indem der Werth bes einen Menschen zu dem Werthe bes ihm zufommenben Gutes fich verhalten foll, wie ber Werth bes anbern Menschen ju bem Werthe bes biefem gutommenben Gutes. Die Gerechtigfeit im Bertebr ") ergielt bagegen bie Gleichheit gwischen ben Baaren ober ben Taufchmitteln, und es kommt babei nicht auf ben Werth ber Taufchenben, an, fo bag auch hierbei nicht bie geometrische, fonbern die arithmetische Analogie berricht ). In beiben Fallen aber zeigt fich bie Gerechtigkeit als bie Augenb,

<sup>1)</sup> Eth. Nic. V, S; magn. mor. I, S4.

<sup>2)</sup> Magn. mor. I, 34. καὶ δίκαιος δὲ ὁ τὸ ἴσον βουλόμενος Εχειν. Rhot. I, 9. ἔστι δὲ δικαιοσύνη μὲν ἀφετή, δὶ ἣν τὰ αὐτῶν Εκαστοι Έχουσι.

 <sup>8)</sup> Eth. Nic. V, 5; 6. τὸ γὰρ δίκαιον ἐν ταῖς διανομαῖς ὁμολογοῦσι πάντες κατ ἀξίαν τινὰ δεῖν εἶναι.

<sup>4)</sup> Das Wort owallayua, welches ich burch Berkehr übers set habe, ist beim Arift. von einem weiten Gebrauche und bezeiche net auch ben burch ben Richter erzwungenen Bertrag.

<sup>5)</sup> Eth. Nic. V, 7.

Lebens in einer magigen Gefinnung ausbilben foll, unb fast icheint es uns Meuern, bag er ju viel auf biefe Guter gegeben habe. Doch bie Berhaltniffe, in welchen er lebte, bestimmten ibn, fo wie fie Anbere bestimmt haben, welche ber entgegengefetten Richtung folgten. Nicht febr wiffenfcaftlich bagegen icheint es uns auf jeben Fall, bag er bas Berhalten ber Menschen gu anbern leibenben Geelenffimmungen, wie jum Neibe, jur Schaam und bergleichen, von ber fittlichen Schatzung ausschließt, weil biefe Stimmungen ihm nur in ber natur gegrundet icheinen, mabrend er boch ben Born ber sittlichen Betrachtung unter-Mur entschuldigen läßt fich bies baraus, bag es fein Sauptzweck bei biefen Unterfuchungen ift, im Einzelnen zu zeigen, wie in allen biefen Tugenben bas mittlere Maag zwifchen zwei Laftern bas Lobenswerthe sei.

Der Augend in der größern Sesellschaft des Staats widmet Aristoteles eine besondere ausschhrliche Untersuchung. Dies ist dem gemäß, daß seine Sittenlehre überhaupt auf die Staatslehre abzielt. Die Augend im Staate ist die Serechtigkeit. Der Begriff der Serechtigkeit aber wird hald in weiterer, bald in engerer Bedeutung genommen. In weiterer Bedeutung bezeichnet er die absichtliche Fertigskeit, alles das zu thun, was den Sesehen gemäß ist. Die Sesehe aber beziehen sich auf Alles im menschlichen Hanz deln, sosern es auf unsere Semeinschaft mit andern Menzschen geht, und sie greisen daher in alle übrige Augenden des Menschen ein, so daß die Gerechtigkeit in dieser weitern Bedeutung alle Augenden umfassen würde, nur nicht an sich, sondern sosern sie andere Menschen betrefz

fen '). In biefem weitern Sinne foll bier bie Berechtigs teit nicht gefucht werben, sonbern als eine eigene, von ben übrigen Tugenben verschiedene Tugenb. In biefem Ginne ift nun bie Gerechtigkeit bie Tugend, welche einem jeben bas Seine gewährt "). Dies führt Ariftoteles aus, indem er zwei Arten ber Gerechtigfeit unterscheibet, Die Gerechtigfeit in ber Bertheilung (diavemgendor) und die Gerechtigkeit, welche ben Berkehr ordnet (diag Jwrindr). In ber politischen Gemeinschaft scheint es ibm gerecht, bag ein Jeber bie du= Bern Guter, welche unter ben Mitgliebern bes Staats vertheilbar find, wie Chre und Befig, nach feinem Berthe empfange ). hier bilbet fich nun eine geometrische Una= logie, indem ber Berth bes einen Menschen zu bem Berthe bes ihm gutommenben Gutes fich verhalten foll, wie ber Werth bes anbern Menfchen zu bem Werthe bes biefem gutommenben Gutes. Die Gerechtigfeit im Bertehr ") ergielt bagegen bie Gleichheit zwischen ben Baaren ober ben Tauschmitteln, und es kommt babei nicht auf ben Werth ber Taufchenben, an, fo bag auch bierbei nicht bie geometrifche, fonbern bie arithmetische Analogie berricht ). In beiben Fallen aber zeigt fich bie Gerechtigkeit als die Augend,

<sup>1)</sup> Eth. Nic. V, S; magn. mor. I, 34.

<sup>2)</sup> Magn. mor. I, 34. καὶ δίκαιος δὰ ὁ τὰ Ισον βουλόμενος ἔχειν. Rhet. I, 9. ἔσει δὰ δικαιοσύνη μὰν ἀφετή, δὶ ἣν τὰ αὐτῶν ἔκαστοι ἔχουσι.

S) Eth. Nic. V, 5; 6. tò yào dinator èr taïs diaronaïs òpologovoi mártes nat difar tirà deir elvat.

<sup>4)</sup> Das Wort ovrållagun, welches ich burch Berkehr überfest habe, ift beim Arift. von einem weiten Gebrauche und bezeichs net auch ben durch ben Richter erzwungenen Bertrag.

<sup>5)</sup> Eth. Nic. V, 7.

burch welche ber gleichmäßige Befit ber Guter im Staate vermittelt wird. Auch bierin findet Ariftoteles feinen Begriff ber Zugenb bestätigt; benn es fei bie Gerechtigfeit bie Mitte zwischen bem Unrechtthun und bem Unrechtleis ben '), gleichfam als meinte er, bas Unrechtleiben gebe aus einem Lafter bes Unrechtleibenben bervor, obgleich er zugestehen muß, bag Niemand freiwillig Unrecht leibe "). Uebrigens schränkt Ariftoteles bie Gerechtigkeit gang auf bas Staatsleben ein; in ben Berhaltniffen gwifchen Beren und Stanen, zwischen Bater und Gobn, zwischen Frau und Mann finbet er mur eine Aehnlichkeit mit ber mahren Berechtigkeit 1). Im Staate aber unterscheibet er bas naturlich Gerechte und bas Gerechte nach bem Gefete ober bas menschlich Gerechte. Jenes ift überall baffelbe, biefes aber hangt von ber Willfur bes Gefengebers ab umb vor ber Festfetung bes Sefetes ift es gleichgultig, ob ibm gemaß ober ihm zuwiber gehandelt wird "). Aber bas naturlich Gerechte ift beffer, als bas gefetlich Gerechte ). Daraus folgt auch, bag bie Billigfeit beffer ift als bie gefehliche Gerechtigkeit. Denn bas Gefet ift ein Allgemeines und tann bie einzelnen galle nicht berudfichtigen; beswegen giebt es nur an, mas in ben meiften gallen gerecht ift, für bie Ausnahmen aber muß es eine Berbefferung bes Gefeges geben und biefe bringt bie Billigfeit hervor,

1 , 21

<sup>1)</sup> Eth. Nic. V, 9.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. V, 10; 11.

<sup>3)</sup> Ll. 11.

<sup>4)</sup> Rth. Nic. V, 10.

Magn. mor. I, 54. βέλειον οὖν δίκαιον τὸ κατὰ φύσιν τοῦ κατὰ νόμον.

welche der Einzelne für den besondern Fall üben und nach welcher der Urtheilsspruch gefaßt werden soll-). In folden Bällen wird nun nicht gegen das natürliche Recht gehandelt, obwohl gegen das gesetzliche.

In allen diesen Untersuchungen über die ethischen Augenden tritt nun aber sast gar keine Borschrift hervor, wie
denn eigentlich gehandelt werden solle. Sine solche Borschrift mussen wir um so mehr vermissen, se schwerer es
ist, die genaue Mitte zwischen den entgegengeseiten Lastern
zu sinden. Um dieser und wenigstend zu nähern, wird
nur eine Regel der Alugheit mitgetheilt, nemlich daß wir
ausmerksam darauf sein sollen, zu welchen Ausschweisungen
von der rechten Bahn wir am meisten geneigt sind; von
diesen sollen wir und zurückhalten und lieber nach der ents
gegengeseiten Seite und wenden, wil wir so der Mitte
näher kommen würden, etwa so wie es die zu machen
psiegen, welche ein krummes holz nach der entgegengesetzten Seite biegen.). Allein es ist offendar, daß wir diese
Borschrift selbst nicht befolgen können, ohne zu wissen,

<sup>1)</sup> Eth. Nic. V, 14. τὸ ἐπιεικὲς δίκαιον μέν ἐστιν, οὐ τὸ κατὰ νόμον Jέ, ἀλὶ ἐπανόρθωμα νομίμου δικαίου. αἴτιον δ' διι ὁ μὲν νόμος καθόλου πᾶς, περὶ ἐνίων δ' οὐχ οἰόν τε ὀρθῶς εἰπεῖν καθόλου. ἐν οἶς οὖν ἀνάγκη μὲν εἰπεῖν καθόλου, μὰ οἰόν τε δὲ ὀρθῶς, τὸ ως ἐπιτοπλέον λαμβάνει ὁ νύμος, οὐκ ἀγνοῶν τὸ ἀμαρτανόμενον. καὶ ἔστιν ρὐδὲν ἡτίον ὑρ-θῶς τὸ γὰρ ἀμάρτημα οὐκ ἐν τῷ νόμφ, οὐδ' ἐν τῷ νομο-θετη, ἀλὶ ἐν τῷ φύσει τοῦ πράγματός ἐστιν εὐθὺς γὰρ τοι-αὐτη ἡ τῶν πρακτῶν ὖλη ἐστίν.

<sup>2)</sup> Magn. mor. II, 1.

<sup>5)</sup> Eth. Nic. II. 9.

<sup>4)</sup> L. I.

was die richtige Mitte ift, weil nur nach dieser die grossere ober geringere Abschweifung beurtheilt werden kann. Daher werden wir durch die Untersuchung über die sittlischen Augenden überall auf die praktische Sinsicht von der richtigen Mitte verwiesen. Wir mussen, was Arisstoteles über diese lehrt.

Schließen wir nach dem Frühern von der Untersuschung über die verständigen Augenden das aus, was sich auf Weisheit und Wissenschaft bezieht, so bleibt und die praktische Einsicht oder die Verständigkeit des Menschen sür das sittliche Leben allein übrig. Diese ist die richtige Ausbildung des Aheiles der Seele, welche es mit der Erskenntnis des Möglichen und Veränderlichen zu thun hat (doharteche, doperteche), und zwar eine solche Ausbildung, welche Augend, derselben stattsinden kann i. Diese Festigkeit in der praktischen Einsicht leitet Aristoteles von der Wierkamkeit der Vernunft ab, welcher überhaupt die Erskentnis der Wahrheit zukommt. Doch ist die Verskenntnis der Wahrheit zukommt. Doch ist die Verzunft in der praktischen Einsicht der Vernunft, welche die

<sup>1)</sup> Kth. Nic. VI, 2; 5; magn. mor. I, 35. Es ist eine ber ungenügenden Darstellungsweisen, welche wir beim Aristoteles sinden, wenn er auch die geornors als eine Mitte zwischen zwei Lastern beschreibt, nemlich zwischen der auch der narovoyla. Eth. Bud. II, 8. Denn die narovoyla besteht nicht in einer zu großen Einsicht, sondern in einem Wangel an sittlichem Iweck. Eth. Nic. VI, 18. Die Augend des Verstandes hat keine Mitte, sondern nur die ethische Augend. Daher kam man zu viel außere Güter haben, aber nicht zu viel Güter der Seele.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VI. 2.

Grinde der Wissenschaften erkennt, entgegengesetzt, denn sie bezieht sich nicht auf die höchsten Begriffe, sondern auf die niedrigsten Grenzen der Wissenschaft, auf das Einzelne, mit welchem das Handeln sich beschäftigt, und welches durch einen gewissen Gemeinsinn für das, was uns gut, anerkannt wird, welcher Gemeinsinn eben als die praktische Vernunft angesehn werden muß. hiermit werden wir nun in der That auf einen Ansang des sittlichen Handelns verwiesen, welcher sich nicht weiter bestimmen läst. Es ist dies wie mit den undeweisdaren Ansängen der Wissenschaft.

Noch bedenklicher aber möchte es scheinen, daß Arisstoteles nur eben so den Begriff der Verständigkeit im Allsgemeinen angiebt, wie er früher die Begriffe der ethischen Tugenden angegeben hatte, ohne weiter zu bestimmen, wie der Verständige handeln möchte. Man hat ihm wohl den Vorwurf gemacht, daß seine Ethik zuleht gar nichts bestimme; sie sage zwar, man solle nach der Witte streben,

<sup>1)</sup> Das im Kert Gefagte sucht zwei Stellen zu vereinigen, weicht sich zu wibersprechen scheinen. Eth. Nic. VI, 9 sin. ανείκειται μέν δή (εσ. ή φρόνησις) τζ νῷ, ὁ μέν γὰρ νοῦς τῶν 
ξρων, ὧν οὐκ ἔστι λόγος, ἡ δὲ τοῦ ἔσχάτου, οῦ οὐκ ἔστιν 
ἐπιστήμη, ἀλλ' αἰσθησις, οὐχ ἡ τῶν ἰδίων, ἀλλ' οῖφ αἰσθανόμεθα, ὅτι τὸ ἐν τοῖς μαθηματικοῖς ἔσχατον τρίγωνον στήσεται γὰρ κἀκεῖ, ἀλλ' αῦτη μαλλον αἴσθησις ἡ φρόνησις, ἐκείνης δὲ ἄλλο εἰδος. Eth. Nic. VI, 12. καὶ ὁ νοῦς τῶν ἐσχάτων νοῦς ἐστὶ καὶ οὐ λόγος, καὶ ὁ μὲν κατὰ τὰς ἀποδείξεις 
ἐσχάτου καὶ ἐνδεχομένου καὶ τῆς ἔτέρας προτάσεως. — τούτων οῦν ἔχειν δεῖ αἴσθησιν, ἀδ' ἐστὶ νοῦς.

<sup>2)</sup> Bergl. auch magn. mor. II, 10.

und bie rechte Mitte fei bie, welche ber Berfianbige angus geben miffe; wie und wo fie aber bom Berftanbigen gefest werbe, barüber enthalte feine Ethit fo gut wie teine Austunft. Und man hat nicht Unrecht, fo gu urtheilen; es beweift bies aber nur, bag bie Ethit bes Ariftoteles ibm nicht ein felbständiger Theil ber Philosophie, sonbern abs hangig ift von ber Politik, als beren Abeil er bie Ethik betrachtet wiffen wollte. Diefe nemlich follte beftimmen, mas ber Berftanbige zu thun und fittlicher Beife zu beabs fichtigen habe. Daber erklart Ariftoteles, bie Berftanbig= teit fei eins mit ber Politit in Rudficht auf bie Fertigteit, und nur in Rudficht auf bas Gein von ihr verschieben '), und ber Ginn biefes bunteln Ausbrude ift mohl tein anberer, als: ben Begriff ber Berftanbigfeit pflege man nur auf bas Sanbeln in Beziehung auf ben Einzelnen gu befchranten, allein man tonne fein Beftes nicht mahrnehmen, ohne für fein Bauswesen und feinen Staat gu forgen, und fo fei in ber That bie mabre Bernunftigfeit auch bie mabre , Detonomie und Politit 2).

Ist nun die wahre Beschreibung ber vernünftigen Einsicht in der Politik zu erwarten, so wird auch die Ausbildung der sittlichen Tugend vom politischen Leben abhans gen. Denn, wie wir gesehn haben, die sittliche Tugend entsteht nur vermittelst der verständigen Tugend und die

Eth. Nic. VI, 8. ξστι δὲ καὶ ή πολιτική καὶ ή φρόνησις ή αὐτή ξξις' τὸ μέντοι είναι οὐ τὸ αὐτὸ αὐταῖς.

<sup>2)</sup> L. l. δοχεί δὲ καὶ ή φρόνησις μάλιστ' εἶναι ή περὲ αὐτὸν καὶ ἔνα, καὶ ἔχει αὕτη τὸ κοινὸν ὅνομα φρόνησις ἐκείκων δ' ή μὲν οἰκονομία, ἡ δὲ νομοθεσία, ἡ δὲ πολιτική. ——
καίτοι ἔσως οὐκ ἔστι τὸ αὐτοῦ ἄνευ οἰκονομίας, οὐδ' ἄνευ πολιτείας.

verftanbige Tugend entfleht nur vermittelft ber fittlichen Dies wurde uns in einen unaufhorlichen Rreislauf verwideln, wenn Aristoteles nicht barauf rechnete, daß Erziehung und Unterricht uns zu Bulfe kommen wur-Erziehung und Unterricht aber erhalten wir burch ben Staat; benn bie Gefetgeber gewohnen gu guten Sitten umb machen bie Burger baburch gut, fo wie auch bie verffanbige Ginficht burch Belehrung entsteht "). Es ift alfo Mar, bag von bem Staate bas fittliche Leben ber Burger abhangt. Dies fest aber ben vernünftig eingerichteten Staat vor ber Sittlichkeit ber Gingelnen voraus, und ba auch wieber ber vernünftig eingerichtete Staat nicht ohne bie vernünftige Ginficht ber Gingelnen fein tann, fo wirb vor ber fittlichen Ginficht ber Ginzelnen bie fittliche Ginficht anberer Einzelnen vorausgesett. Go leitet Ariftoteles bie Sittlichkeit ber einzelnen Menfchen von ber Gittlichkeit feliberer Gefchlechter ber, fo wie auch ber phyfische Menfch ihm immer nur aus einem frubern phyfifchen Menfchen entfteht.

Ehe wir uns aber zur Dekonomik und Politik bes Aristoteles wenden, zieht noch ein ziemlich aussührlicher Theil seiner Sthik unsere Ausmerksamkeit auf sich, nemlich seine Abhandlung über die Freundschaft. In keinem ans dern Theile seiner Untersuchungen zeigt ihr Urheber sich uns liebenswurdiger, als in diesem. Die Freundschaft ist ihm nicht eine Augend, aber doch auch nicht ohne Augend, so wie die Glückseligkeit, weil eben die Freundschaft einen Theil der Glückseligkeit des Menschen ausmacht.). Aris

<sup>1)</sup> Eth. Nic. II, 1.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VIII, 1; cf. magn. mor. I, 32; eth. Nic. IV, 12.

ftoteles zeigt, wie es bem Menfchen Beburfnig ift, mit Unbern in Gemeinschaft zu leben; bas einfame Leben murbe ihm ein trauriges fein. Aber auch tugenbhaft foll er mit Andern leben, in edlen Werken mit ihnen fich übend. tugendhafte Freundschaft geht baber über jebe andere, welche nur bes Rugens ober ber Luft wegen geschloffen wird; jene ift auch allein eine mabre und beständige Freundschaft, so wie die Tugend allein beständig ift ). Liebe ift nicht ohne Gegenliebe; aber nicht in bem Beliebtwerben besteht ber beffere Theil berfelben, fonbern in bem Lieben; benn bies ift eine Energie ber Seele, fo wie auch Boblthun beffer ift, als Wohlthat empfangen ?). Liebe und Gintracht find auch nur unter Guten zu finben und fogar mabre Gelbftliebe fann nur ber Gute begen, als welcher Die Theile feiner Seele gur Gintracht gestimmt hat. Gine folche Gelbftliebe fann nicht getabelt werben; fie wiberfpricht auch ber Liebe gegen Anbere nicht, inbem fie ben Freunden Alles gutheilt und fur fich nur bie ichone und gute That begehrt \*). Run tft es aber flar, baß Freundschaft und Liebe icon auf bie denomische und politifche Gemeinschaft ber Menfchen bingielen; benn bas Beburfnig ber Liebe ift baffelbe, aus welchem ber Staat entspringt; es beruht barauf, bag ber Menfch ein politis fches Thier ift und es beswegen ju ber Bollenbung feiner

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VIII, 6 in.; eth. End. VII, 2; magn. mor. II, 11.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VIII, 9; IX, 7; eth. Eud. VII, 8; magn. mor. II, 11; 12.

S) Eth. Nic. IX, 6; 8; eth. Eud. VII, 6; 7; magn. mor.
 H, 11.

Ratur gehort, eine verninftige Gemeinschaft mit anbern Menfchen einzugehn. Liebe und Gintracht balten baber auch bie Staaten zusammen 1). Die Liebe bilbet bie Gemeinschaft ber Freunde und alle Arten ber Gemeinschaft find Theile ber Gemeinschaft im Staate 2). Daber ift auch bie genauefte Berbindung zwischen Liebe und Gerechtigkeit und in allen Berhaltniffen ber Gerechtigkeit ift eine Art ber Liebe ); ja fo viele Arten ber Gemeinschaft unb ber Gerechtigfeit es giebt, fo viele Arten giebt es auch ber Freundschaft ). In bieser Ruckficht find aber zwei Arten besonders zu unterscheiben, Die Freundschaft Gleicher und die Freundschaft Ungleicher. Die erftere bilbet fich in einem weitern und in einem engern Kreise aus; im bochs ften Grabe aber tann fie nur unter Wenigen fattfinben, benn man muß zufrieben fein, wenn man nur wenige tu= genbhafte Menfchen finbet 1). Die andere bagegen ift febr verschiebener Art, theils von Ratur, theils von ber Bers fciebenheit ber menfclichen Gefellschaften bestimmt. Im Allgemeinen gilt für biese Art ber Freundschaft bie Borfchrift, welche fur bie vertheilenbe Gerechtigfeit, bag man Die Gleichheit nach geometrischer Analogie fuchen muffe .).

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VIII, 1. ξοικε δε και τας πόλεις συνέχειν ή φιλία. Ib. IX, 6. πολιτική δε φιλία φαίνεται ή δμόνοια.

Ib. VIII, 11. αἱ δὲ κοινωνίαι πᾶσαι μορίοις ἐοίκασι τῆς πολιτικῆς.

<sup>5)</sup> Ib. 11; 14; magn. mor. II, 11. Fr. d<sup>b</sup> lows &v dóξειεν, ἐν οἶς ἐστὶ δίκαιον, ἐν τούτοις καὶ φιλίαν εἶναι.

<sup>4)</sup> Eth. Nic. VIII, 11; 14; eth. Eud. VII, 9.

<sup>5)</sup> Eth. Nic. IX, 10.

<sup>6)</sup> Ib. 1; eth. Eud. VII, 4; 9.

Die von Natur bestimmten Verschiedenheiten in der uns gleichartigen Liebe erzeugen sich in den Verhältnissen des Hausvaters zu der Frau, zu den Kindern und zu den Stlaven, und alle diese Verhältnisse zusammen bilden das Hauswesen. Die Verhältnisse der menschlichen Gesellschaft beziehen sich insgesammt auf den Staat und daher bildet diese Art der ungleichen Liebe nach dem Charakter der Staatsversassung sich aus. D. So bilden diese Untersuschungen über die Freundschaft den Uebergang zur Dekonnmik und zur Politik.

Die Dekonomik des Aristoteles hat es mit. der Einstichtung aller Berhältnisse des Hauswesens zu thun. Ihr Zweck ist, wie der Zweck aller praktischen Wissenschaften, das gute Leben des Menschen, so weit dies im Hauswessen erreicht werden kann?). Deswegen hat es die Dekosnomik mehr mit dem Menschen als mit dem Besitz ledlosser und ledendiger Wesen zu thun, mehr mit den Freien als mit den Sklaven, und sorgt auch mehr sür die Augend der Freien als sür ihren Besitz"). Das Hauswesen aber besteht in der Gemeinschaft zwischen Mann und Frau und Kindern und in deren Besitz"). Die Gemeinschaft zwischen Wann und Frau ist eine natürliche, weil Männliches und Weibliches nicht ohne einander sein können. Der natürsliche Tried, ein ihnen Gleiches zu hinterlassen, führt sie zur

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VIII, 13; eth. Eud. VII, 9.

<sup>2)</sup> Zuweilen wird ber Reichthum als Zweck der Dekonomit angegeben. Eth. Nic. I, 1. Doch bies gilt nur in einem besichrinkten Ginne. Bergl. Pol. I, 8; 9.

<sup>3)</sup> Pol. I, 15.

<sup>4)</sup> Pal, I, 2; 3; occon. I, 2.

fammen, fo wie die Thiere, boch außert fich biefer bei ben Menschen auf eine edlere Weise, indem ber Mensch nicht fleischlich fich vermischt, mit wem es fich eben trifft, fonbern mit bem ibm Bermanbten eine Gemeinschaft bes Lebens eingeht für alle Beit und eine Che ichließt, bie nicht bloß auf bas Erzeugen ber Rinber abzwectt, fonbern auch auf gegenfeitige Bulfe und gegenseitiges Boblwollen '). Bas bas Eigenthum bes Bauswesens betrifft, fo meint Ariftoteles, man folle nach bem beften Befige ftreben, und bies fei ber Menfc. Deswegen wird als ein nothwendiger Beftanbtheil bes Sauswefens ber Glav angefebn "). Bir finben beim Ariftoteles, wie beim Platon, Die alterthumliche Anficht, bag bie Stlaverei eine Einrichtung ber Ratur fei; benn biefe habe Alles, mas fie gebilbet, gu einem 3wede bestimmt, und fo auch ben Denfchen entweber jum Berrichen, ober jum Beberricht-werben; bem Gis nen habe fie bas Bermogen gegeben, mit Berftanb bie Brecke vorauszusehen, und biefer fei zum Berricher bestimmt; bem Unbern habe fie bie forperlichen Rrafte verlieben, bie 3wede auszuführen, und biefer fei Stlav von Ratur. Einem Solden ift es auch beffer und gerechter, beberricht ju werben, als zu berrichen, benn er bat an ber Wernunft nur fo viel Theil, bag er fle vernehmen tann, aber nicht felbft fie befigen ). 218 einem echten Griechen scheint es bem Ariftoteles gerecht, bag bie Griechen über bie Barbaren herrschen; von Matur ift bas Barbarische und bas

<sup>1)</sup> Pol. l. l.; eth. Nic. VIII, 14; eth. Eud. VII, 10; eccos. I, 3.

<sup>2)</sup> Pol. I, 2; 4; oecon. I, 5.

<sup>9)</sup> Pol. I, 2; 5.

Stlavische gleich '); er billigt bie Jagb auf bie Menschen, welche, von Natur zu bienen bestimmt, boch nicht bienen wollen, und nennt bies einen gerechten Krieg 2). Doch gefteht er auch, bag es Menfchen geben tonne, welche nicht von Natur, fonbern nur burch bas Gefet Stlaven find und welche baber nur uneigentlich Stlaven genannt werben ). Der echte Stlav aber ift ganglich ber Befig eines Anbern '). Wenn es barauf ankommt, bas sittliche Berhaltniß bes herrn jum Stlaven ju befrimmen, fo find zwar die Vorschriften bes Aristoteles nicht eben ftreng; benn wenn auch Strafen empfohlen werben, fo boch nicht Strafen ohne Roth; überhaupt kein Uebermuth, binlangliche Nahrung, felbft Chrenbezeugungen und jur Ermunterung als Kampfpreis bie Freiheit; ja fogar gur Tugenb foll ber Stlav gewöhnt werben, wenn auch mir zu einer ftlavis fchen, welche nicht im eigenen Billen ftebt "). Aber alle biefe Borfchriften werben boch nur gegeben, bamit ber Stlav ein paffenbes Bertzeug bes herrn fei, und fireng gilt bie Regel, baf feine Liebe bes herrn gegen ben Gflaven und tein Recht bes Stlaven gegen ben herrn fatt-

<sup>1)</sup> Pol. I, 2; cf. ib. VII, 7.

<sup>2)</sup> Ib. I, 8.

<sup>3)</sup> Ib. 1, 6.

<sup>4)</sup> Ib. I, 4. διὸ ὁ μὲν δεσπότης τοῦ δούλου δεσπότης μόνον, ἐκείνου δ' οὐκ ἔστιν· ὁ δὲ δοῦλος οὐ μόνον δεσπότου δοῦλός ἐστιν, ἀλλὰ καὶ ὅλως ἐκείνου.

<sup>5)</sup> Ib. I, 13. ὁ μὲν γὰρ δοῦλος δίως οὐα ἔχει τὰ βουλευτικόν. — Εθεμεν δὲ πρὸς τὰναγκαῖα χρήσιμον εἰναι τὰν δοῦλον', ώστε δῆλον, ὅτι καὶ ἀρετῆς δεῖται μικρᾶς καὶ τοσαύτης, ὅπως μήτε δὲ ἀκολασίαν μήτε διὰ δειλίαν ἐλλείψη τῶν ἔργων. Ib. VII, 10; οεςου. I. 5.

sinde '); Aristoteles setzt wohl hinzu, nicht sofern er Mensch, aber wohl sosern er Skav sei, indem zwischen allen Menschen Liebe, Gerechtigkeit und Vertrag stattsinden könne 2); allein in der That weiß man nicht zu sagen, wo im eigentslichen Sklaven des Aristoteles noch der Mensch bleibe, und warum er nicht vielmehr hätte sagen mussen, ein Mensch, sosern er Wensch, könne eben nicht Sklav sein.

Ein ahnliches Berhaltniß ist auch das der Kinder zum Bater; denn es beruht auf ahnlichen Gründen, insdem der Sohn, ehe er zum Manne geworden, ein Theil des Baters ist und ihm angehört. auch noch nicht den vernünstigen Willen besitzt, um sich selbst regieren zu können. Doch muß das Berhaltniß zwischen Bater und Sohn sich anders gestalten, als das Berhaltniß zwischen herrn und Stlaven, weil der Sohn schon gewissermaßen verzuhnstigen Willen besitzt, sedoch noch unvollendeten. Das der ist nemlich der Sohn zum freien Staatsdurger bestimmt und die Staatsgewalt muß die väterliche Gewalt beschränzten. Auch Aristoteles räumt, wie Platon, dem Staate ein großes Recht ein, über die Erziehung der Kinder zu wachen, doch will er sie nicht von ihrer natürlichen Fa-

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VIII, 18; mage, mor. I, 54.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. 1. 1.; cf. pol. I, 6 fin.

<sup>3)</sup> Magn. mor. 1, 1.; eth. Nic. V, 10. vò de deanorinder dinmor nat và narquede où radràr routais, all' buoior où yào four adina noòs và adroù anlos và de niqua nat và range four adina noòs và adroù anlos và de niqua nat và rou. Es gehort zu bem griechischen Sharatter bes Aristoteles, das er immer nur von bem Berhältnisse des Sohnes zum Bater, nicht der Lochter und nicht zur Mutter spricht.

<sup>4)</sup> Pol. I, 18.

milie getrennt wissen. Aus bemselben Grunde kann auch im Rinde eine Art der Augend sich ausbilden, aber nur eine unselbständige, nicht eine Augend im Berhältnisse zu ihm selbst, sondern im Berhältnisse zum Bater, welcher ein vollkommener Mensch ist und die Kinder in ihren Handlungen leiten soll. So bezeichnet Aristoteles den Sehorsam der Kinder gegen den Bater. Auch ihre Danks barkeit soll undegrenzt sein, so wie die Dankbarkeit der Menschen gegen die Götter, weil sie ihr Sein, ihre Ersnahrung und Erziehung, Alles, mas sie besigen, vom Bater empfangen haben. Der Bater dagegen soll seine Sewalt über die Kinder nur zu ihrem Rugen gedrauchen, weswegen Aristoteles die väterliche Gewalt in der Familie mit der königlichen im Staate vergleicht.

Bon anderer Art ist das Verhältniß des Mannes und der Frau zu einander. Wenn es auch auf physischem Grunde beruht, so soll es sich doch zu einem sittlichen aus bilden, weil das Zusammengehören des Männlichen und des Weiblichen nicht bloß im Körper, sondern auch in der geistigen Verschiedenheit beider gegründet ist. Aristoteles will diese Verschiedenheit auch nicht bloß in einem Gradunterschiede sinden, wie Platon; zwar ist auch ihm es auszemacht, das der Mann besser ist, als die Frau, und daß ihm daber die Herrschaft in der Familie gebührt ); allein

L. L. ἐπεὶ δ' ὁ παῖς ἀτελής, δῆλον ὅτι τούτου μέν καὶ ἡ ἀρετὴ οὐὰ αὐτοῦ πρὸς αὐτόν ἐστιν, ἀλλὰ πρὸς τὸν τέλειον καὶ τὸν ἡγούμενον.

<sup>2)</sup> Eth. Nic. VIII, 16.

<sup>3)</sup> Ib. c. 12; eth. Eud. VII, 9; pol. I, 12.

<sup>4) 14. 11.</sup> 

bie Gefchafte bes Mannes im Sauswefen find boch von anderer Art, als bie Geschäfte ber Frau, und bie Tugend bes Mannes unterscheibet fich von ber weiblichen Tugenb. Ein Dann wurde feig genannt werben, wenn er nicht tapferer mare, als eine Frau, und bie Frau wurde fcmagbaft erscheinen, welche fich so gebilbet zeigte, wie ber gute Mann. Im Sauswefen foll ber Mann nach außen erwerben, bie Frau nach innen bewahren. Dazu find fie von Ratur bestimmt, indem ber Mann ftarter und muthis ger ift, bie Frau fcmacher und furchtsamer. Die Frau foll bie Rinder ernabren, ber Mann für ihre Erziehung forgen. Die Frau ift nicht zu bienen bestimmt, wie ber Stlav, vielmehr wo bie Frau Stlavin bes Mannes ift, wie bei ben Barbaren, ba ift es ein Beweis, bag unter ihnen bas von Natur Berrichende nicht vorhanden ift, fondern Stlav und Stlavin fich verbinben. Die Frau aber foll von bem Manne regiert werben, weil fie gwar Billen bat, aber nur einen fcmachen; beswegen ift bas Berhaltniß bes Mannes zur Frau ein ariftokratisches '). Das Berhaltniß ber Bruber gegen einander wird vom Aris ftoteles als ein Berhaltnig ber politischen Gleichheit betrachtet; im Gangen aber ift ihm bas Bauswesen eine Monarchie 2).

Aus bem Sauswesen bilbet sich nun zuerft bie Gemeinde heraus, gleichsam burch Kolonisirung bes Saufes. Sie besteht aus einer bauerhaften Gemeinschaft mehrerer

<sup>1)</sup> Pol. I, 2; 5; 12; 13; III, 4; oecon. I, 5; eth. Nic. V, 10; VIII, 12; eth. Eud. VII, 9.

<sup>2)</sup> Pol. I, 7; occon. I, 1; eth. Nic. VIII, 12; eth. Kud-VII, 9.

Sauswefen. Wenn aber aus mehrern folden Gemeinben alsbann eine Gemeinschaft erwächft, welche fich felbft genug ift für alle Beburfniffe bes Lebens, fo ift ein Staat entftanben. Die Entftehung bes Staates alfo leitet Aris ftoteles, wie Platon, baraus ab, bag bie einzelnen Bauswefen und Gemeinden fich nicht genug find, um alle Beburfniffe zu befriedigen. Bon biefer Seite aus gefebn. wird und ift ber Staat nur bes Dugens wegen 1); aber fein 3med ift nicht nur, bes Rugens wegen gu fein unb bas jum Leben Rothwenbige zu gewähren, fonbern er foll auch jum guten und tugenbhaften Leben führen und muß beswegen in einer gerechten Gemeinschaft ber Burger beftehn, welche burch Liebe gufammengehalten wird 2). Das ber unterscheibet Ariftoteles ben Staat auch vom Bolle, welches burch Busammenwohnen in bemfelben ganbe und burd Berichmagerung und Bermanbtichaft entfleben mochte; benn fonft tonnte ein Staat auch aus Thieren ober Stlas ven bestehn ); baber find ihm auch Burger eines Staates nicht bie, welche in einem Lanbe wohnen, fonbern welche an Gericht und an herrschaft nach gerechter Ginrichtung Theil haben, fo bag erft unter Freien und Gleiden, welche in eine gerechte Gemeinschaft unter einander getreten find, ein Staat beftebt '). Mus biefem Grunbe

<sup>1)</sup> Eth. Nic, VIII, 11.

<sup>2)</sup> Pol. I, 2, ἡ δ' ἐκ πλειόνων κωμών κοινωνία τέλειος πόλις, ἡ δὴ πάσης ἔχουσα πέρας τῆς αὐταρκείας, ὡς ἔπος εἰπεῖν, γινομένη μὲν οὖν τοῦ ζῆν ἔνεκεν, οὖσα δὲ τοῦ εὖ ζῆν. Το. ΙΠ, 1; 9. τὸ δὲ τοιοῦτον φιλίας ἔργον.

<sup>3)</sup> lb. II, 2; III, 9.

<sup>4)</sup> Pol. I, 7; III, 1; 9.

nennt er auch solche, welche in einem Staate wohnen, und zwar nicht Sklaven find, aber boch nur schmutiges, einem Freien unwürdiges Geschäft treiben, und beswegen seiner Ansicht nach an Gericht und Herrschaft nicht theils haben sollen, nur unvollkommene Burger\*), welche ihm im Grunde genommen von den Sklaven nicht wesenklich verschieden sind.

In ber Politit bes Aristoteles muß man nun zwei Beftanbtheile forgfältig von einanber unterfcheiben, wenn man ihren sittlichen Charafter beurtheilen will, nemlich bas, was er fcblechthin im Staate fur gut finbet, unb bas, was ihm nur eine bebingte Rathlichkeit bat. Da es ihm nemlich barauf ankommt zu zeigen, worin bie vernunftige Ginficht bes freien Burgers beftebe, bie vernunf: tige Einficht aber nach ben Umftanben fich richtet, fo hat er auch fo viel als moglich bie Mannigfaltigfeit ber beftes benben Staatsverfaffungen ju beruchfichtigen, mogen fie lobenswerth fein ober nicht, und zu zeigen, wie in einer jeben berfelben ber Politiker zu verfahren habe. Ein folches Berfahren billigt er, boch nur bedingungsweise, und er bleibt mit Recht nicht babei fleben, fonbern eingebent, bag ber Staat einen fittlichen 3med habe, will er nun auch zeigen, wie biefer auf bas Befte erreicht werden tonne, und fo schwebt ihm ein Ibeal ber Staatsverfaffung bor nicht weniger als bem Platon. Beibe Theile feiner Polis tit hat aber Ariftoteles etwas forglos unter einander gemischt, und badurch hauptfachlich entfleht die Berwirrung feines Bertes, über welche nicht felten geklagt worden ift.

<sup>\*)</sup> Pol. III, 1; cf. ib. 5.

Wir finben auch, bag er ben erften Theil faft ju freigebig, ben anbern zu farglich ausgestattet bat, und es scheint bies aus bem Beftreben ju fliegen, auf bas politifche Leben, wie es zur Birklichkeit kommen kann, einzuwirken, benn ber Polititer foll nicht nur auf bas Befte, fonbern auch auf bas Musführbare febn !), und bies liegt benn freilich nur in ber Ditte zwischen bem Guten unb Bofen. Ariftoteles geht in biefer Richtung fo weit, bag er nicht nur Maagregeln angiebt, bie unvollfommenen Staateverfaffungen gu festigen, fonbern felbft ben Tyrannen, ben Dligarchen und ben ausgelaffenften Demokraten Rathe schlage ertheilt, wie fie ihren Staat burch Runfte erhalten tonnen, welche einem Macchiavelli jum Dufter gebient baben "). Dabei tann naturlich nicht bie Rebe von Tugenb ober Berechtigfeit fein, fonbern nur von beren Schein, und man konnte wohl fragen, warum Ariftoteles folche unfittliche Borfdriften feiner Politit eingeschaltet habe, welche boch einen fittlichen 3wed bat. Ginen Grund biervon tann man wohl barin finben, bag er überhaupt ber Beranberung nicht geneigt ift, benn nur ber Schlechte fuche fie ), unb bag er felbst gute Beranberungen nur allmalig im Staate eingeführt wiffen will. In biefer Rudficht tennt er benn auch teine andere Tugent bes Burgers als bie, burch ' welche die Staatsverfassung, in welcher er lebt, erhalten wird, und gefteht ein, bag in verschiedenen Staateverfaffungen verschiebene Tugenb und verschiebene Gerechtigkeit

<sup>1)</sup> Pol. IV, 1.

<sup>2)</sup> Ib. V, 8 ff.; VI, 2 ff.

<sup>3)</sup> Eth. Nic. VII, 15.

berriche; nur im beften Staate murbe bie Tugenb bes Mannes und die Tugend bes Burgers biefelbe fein, fonft aber muffe ber gute Burger nicht nothwendig ein guter Mann fein '). Go genau ift ben Alten, auch als fie fcon nicht mehr an ben gegebenen Formen bes Staats in festem Glauben hingen, bie Tugend bes Mannes mit feis ner politischen Birtfamteit verbunden. Doch nicht Alles, was Aristoteles von bieser Art vorbringt, kann man aus feiner Schen vor Staatsumwalzungen erklaren. Bieles biefer Art fließt nur aus bem Beftreben, bie Geschichte ber Staaten als eine natürliche Entwicklung zu begreifen und Urfachen bes Werfalls und ber Erhaltung aller Formen ber Gesellschaft anzugeben. In biefer Rudficht ift feine Politit febr lebrreich, wenn auch nicht eben in philosophischen Gebanten; benn fie ftellt fich von biefer Geite nur als Klugheitslehre bar und schließt fich an bie gewöhnlichen Formen bes griechischen Staatslebens an, als ein Ergebnig ber Geschichte und ber Erfahrung.

Und tommt es aber barauf an, bas sittliche Maaß tennen zu lernen, welches Aristoteles an den Staat anlegt. Auch dies betrachtet er in doppelter Beziehung, theils in Rucksicht auf das schlechthin Wünschenswerthe, theils in Rucksicht auf die gegebenen Umstände. Die Umsstände, unter welchen ein Staat zur Wirklichkeit kommt, gehn hervor aus der Menge der Bürger und aus dem Lande, welches für ihre Bedürfnisse passend von ihnen bes

<sup>1)</sup> Pol. III, 4; 10; 11 fin.; 18.

<sup>2)</sup> Ib. IV, 1. ωστε την πρατίστην τε άπλως και την έκ των ύποκειμένων άριστην οὐ δεί λεληθέναι τὸν νομοθέτην και τὸν ὡς ἀληθως πολιτικών.

wohnt wirb. Befonbers aber ift bie Beschaffenheit ber Burger zu berudfichtigen. Ihr gemäß muß fich bie Staatsverfassung bilben; boch hangt jene und biefe auch auf bas Genaueste mit ber Beschaffenheit bes ganbes gusammen. Ariftoteles bruckt es in Beziehung hierauf auf bas Beftimmteffe aus, bag er eine einigermaagen ertragliche Staats= verfassung faft nur bei ben Griechen fur moglich balt. Denn Duth, als ben Grund bes fittlichen Begehrens, und Berftand muffen bie Burger bes Staats haben; jener aber fehlt ben Bewohnern bes beigen Afiens, biefer ben Bewohnern ber tältern Gegenben Europa's, und nur bie Griechen, welche in ber Mitte wohnen, find baber gefcbictt, eine gute Berfaffung bes Staats einzurichten '). Die Menge ber Burger muß nach Große und Beschaffenbeit bestimmt fein 2). Ueber bie Große ober bie Babl ber Burger will Ariftoteles teine genaue Borfdrift geben; nur fo viel ift nothig, baf fie nicht zu flein fei, um bie Beburfniffe zu befriedigen, und nicht zu groß, um nicht gut überfeben gu werben ). In Rudficht auf ihre Beschaffenheit muß bie Menge ber Burger in verschiebene Rlaffen fich theilen, welche ein bestimmtes Berhaltnig zu einander haben, weil ein Ganges ohne geordnete Glieber nicht fein tann. - Mothwendig für einen jeben Staat find Landbebauer und Sandwerker, welche fur bas Bedurfniß

<sup>1)</sup> Pol. VII, 7; cf. probl. XIV, 15; 16. Doch wird bie Staatsverfassung ber Karthager einer Vergleichung gewürdigt. Pol. II, 11. Man sieht, wie die philosophische Untersuchung über diese Dinge von der Erfahrung abhängig ist.

<sup>2)</sup> Pol. IV, 12.

<sup>3)</sup> Ib. VII, 4.

ber Nahrung forgen, Rrieger, welche innere und außere Feinde befampfen, Reiche, welche ben Beburfniffen bes Staates abhelfen, Priefter jur Beforgung bes Gottesbienfies und Richter jur Berwaltung ber Gerechtigkeit ). Doch ift es nicht gerabe nothig, bag immer ein jeber Burger nur einer biefer Rlaffen angehore; umgetehrt aber konnen auch nicht alle biefe Klaffen in einem Menschen vereinigt fein; benn es tann nicht derfelbe zugleich arm und reich fein, fo bag bie Armen und bie Reichen zwei Hauptarten ber Burger auszumachen scheinen 2). Es liegt hierin ein Tabel ber Platonischen Staatseinrichtung, nach welcher bas Eigenthum gemeinschaftlich fein foll. Unter ben Grunden, welche Aristoteles bagegen anführt, find bemertenswerth, bag baburch bie Sorgfalt fur bie Guter, welche ber Staat bebarf, geringer werben murbe, indem man für bas Gemeinfame weniger gu forgen pflege, als fur bas Eigene, und bie Tugenben ber Freigebigfeit unb ber Dagigteit im Betragen gegen Unbere aufgehoben merben wurden. Beffer fei es, ben Befig fo einzurichten, baß er jebem eigen, ber Bebrauch aber allen gemein fei vermittelft ber Befinnung ber Burger 3). Damit fteht auch in genauer Berbinbung ber Streit bes Ariftoteles gegen Die Weibers und Rinder : Gemeinschaft bes Platon. Denn es wurde burch bie Gemeinschaft bes Besiges und ber Familie ber Begriff bes Staates aufgehoben werben, wels der nur aus ber Berbindung mehrerer Bauswesen ermachft.

<sup>1)</sup> Pol. VII, 8; cf. IV, 4.

<sup>2)</sup> lb. IV, 4,

<sup>3)</sup> Ib. II, 3; 5.

Gefch. b. Phil. III.

wohnt wirb. Besonders aber ift bie Beschaffenheit ber Burger zu berücksichtigen. Ihr gemäß muß fich bie Staats= verfassung bilben; boch hangt jene und biefe auch auf bas Genaueste mit ber Beschaffenbeit bes Landes gusammen. Ariftoteles brudt es in Beziehung hierauf auf bas Beftimmtefte aus, bag er eine einigermaagen ertragliche Staats: verfassung faft nur bei ben Griechen für moglich halt. Denn Muth, als den Grund bes sittlichen Begehrens, und Berftand muffen bie Burger bes Staats haben; jener aber fehlt ben Bewohnern bes beiffen Afiens, biefer ben Bewohnern ber taltern Gegenden Europa's, und nur bie Griechen, welche in ber Mitte wohnen, finb baber gefcidt, eine gute Berfaffung bes Staats einzurichten '). Die Menge ber Burger muß nach Große und Beschaffenbeit bestimmt fein 2). Ueber bie Große ober bie Bahl ber Burger will Ariftoteles feine genaue Borfchrift geben; nur fo viel ift nothig, bag fie nicht ju flein fei, um bie Bedürfnisse zu befriedigen, und nicht zu groß, um nicht gut überfeben gu werben ). In Rudficht auf ihre Beschaffenheit muß bie Menge ber Burger in verschiebene Rlaffen fich theilen, welche ein bestimmtes Berhaltniß gu einander haben, weil ein Ganges ohne geordnete Glieber nicht sein kann. Nothwendig für einen jeben Staat find Landbebauer und Bandwerker, welche fur bas Beburfniß

<sup>1)</sup> Pol. VII, 7; cf. probl. XIV, 15; 16. Doch wird bie Staateverfaffung ber Karthager einer Bergleichung gewürdigt. Pol. II. Man sieht, wie die philosophische Untersuchung über diese Dinge von der Erfahrung abhängig ist.

<sup>2)</sup> Pol. IV, 12.

<sup>9)</sup> Ib. VII. 4.

ber Nahrung forgen, Rrieger, welche innere und auffere Feinde bekampfen, Reiche, welche ben Beburfniffen bes Staates abhelfen, Priefter gur Beforgung bes Gottesbien: ftes und Richter gur Berwaltung ber Gerechtigkeit 1). Doch ift es nicht gerabe nothig, bag immer ein jeber Burger nur einer biefer Rlaffen angehore; umgekehrt aber konnen auch nicht alle biefe Klaffen in einem Menfchen vereinigt fein; benn es tann nicht berfelbe zugleich arm und reich fein, fo bag bie Armen und bie Reichen zwei Sauptarten ber Burger auszumachen scheinen 2). Es liegt hierin ein Tabel ber Platonischen Staatseinrichtung, nach welcher bas Eigenthum gemeinschaftlich fein foll. Unter ben Grunden, welche Ariftoteles bagegen anführt, find bemertenswerth, bag baburch bie Gorgfalt fur bie Guter, welche ber Staat bebarf, geringer werben wurde, indem man fur bas Gemeinfame weniger ju forgen pflege, als fur bas Gigene, und bie Tugenben ber Freigebigfeit und ber Dagigteit im Betragen gegen Anbere aufgehoben wers ben wurden. Beffer fei es, ben Befig fo einzurichten, bag er jebem eigen, ber Gebrauch aber allen gemein fei bermittelft ber Gefinnung ber Burger 3). Damit fteht auch in genauer Berbinbung ber Streit bes Ariftoteles gegen bie Beibers und Rinber Gemeinschaft bes Platon. Denn es wurde burch bie Gemeinschaft bes Besiges und ber Familie ber Begriff bes Staates aufgehoben werben, welder nur aus ber Werbindung mehrerer Sauswefen erwächft.

<sup>1)</sup> Pol. VII, 8; cf. IV, 4.

<sup>2)</sup> Ib. IV, 4,

<sup>3)</sup> Ib. II, 8; 5.

Gesch, b. Phù. III.

Im Gegensate gegen ben Platon ift es ber Grundsat bes Ariftoteles, man muffe ben Staat nicht zu fehr gur Ginbeit machen, fonft wurde er gulett ju einem Menfchen werben, welcher fur fich nicht felbständig fein tonne '). Wenn aus Armen und Reichen ber Staat bestehen foll, fo konnen auch bie Worfchriften einiger Politiker nicht gebilligt werben, bag man auf Gleichheit bes Bermogens hinarbeiten folle. Ariftoteles findet bies unmöglich, ba man zu biefem 3wed auch bie Sahl ben Rinbar befchranten mußte, welches ohne große Rouerunger nicht augebe. Rur nach dem Mittlern habe man in biefer Rucficht ju ftreben, bemit weber lieppigleit, noch zu große Durftigfeit entftebe, und viel wichtiger fei es, bie Begierben gleich zu machen, als bas Bermogen "). Außer ber Ungleichheit bes Bermögens ift aber auch bie Berfchiebenheit ber Beschäftigungen im Staate nothig. Mus bemfelben Beunde, aus welchem ichon Platon, empfiehlt auch Aris ftoteles die Wertheilung ber Arbeiten, und zwar nicht bloß für bie nothwenbigen Beburfniffe bes Lebens, fon= bern auch für bie Wermaltung bes Staats und für bas Rriegewefen D. Man fieht bieraus, wie er gu einer Beit lebte, in welcher ber Rrieg als ein funftliches Danbs werk getrieben wurde. Nun ift es aber keinesweges nothwendig, baf in allen Staaten bie Bollemenge auf gleiche Beife in bie verfchiebenen Rlaffen vertheilt fet, und auf bie verschiebene Art ber Bevolkerung kommt es hampt-

<sup>1)</sup> Ib. &.

<sup>2)</sup> Ib. 7.

<sup>8)</sup> Ib. c. 11.

fachlich an, wie bie Staatsverfassung sich gestalten wird ').

Die verschiedenen Arten ber Staatsverfaffungen bangen von ber Anordnung ber obrigfeitlichen Memter, befonbers ber hochften Gewalt ab 2). Die hochfte Gewalt aber ift entweber in ber Sand Gines ober Beniger ober ber Menge. Daraus ergeben fich alfo brei Arten ber Staatsverfaffung, welche, wenn fle jum gemeinen Beften verwaltet werben, bas Konigthum, bie Ariftofratie umb bie Boltsberrichaft (noberela) beigen, wenn fie bagegen nur jum Beften ber berrichenben Gewalt bienen follen, als Ausgertungen anzusehn find und bann bie Ramen ber Aprannei, ber Digarchie und ber Demofratie erhalten 1). Bur Unterfcheibung ber richtigen und ber ausgearteten Staatsverfaffungen bient es, bag in jenen bie Gefehe und bas Recht herrschen und die Burger willig gehorchen, in diefen bagegen ber Menfc herrfct und nach eigener Billfür gebietet "). Ariftoteles ift ben geschriebenen Gesetzen geneigter, als Platon; er balt es für eine Unvollfommenbeit, wo folche nicht vorhanden finb ); boch gesteht er gu, bag bie Berricher bes Staats auch eine rechtmafige Bewalt über bie Befege haben, benn bas mahre Recht im Staate ift ihm bas allgemeine Befte ), nur erscheint es

<sup>1)</sup> Ib. VII, 8.

Ib. III, 6. ἔστι δὲ πολιτεία πόλεως τάξις τῶν τε ἄλλων ἀρχῶν καὶ μάλιστα τῆς χυρίας πάντων.

<sup>8)</sup> Pb. 7; eth. Nic. VIII, 12; eth. Eud. VII, 9; rhet. I, 8.

<sup>4)</sup> Pol. III, 10; 11.

<sup>5)</sup> lb. II, 10.

<sup>6)</sup> Ib. III, 11; 12 in. έστι δε πολιτικόν άγαθόν το δίκαιον, τοῦτο δ' έστι το κοινή συμφέρον. Ib. c. 16.

ihm als ein Berberben bes Staats, wenn bie menfoliche Billfur gebietet und nicht bas Gefet nach richtiger Bernunft; benn bas Befet als Berricher anertennen, beige Bott jum Bereicher bestellen, ben Menichen aber bingufegen, beife bas Thier bingufegen '). Die Gintheilung ber Staatsverfaffungen jeboch, welche wir fo eben angeges ben haben, bezeichnet nur bie allgemeinsten Unterschiebe; benn fie bezieht fich nur auf bie oberfte Gewalt. Es giebt aber mehr Gewalten im Staate und Ariftoteles unterfcheibet hauptfachlich brei bergleichen, Die Gewalt, welche über bie gemeinfamen Angelegenheiten bes Staats berath und befcbliefit, und biefe ift ibm bie bochfte, bann bie Gemalt, welche die obrigfeitlichen Burben an einzelne Burger ertheilt, und endlich die richterliche Gewalt 2). Diefe Gewalten nun konnen verschiebenen Charakter haben und theils in ber Sand Weniger, theils in ber Sand bes gangen Bolles fein, fo bag bieraus eine Mifchung ber Staatsverfassungen sich ergeben wurde ). Alfo jene Gintheilung bezeichnet nur bie reinen, nicht bie gemischten Staatsverfaffungen. Won ben reinen Staatsverfaffungen aber ift bem Ariftoteles die beste bas Konigthum; bann folgt bie Ariftofratie und bie ichlechtefte ift bie Bolfeberrichaft. Am meiften entgegengefest ift bem Konigthume bie Tyrannei, und biefe muß baber als bie fchlechtefte unter ben Musar= tungen ber Staateverfaffung angefeben werben; weniger schlecht ift die Dligarchie und bie erträglichfte unter ben

<sup>1)</sup> D. 16; eth. Nic. V, 10.

<sup>2)</sup> Pol. IV, 14.

Ib. VI, 1.

Ausartungen ift bie Demokratie, weil fie gwar ber Boltsherrschaft entgegengesett ift, aber boch naber biefer verwandt als die Tyrannei bem Konigthume 1). Wir baben fcon beim Platon bemerkt, baf in biefer Belt bie politifche Meinung ber Griechen von ber bemofratischen Regierungsform meiftens fich abwendete und ber Ariftofratie und bem Ronigthume fich geneigt zeigte. In biefer Richtung finden wir auch den Aristoteles. Er betrachtet im Grunde bie Ariftokratie und bas Konigthum von bemfelben Gefichtspuntte aus; beibe Staatsformen bezeichnen ihm bie Bert. Schaft ber Guten, und wo biefe Berrichaft gilt, ba finb immer gute Gefete und eine gute Berwaltung, mag Giner ober mogen Mehrere herrschen "). Ariftofratie und Ronigs thum find bie Staatsverfaffungen, in welchen bie Gewalt nach ber Tugenb vertheilt ift; nur wenige aber konnen in ber Tugend fich auszeichnen, außer etwa in ber friegeris fchen Tapferteit, fo bag in ber Bollsherrichaft nur biefe Tugend die Berrichaft fuhren tann vor allen ubrigen 1), was bem Aristoteles nicht billig, noch gut scheint. Nach

<sup>1)</sup> Pol. III, 7; IV, 2; eth. Nic. VIII, 12.

<sup>2)</sup> Ib. III, 15; 17; 18; IV, 8.

<sup>3)</sup> Pol. IV, 2; III, 7. Ενα μέν γάρ διαφέρειν κατ άρετην η δλίγους ενδέχεται, πλείους δ' ηδη χαλεπόν ήκριβωσθαι πρός πασαν άρετην άλλα μάλιστα την πολεμικήν αυτη γάρ εν πλήθει γίγνεται. διόπερ κατά ταύτην την πολιτείαν κυριώτατον το προπολεμούν και μετέχουσιν αὐτης οί κεκτημένου τὰ δπλα. Dies wird eridutert durch pol. III, 17. Das άλλα μάλιστα την πολεμικήκ hat man unrichtig erklart, es sci besenders schwer, in der kriegerischen Kugend Großes zu erreichen, da es boch gerade das Gegentheil bedeutet, wie aus dem Zusams menhange und der Paralleistelle hervorgeht. Man muß bei εήν πολεμικήν aus dem Borigen suppliren πλείους χαλεπόν κιλ.

biefer Anficht wurden alfo Ariftofratie und Konigthum vor ber Bolksberrschaft ben Preis haben, weil in jener eine pollfommnere Augend berrichte, als in biefer. Doch es scheint, als wenn Ariftoteles auch biefen Gegenfat nicht feftgebalten hatte. Denn fonft wird auch ber Grundfas ber Bollsberrichaft babin ausgesprochen, bag in ihr nach ber Schahung bes Bermogens bie Berrichaft vertheilt fei '), ober die Bolfsberrichaft wird auch wohl als eine Difchung ber Dligarchie und ber Demofratie befchrieben "), wornach fie gar nicht einmal eine reine Staatsverfaffung fein wurbe, fonbern eine gemischte aus zwei Ausartungen bes Staatswesens. Man fleht also, bag Ariffoteles bierin schwanft, und fo fann man fich auch wohl nicht barüber taufchen, bağ bie gange Gintheilung ber reinen Staatsverfaffungen nur auf einem unfichern Grunde beruht, indem Ariftorratie und Ronigthum auf benfelben Grunbfat gurudgeben, ber Begriff ber Bolfsberrichaft aber nicht beftimmt hervortritt. Am leichteften icheint es uns, bie Anficht, welche bem Arts stoteles vorschwebt, im Allgemeinen so zu fassen: ba der

<sup>1)</sup> Eth. Nic. VIII, 12. roiry & å doo reunmaren, ho vinaxourind lépair oliecor quatrerar noliretar d' author éléctron du nleister auleir. Darauf beuten auch mohl andere Sage über die Politie. Pol. IV, 9; VI, 6. Man kann zwar dies Princip mit dem vorigen gewissermaahen verdinden; denn die Wohlbabenden sind auch die Hopliten (id. IV, 8.); aber die Erscheinung würde hiernach zwar dieselbe sein, doch nicht der Grund; denn in der einen Ansicht ist die kriegerische Augend, in der andern das Bermdgen der Grund der politischen Gewalt. In populaert Rede ist dem Aristoteles auch die Oligarchie Aimobratie. Rhot. I, 8.

<sup>2)</sup> Pol. IV, 8. Fore yète il nodurela dis ândiss elneir pettis lligazzias ned diproposios. Ditt mus aut Pol. IV, 8 und 12 erilast werden.

Staat überhaupt nach ber Gerechtigleit ftrebt, bie Berech: tigkeit aber in ber analogen Gleichheit besteht, fo kommt es barauf an-zu bestimmen, worauf bei ber analogen Gleichbeit zu feben fei. Es finden fich aber brei Punkte, nach welchen die Staatsgewalt vertheilt werben kann. Freiheit, Reichthum und Augend, benn eble Geburt bat feinen Uns fpruch barauf, befonders gegablt gu werben, ba fie mur auf Reichthum und Tugend gegrundet ift, fofern biefe von altereber vererbt worben. Die mabre Staatsverfagung ift nun bie, welthe nur auf die Tugenb fieht; genrischte Ctaates verfassungen aber, welche man Ariftofratie ober Bolfsherrfchaft im weitern Ginne nennen tann, ergeben fich, wenn man auf zwei ober brei biefer Punite fieht, Ariftofratie memlich in einem amtergeorbneten Ginne bes Wortes, wenn man alle brei Dunete berudflichtigt, Bolleberrichaft, wenn mir Deichthum umb Menge ben Ausfchlag giebt; reine Ausartungen enbiich entstehen, wenn wur einer ber beiben ersten Puntte zum Grundfate bes Staates gemacht wird; Digar: die nemlich, wenn man nur bem Reichthume bie herrfoaft zugefieht, Demofvatie, wenn man nach Freihrit und Gleichheit aller Binger frebt und bie Babl ber Burger, aber nitht ihre Urt bemidfichtigt \*). Indem aun aber

<sup>\*)</sup> Pol. III, 12 km.; IV, 8. δοκεί δε άριστοπρατία μέν είναι μάλιστα τὸ τὰς τιμάς νεντιμήσδαι και άρετήν άριστοπρακτίας μέν γὰρ δρος άρετή, όλιγαζηίας δε πλούτος, δήμου δ' ελιυθερία, — - επελ δε τρία έστλ τὰ άμφισβητοῦντα τῆς Ισότιστος τῆς πολιτείας, ελευθερία, πλούτος, ἀρετή (τὸ γὰρ τέπαρτον, ὁ καλούσιν εἰνγάντιαν, ἀκολουθαί τοῖς δυσίν ἡ γὰρ τὸγ ένειά έστιν ἀρχαΐος πλούτος καλ ἀρετή) φανερόν ὅτι τὸν μέν τοῦν δυοῦν μίξιν, τῶν εὐπύρων καλ τῶν ἀπόρων, πολιτείαν λεκτέον, τὴν δὲ τῶν τριῶν ἀριστοκρατίαν μάλιστα τῶν ἄλληθινὴν καλ πρώτην. Cf. pol. IV, 12; VI, 2.

Ariftoteles ferner es fur fcwer ober unmöglich halt, bag bie gange Bahl freier Burger in jeber Tugenb ausgebilbet fei, zieht er bie Arifforratie ber Bolferegierung vor unb verlangt von ben freien Burgern, bag fie wenigftens ben Beffern ju gehorchen gelernt haben, b. b. bag fie ber prats tischen Ginficht ermangelnb, boch eine richtige Meinung über bas Gute befigen '). Ja fchwierig ober unmöglich fceint es ihm fogar, bag auch nur mehrere Burger gur Genauigfeit aller Tugend gelangt find, und beswegen will er bie Berrichaft eines Mannes, welcher gerecht und nach ben Gefegen ber Bernunft bie Burger bes Staats gur Tugend erziehe. Man stellt zwar gegen bas Konigthum bie Meinung auf, bag, wenn auch in ber Menge bes Bols tes ber Ginzelne schlechter mare als ber Einfichtige, boch Mue zusammengenommen biefelbe Summe ber Ginficht befås fen, weswegen auch Golon nicht ben einzelnen Burgern, fonbern nur ihrer Berfammlung die Gewalt gegeben habe. Allein was wurde wohl bie Menge für Ginficht herausbringen, wenn es eine Menge von Thieren mare? Und viele Menschen waren eben nicht beffer als Thiere. Wollte man aber auch nur ben beffern Burgern bie Gewalt übergeben, fo mare es boch ungereimt gu fagen, baf eine Menge Nicht : Ginfichtiger beffere Ginficht ergeben murbe als ein Ginfichtiger, ba nicht einmal mehrere Ginfichtige beffere Einsicht gewährten als Einer. Ueberdies murbe auch ber Konig mit Freunden fich umgeben, welche feine Ginficht, wo fie mangelhaft, ergangen konnten 2). Um

<sup>1)</sup> Pol. III, 4.

<sup>2)</sup> Ib. III, 11; 16.

Die Gegner bes Ronigthums ju wiberlegen, fragt Ariftotes les, mas man mit einem Manne, welcher an politischer Einficht vor Men fich auszeichne, anfangen follte. Dicht zu billigen wurde es sein, wenn man ihn tobten ober burch Dftratismen verjagen wollte; frevelhaft murbe es auch fein, wenn bas Wolf ber Reihe nach über ihn herrschen wollte, ebenso als wenn Jemand über ben Beus zu berrichen fich berausnahme; benn wie ein Gott murbe ein folder unter ben Menfchen fein, wie ein Lowe unter ben Safen; baber bleibe nur übrig, bag Mue willig ihm gehorchten als einem ewigen Konige im Staate ). Dabei leugnet Ariftoteles nicht, bag bie gerechte Ronigsherrichaft viele Schwierigkeis Richt leicht fint folde ausgezeichnete Danner ju finden, welche Konige ju fein verbienen. Schmablich wurde es fein, einem Schlechtern und einem jeben, wie es fich eben trifft, zu gehorchen, und wenn er es auch als etwas Bahricheinliches anfleht, bag bie Augenden forterben , fo mochte es boch nicht immer ber Fall fein. Deswegen ift er bem erblichen Ronigthume nicht geneigt. Sollte alfo ber Konig, wenn er bie Dacht bat, feinem Sohne die Berrschaft nicht übergeben? Dies scheint über bie menschliche Augend hinauszugehen. Ueberdies ift es gefährlich, bie Menge ber Burger von allem Untheile an ber Staategewalt und an ben Chrenftellen auszuschließen, benn bies wurde ben Staat mit innern Feinben erfullen. Das ber zeigt er fich auch hierin wieber, fo wie überhaupt 2), einer gemischten Berfaffung geneigt. Der Ronig foll fo

<sup>1)</sup> lb. III, 13; 17.

<sup>2)</sup> Ib. II, 6.

viel Macht haben, daß sie größer ist als die Macht jedes Einzelnen und auch Mehrerer zusammen, geringer aber, als die Racht des ganzen Bolles. Deswegen und damit die Brigliche Herrschaft durch Mäßigung deuerhafter werde, sindet er es auch gut, den Königen Wächter an die Seite zu seinen.

Doch ein Sauptverdienst ber Ariffetelischen Politik ift es, bag fie ben Gebauten überall felibalt, Gines paffe nicht für Me. In meiften ift bei ber Staatseinrichtung bie politische Augend ber Burger au berücksichtigen. Far bas Konigthum paßt eine folche Bollemenge, melche fabig ift, ein an politischer Tugenb bervorragenbes Geschlecht zu ertragen, für die Aristokratie eine solche, welche tugendhaf: ten Dennern ju gehorchen geneigt ift, für bie Bolisberr: fchaft enblich eine friegerische Bevollerung, welche bebeuricht werden und herrichen tann nach bem Gefebe, wolches bem Berbienfte gemäß auch ben Armen bie Burben erthalt ). Die Berfchiebenheit ber politischen Zugenb fleht aber auch mit ber Berfchiebenheit ber Befchaftigung in naber Berbinbung. Die paffenbfte Bevollerung für bie Demokratie find die Landbebauer und bann bie Bieten, benn ba biefe arm find und für ihre Bebierfniffe forgend wenig Dufe haben, so find fie auch nicht so leicht zu Unruhen geneigt und streben nicht zu eifrig nach politischen Bersammlungen und Ehren. 2Bo Sandwerker und Tagelobner die größere Menge bes Bolkes bilben, ba wird leicht bie außerste und ausgelassenfte Demokratie fich erzeugen "). Pferdezucht

<sup>1)</sup> lb. III, 15; V, 11.

<sup>2)</sup> lb. III, 17.

<sup>8) 1</sup>b. VI, 4.

dagegen, weil sie Reichthum voraussetzt, past für die Oligarchie, und auch die Schwerbewassneten neigen sich dieser Staatsverfassung zu '). Nicht weniger hat die Verschiedenheit des Landes Einsluß auf die Versassung. Sine Afropolis ist oligarchisch und monarchisch, plattes Land demokratisch, aristokratisch dagegen ist ein Land, wo viele seste Derter sind '). Dies sind einzelne Bemerkungen, in welchen die politische Einsicht weiter entwickelt werden soll. Aehnlicher Art ist es auch, wenn Aristokeles sür verschiedene Staatsverfassungen auch verschiedene Geste und verschiedene Erziehungsweisen verlangt und darüber Vorsschriften giedt, welche zu sehr in das Besondere eingehen, um philosophischen Sehalts sein zu können ').

Es herrscht hierbei die Ansicht, welche burch die Arisstotelische Ethik hindurchgeht, daß wir bei der Unvollkomsmenheit memschlicher Dinge zufrieden sein müßten, nicht das Beste, aber das Aussührbare zu erreichen. Damit verdindet sich auch der andere Gebanke seiner Sthik, daß wir nach dem Mittlern streden sollen, doch nicht ohne einige Abanderung, und zwar eine sehr bedeutende, zu erssahren. Durch die tugendhafte Mitte soll das glückselige Leben erreicht werden; da nun die politische Versassung auch eine Art des Lebens, das Leben des Staats ist, so muß auch ihre Sinrichtung nach dem Mittlern streden.

<sup>1)</sup> Ib. 7.

<sup>2)</sup> Ib. VII, 11.

<sup>8)</sup> lb. VI, 1 fm.; V, 9.

<sup>4)</sup> lb. IV, 11. ή δε δή κρίσις περε απάντων τούτων επ τῶν ωὐτῶν στοιχείων ἐστίν: εἰ γὰρ καλῶς ἐν τοῖς ἡθικοῖς εἰρηται τὸ τὸν εὐδαίμονα βίον εἶναι τὸν κατ' ἀρειὴν ἀνεμπό-

Aber naturlich treten nun auch bier biefelben Schwierigfeiten über bie Bestimmung ber richtigen Mitte bervor, welche wir ichon bei ber Ethit gefunden haben. Dan tann nicht fagen, bag Ariftoteles aus ihnen febr geschickt fich herausgezogen hatte. Rurzweg faßt er ben Begriff ber Ditte in biefer politischen Bebeutung mit Uebergehung ber Freiheit und ber Tugenb in Beziehung allein auf ben Reichthum, welches, was bie Tugenb betrifft, nur baburch entschulbigt wirb, bag Ariftoteles bemertt, ber mittlere Stand ber Gludeguter fei auch geeigneter, uns ber Tugend gehorfam ju bilben, als bas Uebermach in Ueberfluß ober Mangel: Aber auch ben mittleen Stanb bes Reichthums weiß er nicht anders zu bestimmen, als nur im Gegenfate gegen bie Armen und übermäßig Reis chen im Staate 1), wobei man wohl nicht umbin fann, bas naturliche Daaf ber Boblbabenheit in Beziehung auf bie Beburfniffe gu vermiffen "). Geine Deinung ift nun aber bie, bag bie befte Staatsverfaffung, gwar nicht überhaupt, aber boch von ben am leichteften ausführba-

διστον, μεσότητα δε την άφετήν, τον μέσον άναγκατον βίον είναι βέλτιστον της εκάσιοις ενδεχομένης τυχείν μεσότητος. τους δρους άναγκατον είναι και πόλεως άρετης και και πόλεως άρετης και και και πόλεως άρετης και και και πόλεως. ή γάρ πολιτεία βίος τίς έστι πύλεως.

<sup>1)</sup> L. l. εν απάσαις δή ταϊς πόλεσιν έστι τρία μέρη τῆς πόλεως, οἱ μὲν εὕποροι σφόδρα, οἱ δὲ ἄποροι σφόδρα, οἱ δὲ τρίτοι οἱ μέσοι τούτων. ἐπεὶ τοίνυν ὑμολογεῖται το μέτριον ἄριστον καὶ τὸ μέσον, φανερὸν ὅτι καὶ τῶν εὐευχημέτων ἡ κτῆσις ἡ μέση βελτίστη πάντων ἡ όρστη γὰρ τῷ ἰόγψ πειθαρχεῖν κιλ.

<sup>2)</sup> Rut schwach wird bies angebrutet. L. I. odelar - pl-

ren, sich ergeben wurde, wenn ber Gesetzeber ein Uebersgewicht ber Wohlhabenden über die Armen und Reichen antrase, entweder schlechthin, ober doch so, daß er zu diesen sich schlagend ihnen die Herrschaft sichern könnte '). Wo auch dies nicht stattsande, da werde sich entweder, wenn die Reichen das Uebergewicht hatten, Oligarchie, wo die Armen, Demokratie ergeben, und der Gesetzeber könnte nur dahin streben, in beiden Fallen auch die Mittslern zur Staatsgewalt zuzuziehen '), in der Hossnung vielleicht, daß sie auf solche Weise im Stande sein wurden, allmalig mehr und mehr zur Herrschaft zu gesangen und dadurch ein jedes Uebermaaß abzuschneiden.

Nur einen Blick wollen wir noch wersen auf bas, was Aristoteles für die Errichtung einer vollkommenen Staatsversassung, so weit sie unter Menschen möglich, als wünschenswerth aufstellt. Die Slückseligkeit und Tugend des Staates, wonach der Gesetzgeber zu streben hat, wird vom Aristoteles ganz wie die Slückseligkeit eines Mannes betrachtet. Es gehören zu ihr die Güter des Acusern, des Körpers und der Seele. Die äußern Güter und das,

<sup>1)</sup> L, L,

Ib. 12. δεῖ δ' ἀεὶ τὸν νομοθέτην ἐν τἢ πολιτείᾳ προς-΄
 λαμβάνειν τοὺς μέσους.

<sup>5)</sup> Ib. VII, 1. ξχόμενον δ' έσει και των αὐτων λόγων δεόμενον και πόλιν εὐδαίμονα τὴν ἀρίστην είναι και πραττουσαν καλως. ἀδύνατον δὲ καλώς πράττειν τοῖς μὴ τὰ καλὰ πράττουσιν. οὐδὲν δὲ καλὸν ἔργον οὕτ ἀνδρὸς οὕτε πόλεως χωρὶς ἀρετῆς και φρονήσεως ἀνδρία δὲ πόλεως και δικαιοσούνη και φρόνησες τὴν αὐτὴν ἔχει δύναμιν και μορφήν, ὧν μετάσχων ἔκαστος τῶν ἀνθρώπων λίγεται δίκαιος και φρόνιμος και σώφρων. Ib. 2.

was auf ben Korper fich bezieht, find bem Ariftoteles bie Materie bes Staats, ohne welche ber Polititer fein Bert nicht gut vollbringen tann 1). Buerft gebort eine Menge ber Menfchen jum Staate, welche genugfam ift gur Selb: ftanbigkeit bes Lebens. Doch barin befteht nicht bie Große bes Staats, bag er viele Menfchen in fich faßt, fonbem auf die Bahl ber Burger ift ju feben und auf die Dacht, welche aus ihr entspringt. Wie wir fcon fruber faben, barf aber bie Bahl ber Burger auch nicht gu groß fein, bamit fie leicht übersehen werben tonne "). Dann wich ein gand verlangt, welches Alles hervorbringt, was zu ben Beburfniffen ber Burger gehort. Beber eine gu große Ausbehnung, welche ichwer überblidt wird, noch ein ju großer Reichthum bes Lanbes und ber Burger, welcher au Uebermuth verführt, scheint bem Aristoteles wunfchendwerth. Er will bas Mittlere bewahrt wiffen "). Eine Lage bes Landes, welches zugleich am Lande und am Meere grengt, ift gut fur bie Berbeischaffung ber Bebinfniffe und fur bie Sicherheit; auch foll fur ben Fall bes Rrieges bas Land fcwer juganglich fein, aber leichte Musgange haben. Befestigungswerfe werben empfohlen; auch eine Seemacht ift gut, aber feine gu große, benn das Schiffvolk taugt nicht jur Berwaltung bes Staats. Das Land foll überbies eine gefunde Lage haben \*). Be-

<sup>1)</sup> Ib. 4. ώσπες γὰς τοῖς ἄλλοις δημιουργοίς οἶον ὑφάντη καὶ ναυπηγῷ δεῖ τὴν ὕλην ὑπάρχειν ἐπιτηδείαν οἶσαν πρὸς τὴν ἐργασίαν — — οὕτω καὶ τῷ πολιτικῷ καὶ τῷ νομοθέτη δεῖ τὴν οἰκείαν ὕλην ὑπάρχειν ἐπιτηδείως ἔχουσαν.

<sup>2)</sup> L. l.

<sup>5)</sup> Ib. 5; of. IV, 11.

<sup>4)</sup> Ib. VII, 5; 6; 11.

binging eines jeben Staates ift, wie fruber bemertt, bie Bertheilung ber Arbeiten und mithin eine Boltsmenge, welche in verschiebenen Berten beschäftigt ift. Für ben beften Staat aber wunfcht Ariftoteles eine folche Ginrichting, bag die gandbebauer, bie Sandwerfer und Martts leute von ben Rriegern und Berwaltern bes Staats formlich nach Art bes Kaftenwefens geschieben find; benn bas Leben jener ift unebel und ber Augend entgegen. Die Birger bes Staats muffen Muße haben gur Entfteljung der Augend und zur liebung politischer Abaten; an Dufe aber gebricht es ben Lanbleuten und ben Sandwerkern. Demnach werben alle bie Rlaffen ber Gefellichaft, welche für die Bedürfnisse forgen, vom Ariftoteles zu unvollkommenen Burgern ober ju Stlaven beftimmt. Die echten Birger follen wohlhabenb fein und bas Land befigen 1). Er halt es für gut, bag in ber beften Staatsverfaffung das gand in zwei Theile getheilt fei, in Staatseigenthum und in Privateigenthum; bas erftere zu ben Beburfniffen des Staats, ben gemeinschaftlichen Dablen und bem Gottesbienfte; bas andere zu ben Beburfniffen ber einzelnen Familien. Den lettern Theil will er wieder in zwei Theile getheilt haben, in ben, welcher um bie Stabt berumliegt, und in ben an ben Grengen, bamit bie Burger einftimmig find bei Rriegen gegen bie Nachbarn "). Die echten Burger, welche bie Waffen und bie Macht haben, von ber Staatsverwaltung zurudzuhalten , ist unmöglich. Die Staatsgewalt foll baber fo vertheilt werben, bag bie jun-

<sup>1)</sup> Ib. 9; 10.

<sup>2) 16. 10.</sup> 

gern Burger ben Staat im Kriege vertheibigen und gehorchen, die altern aber die Verwaltung führen, die abgelebten Greife endlich der Gottesverehrung vorstehn. Dies sei
ber Natur gemäß; denn ein anderes frastigeres Alter gehöre zum Kriege, ein anderes verständigeres Alter zu den
Staatsgeschaften. Durch diese Einrichtung wurde auch
die innere Ruhe erhalten werden, denn für die Jungen sei
es nicht schimpslich, der altern Obrigseit zu gehorchen, da
sie seibst zu gleicher Ehre zu kommen hoffen dursten, und
zuerst musse man gehorchen lernen, um nachher befehlen
zu können \*).

Diefe Borfdriften jeboch berühren nur gang außerlich ben eigentlichen 3med bes Staats, bas tugenbhafte Leben ber Burger. Auf biefen hat ber Gefetgeber hauptfachlich zu sehen. Aristoteles tabelt die gewöhnlichen Politiker und Befetgeber febr ftreng, bag fie mehr auf bas Rothwendige, als auf bas Schone, mehr auf ben Krieg und bie Unmuße, als auf ben Frieden und bie Duge gefeben batten. Bestreben fei vielmehr gewesen, bas Land und bie Denge ber Unterworfenen groß ju machen, als ben Staat gerecht Dies fei eine falfche Politit, nur bie friegerifche Tugend gu uben, und noch mehr, fie nur gu uben, um folche zu Sklaven zu machen, welche es nicht verdies nen; benn ber Rrieg fei nur baju, daß man felbft nicht in Stlaverei falle, und bag man Stlaven gewinne, welden bie Glaverei naturlich und nutlich ift. Das fei nicht politisch, was nicht einmal gefetilich fei, und Diemand follte vorschreiben, bag man gegen bie Feinde wild und

<sup>\*)</sup> Ib. VII, 9; 14.

gegen bie Freunde gabm fei; man scheine bie Politit mit ber bespotischen Berrichaft gu verwechseln, und mas man gegen fich felbft nicht fur gerecht ertenne, bas fchame man fich nicht gegen Andere zu üben. Go ftreitet Arifto= teles gegen bie Wergrößerungesucht ber Staaten und besonders gegen die, welche die spartanische Politik gelobt batten. Ihre Fruchte zeigten fich; benn wenn bie Burger nur fur ben Rrieg erzogen worben, so konnten fie ben Frieden nicht ertragen und gingen in ihm unter. Wenn Itmand glauben follte, bie praftifche Thatigfeit bes Staats im Rampfe gegen bas Meußere gehore zur Gluckfeligkeit beffelben, fo irre er, benn ber Staat tonne in fich felbft genug praktische Thatigkeit üben. Der Krieg fei nur wegm bes Friedens; bie Unmuße nur wegen ber Dufe. . Nicht in ber Tapferteit allein bestehe bie Tugend bes Staats, sondern auch in ber Gerechtigkeit, Dagigkeit und Beisbeit; bie Tapferteit fei fur ben Rrieg, bie Beisheit ober die Philosophie für die Muge und bie beiben übrigen Tugmben für beibe, boch mehr für ben Frieben; auf biefe Augenden baber habe ber Gefetgeber hauptfachlich fein Augenmerk gu richten "). In biefer platoniffrenben Form

<sup>\*)</sup> Pol. VII, 2. άλλ' ξοίκασιν οἱ πολλοὶ τὴν δεσποτικὴν πολιτικὴν οξεσθαι εἶναι καὶ ὅπερ αὐτοῖς ἔκαστοι οὖ φασιν εἶναι δίκαιον οὐδὲ συμφέρον, τοῦτ οὐκ αἰσχύνονται πρὸς τοὺς ἄλλους ἀσκοῦντες αὐτοὶ μὲν γὰρ παρ αὐτοῖς τὸ δικαίως ἄρχιν ζητοῦσι, πρὸς δὲ τοὺς ἄλλους οὐδὲν μέλει τῶν δικαίων. Ib. 3. ἀλλὰ μὴν οὐδ ἀπρακτεῖν ἀναγκαῖον τὰς καθ αὐτὰς πόλεις ἰδρυμένας καὶ ζῆν οὕτω προηρημένας ἐνδέχεται γὰρ κατὰ μέρη καὶ τοῦτο συμβαίνειν πολλαὶ γὰρ κοινωνίαι πρὸς ἄλληλα τοῖς μέρεσι τῆς πόλεως εἰσιν. Ib. 7; 14; 15. τέλος γάρ, ῶσπερ εἰρηται πολλάκις, εἰρήνη μὲν πολέμου, σχολὴ δ' ἀσχολίας. — ἀνδρίας μὲν οὖν καὶ καρτερίας δεῖ πρὸς τὴν

Besammtheit der Augenden zu üben habe, und der 3wed der Politik besteht ihm nur darin, die Würger gut zu meden und den Gesehen gehorsam. Dazu gehört aber, wie wir wissen, eine richtige Erziehung, in welcher Aristetes mit dem Platon die wahre Kraft des Staates sucht. Denn dieser ist ja nur deswegen nothwendig, weil der Renschweder allein leben, wich üllein gut leben kann, sonden der Erziehung und der sortwährenden Leitung durch das Gesehed bedarf, um zur Ausbildung der Augend zu gelangen

Mit berfelben scheinbaren Gründlichkeit, mit welcher Platon, will Aristoteles bem Staate die Sorge für den auften Ursprung des Menschen übertragen. Damit die Abrya der zu Erziehenden möglichst gut werden, gedührt dem Staate die Kussicht über die Ehen. Doch beschränken sich die Vorschiften des Aristoteles hierüber auf das Alter und die körperliche Beschaffenheit der Spegemossen. Auch das Berhalten der Weider während der Schwangerschaft soll duch Sesehe gewodnet werden. Nachstehem aber besiehtt er, time verstümmelte Gedurt aufzuziehen; auch die Bahl der Gedurt ten will er beschränken, und damit sie nicht überschräten werde, hält er es nicht sür sündhaft, vor der Gedurt die Frucht abzutreiden; denn erst nachdem Empsindung und Leben entstanden sei, müsse es für Frevel gehalten werden, das Kind zu tödten.). Nach der Gedurt beginnt sogleich

ἀσχολίαν, φιλοσοφίας δὲ πρὸς τὴν σχολήν, σωφφοσώνες δὶ καὶ δικαιοσύνης ἐν ἀμφοτέροις τοῖς χρόνοις καὶ μαλλον εἰξΨΥ ἄγουσε καὶ σχολάζουσεν.

<sup>1)</sup> Eth. Nic. I, 13.

<sup>2)</sup> Pol. VII. 16.

bie Erziehung, welche es querft mit bem Rorper gu thun bat, burch biefen auf bas Begehren und burch bas Begehren auf die Bernunft einwirtt, fo bag querft auch ber Rorper, bann bas Begehren und gulett bie Bernunft berudfichtigt werben muß '). Bis zum fiebenten Sahre follen bie Rinber gu Saufe erzogen werben; biefe Beit ift hauptfachlich ber Ernahrung und Uebung bes Rorpers gewidmet; er foll fraftig ernabrt und geubt und nicht verjartelt werben. Man muß auch bie Kinber fo wenig als möglich mit ben Sklaven verkehren laffen und überhaupt bafür forgen, bag fie nichts Schimpfliches boren ober feben. Bis zum fünften Jahre ift bie Erziehung noch nicht auf bie Biffenichaft gerichtet; bann aber bis jum fiebenten Jahre muß man bie Rinber ichon schauen laffen, mas fie Spater lernen follen. Auf biefen erften Beitraum ber Ergiehung folgen zwei andere, vom flebenten Jahre bis zur Mannbarteit und von biefer wieber bis jum einundzwans sigften Jahre ). Während biefer Beit foll bie Erziehung eine offentliche bes Staates fein, weil ber gange Staat einen 3wed hat und besmegen auch alle Burger eine Erziehung erhalten muffen "). Ariftoteles aber hat biefen Theil ber Erziehungslehre nur febr furz berührt. Ueber die Berfchiedenheit ber beiben letten Beitraume fagt er faft

Ib. 15 fig. διό πρώτον μέν τοῦ σώματος τὴν ἐπιμέλααν ἀναγκαῖον εἶναι προτέραν ἢ τὴν τῆς ψυχῆς, ἔπειτα τὴν τῆς ὀρέξεως · ἔνεκα μέντοι τοῦ νοῦ τὴν τῆς ὀρέξεως, τὴν δὲ τοῦ σώματος τῆς ψυχῆς.

<sup>2)</sup> lb. 17.

Ib. VIII, 1; eth. Nic. K, 10.

gar nichts ') und über bie Erziehungsmittel giebt er auch nur bie gewöhnliche Meinung feiner Beitgenoffen an, nach feiner Gewohnheit in einzelnen Bemerkungen, befonders über bie Dufit, weitlauftiger fich ausbreitenb. Bier Bulfsmittel fur bie Erziehung werben gewöhnlich gebraucht, Grammatif, Beichentunft, Gymnaftit und Dufit. Grammatit und Beichentunft bienen hauptfachlich fur bas Beburfnig, bie lettere bod auch jur Beurtheilung bes Schonen; bie Gymnaftit ubt ben Rorper und foll gur Tapferfeit führen; bie Dufit mit Gefang, foweit fie fur bie Er giebung ift, wird wegen ihres Ginfluffes auf bie Sitten gelobt, in welcher Begiebung jeboch ihr Gebrauch auch befchrantt werben muß. Sie hat aber auch außerbem noch anbern Mugen; fie bient gur Reinigung ber leibenben Buftande ber Seele, worauf auch bie Aragobie abzweckt, jut Erholung und jur Musfullung ber Duge ?). Dag Aris ftoteles biefen lettern Duntt auch in Beziehung auf anbere Ergiehungenittel nicht weiter ausgeführt bat, barin finden wir befonbers ben letten Theil feiner Politif mangelhaft. Er hat ibn vielleicht nicht vollenbet. Denn ba ibm bas Leben im Frieden und in ber Duge ber eigentliche 3wed ift, so mußte er boch wohl hauptfachlich zeigen, wie bie Bunftigen Burger bes Staates ju ben Runften bes Friebens, jur Gerechtigfeit, Dagigteit und endlich gur Philosophie angeleitet werben follten. Davon aber giebt er nur wenig an, was meiftens in ben beschrankten Rreis ber Dufit

<sup>1)</sup> Rur pol. VIII, 4 gegen bas Enbe kommt eine Bemerkung barüber vor.

<sup>2)</sup> Pol. VIII, 3 ff.; post. 6.

fällt; benn bie Dusik faßt er nicht in ber weitern Bebeustung auf, in welcher Platon sie als Bildungsmittel ber Jugend und als Beschäftigung bes Alters sich benkt. Nesbenbei erwähnt er wohl, daß die Jugend auch in den freien und ebeln Wissenschaften geübt werden durse, so weit nemlich das Sigen bei ihnen nicht bem Körper ober der Augend der Seele schabe\*); aber überhaupt hat er doch nicht gezeigt, wie von dem Begehren aus auch die Vernunft ber Bürger gebildet werden sollte.

Und fo ftellt und benn auch bie Politit und mit ibr die Ethit bes Aristoteles bas Bilb eines Werkes bar, wels chem zu feiner bolligen Bollenbung gleichfam ber Ropf fehlt. Bir find geneigt anzunehmen, bag Ariftoteles nicht wie Platon im Ginne hatte, in feiner Politit ben Beg gu zeigen, auf welchem ber Menich zur Philosophie gebilbet werben tonne; biefen Weg glaubte er vielleicht in feiner Logit und in feiner Phyfit binlanglich gezeigt zu haben, vielleicht hielt er auch bies fur eine Sache, welche ber Politie fremb bleiben muffe, weil es nur Benigen vergonnt fei, gur Philosophie ju gelangen. Aber murben nicht boch Diese Benigen bie mabren Berricher, bie mahre Seele, ber Bwed bes Staates fein? Unb wenn auch anberswo bin-Langlich gezeigt fein follte, wie ber Menfch jur Philosophie gelange, war es nicht nothwendig, bier wenigstens bie Berbinbung anzugeben, in welcher bie Unftalten bes Staats mit ber Musbilbung gur Philosophie fteben follten? Gelbft wenn Ariftoteles es far genugenb fur bie 3wede bes Staats

<sup>\*) 1</sup>b. VIII, 2 fin. έσει δὲ καὶ τῶν ἐλευθερίων ἐπεστημῶν μέχρι μέν τινος ἐνίων μετέχειν οὐν ἀνελεύθερον προςεδρεύειν δὲ λίαν πρὸς τὸ ἐντελὲς ἔνοχον τοῦς εἰρημένοις βλάβοις.

halten sollte, nur für die Erziehung solcher Burger zu son gen, welche in mittelmäßiger Augend geübt sind, würden wir seine Pädagogik sür lückenhaft halten müssen. Genug, wie wir uns auch wenden, der Aristotelischen Politik scheint die letzte Vollendung zu sehlen. Und in der Ahat die ganze Lehre des Aristoteles zeigt sich uns in diesem Lichte. Wir möchten sie mit solchen Werken der Kunst vergleichen, welche bestrebt sind, in das Einzelste einzudringen und überall den größesten Reichthum an Gedanken zu entwickln, welche aber über der Mannigfaltigkeit und Größe da Aufgabe nicht zur Vollendung gelangen können.

Ueberall gieht uns beim Ariftoteles ber tiefe Geift an, mit welchem er in bie Daffe bes Gegebenen einbringt, fif bavon überzeugt, bag in ihr ber vernünftige Gebante bem fche. Ihn an bas Licht gu gieben, bies ift fein Gefcheft, bies will er leiften , und fo fonbert er benn in feinen Ge banten fcharf unterscheibend bie Fulle ber fluchtigen Er scheinungen und indem er fich ihr hingiebt, weiß er fic ihrer gu bemeiftern. 20ber eben besmegen fehlt ihm auch nicht ber fuhne Ueberblick über bas Gange und bie Runf, bie Ergebniffe feiner einzelnen Unterfuchungen gu einer all gemeinen Lehm gufammengufaffen; vielmehr feine Anficht bon ber Biffenschaft überhaupt forbert ihn auf, von ben Allgemeinen ausgehenb bas Gingelne zu begrunden. Bie ift es nun bennoch gefcheben, bag wir ibn nicht felten ver geblich bemuht finben, feine allgemeinen Grunbfate über Die Biffenschaft und ihre Gegenftande mit bem Ergebniffe feiner reichen Erfahrung in einen vollständigen Gintlang p bringen ? Seine Erfahrung mag noch nicht vollftanbig go nug, ober feine allgemeinen Grundfage mogen nicht überall

genügend fein. Bie bem auch fei, nach beiben Geiten . blidt er, teiner von beiben Beftanbtheilen foll unter feinen Banben Schaben leiben. Der Menfch bat teinen ficherern Ausgengepuntt für feine Forfchung als bie Erfcheinungen; an ihnen barf man nichts mateln, ihnen barf man nichts bergeben; frevelhaft murbe es fein, in feinen Gebanten gleichfam jum Mitbilbner ber erfcheinenben Belt fich aufwerfen zu wollen \*). Bon ber anbern Seite, mas ift nos thiger in ber Biffenschaft, als zu bem Begriffe und bem Befen ber Dinge zu gelangen und von ihm ausgebend gu begreifen, was nothwendig ift? Bas ift ebler als bie Bemunft, ber Anfang aller Dinge und ber 3roed, in beffen Bollenbung, foweit fle uns möglich ift, unfer ganges Befen und Gein besteht? Wenn nun von biefer Geite Wes in die Gewalt ber Bernunft, welche die Welt bewegt, gegeben werben mochte, fo lagt boch bagegen bie Erfahrung nicht gu, Alles in einem fo pollfommenen Lichte ju erbliden. Bober fonft bie vielen Unvolltommenheiten in biefer Belt, mober bie Bufalligfeiten, bie Musnahmen von ben Befehen ber Ratur? woher bag wir in einer fo wenig nach bem Gefete ber Gerechtigkeit georbneten Gefellichaft uns abmuben muffen, wir, bie wir boch als einfichtige Griechen noch bei Beitem alle Barbaren übertreffen? Es lift fic nicht leugnen, bag in biefer Gegend unter bem Monte ber Bufall mehr waltet, als bas vernünftige Ges fet; aber biefe Gegend ift benn freilich auch nur ein fletner Theil ber gangen Welt, faft fur nichts ju rechnen

<sup>\*)</sup> Met. I, 5; de coelo II, 13. πειφώμενοι συγκοσμείν του ben Pothagordern.

gegen bas Sanze. Aristoteles sieht, baß es ihm unmdglich fällt, die Wernunft ganz mit der Erfahrung zu versöhnen; so giebt er denn einen Theil der Welt auch theilweise der Unvernunft Preis und unglücklicher Weise ist dies
der Theil, in welchem wir uns besinden. Das Andere,
wohin unsere Erfahrung nicht reicht, sich besser zu denken,
hindert ihn nichts. Seine Erfahrung aber über unsere Erde und über unser Leben läßt er durch die Begriffe der Vernunft sich nicht rauben und diese heilige Scheu vor der Erfahrung muß ihm unsere Achtung gewinnen.

Wir finden benfelben Geift in feiner Anficht von ber Biffenschaft, wie in feiner Anficht vom thatigen Leben. Er ift ein Mann, welcher alles Sobere und Sochfte, bas mahre Ibeal bes Gottlichen wohl anzuerkennen geneigt ift. Er hatte es ichon beim Platon tennen gelernt. preift er benn, wie biefer, ben bochften Gott, bie Bernunft, welche Alles bewegt, welche felbst in unfere Seele berab: fleigt, um hier ber Babrheit, ber Biffenschaft, ber mab ren Augend eine Statte ju bereiten. Allein mit talten Scharsblide ben Lauf ber Natur, bas Schwankenbe unfent Sitten beobachtend, finbet er, bag boch fur une bies Ibeal nicht pagt, bag nur wie ein Fremdling bas Gotts liche ju uns gelangt und in ber beftanbigen Bewegung unferes Seins und Lebens taum fich festhalten lagt. Darum ift ihm bie Biffenschaft felbst etwas Bergangliches, bie Augend zwar bleibenber, ihre lebung aber boch bem web felnben Spiele bes bewegten Lebens unterworfen und bie Gludfeligkeit hangt ihm von ben Bufallen bes Gludes ab. Der Wirklichkeit unferer Welt alfo ift bies Ibeal verfagt. Und boch ift bie Wirklichkeit die Mahrheit. Bei ber Beob

achtung dieser traurigen Wahrheiten verzweifelt er nun nicht, sondern auch dies gehört zu seinen Tugenden, daß er in die Wirklichkeit sich zu sinden weiß und ihr, so viel als möglich ist, abzugewinnen sucht. Er meint zwar, der Mensch sei ein gar geringes und dürftiges Wesen, aber er sindet sein Leben noch immer lebenswerth und dahin ist sein Streben gerichtet, daß er es wahrhaft lebe, nicht nach eiteln Ibealen vergebens sich abmühend, sondern die Wirkslicheit mit regster Thätigkeit ergreisend.

Platon und Ariftoteles find oft und lange bie Subrer ber fpatern Unfelbstanbigfeit in ber Philosophie gewesen; fie find beswegen oft mit einander verglichen worben. wollen fie als folche nicht vergleichen; benn ebenfo oft als ihr Rame faft abgottischer Berehrung gebient bat, ebenfo felten ift ihre Lehre verftanben worben. Uns führt gur Bergleichung beiber nur ber geschichtliche Gefichtspunkt, nach welchem wir forfchen muffen, wie aus einem folchen Lehrer ein folder Schuler habe werben konnen. regt es unfere Aufmerksamteit, bag fo oft Parteiungen an biefe Namen fich angeschloffen haben; benn gang in Unwissenheit ift es wohl nicht geschehen; eine buntele Runde von der Eigenthumlichkeit beiber Philosophen mochte babei zum Grunde liegen. Aber auch von ber andern Seite ift behauptet worben, ber Streit beiber unter einander fei nur scheinbar, ober beziehe fich nur auf Rebendinge, wesents lich fei ihre Uebereinstimmung. Man muß gestehen, baß beibe Parteien etwas gefeben haben. Ariftoteles ift tein fo unfabiger Schuler bes Platon gewefen, bag er nicht bie Bahrheit hatte ertennen follen, welche in ber großern Raffe feiner Lehren lag; aber er fand fie auch mit einer

Art bes Irrthums versetzt, welche ihn zwang, indem er fie auszuscheiden bemubt war, einen ganz eigenen Weg in ber Philosophie zu geben. In biesem Verhaltnisse haben wir Beider Lehren mit einander zu vergleichen.

Um meiften finben wir ben Ariftoteles als einen eife rigen Gegner ber Platonifden Lehre, wo es fich um bie Begrundung ber Erscheinungen vermittelft ber Ibeen banbelt. Wir tonnen ihn nicht barüber tabein, baff er bie Lebre, wie aus bem Berhaltniffe ber Sbeen gu einander bie Erfcheinung bervorgeben follte, nur in bem Lichte einer willfürlichen Annahme und phantaftifchen Borftellungsweife erblickte, besonders wenn wir bebenten, wie febr biefe Lebre bei ben Nachfolgern bes Platon ausgeartet war. Aber freilich finden wir ben Ausweg, welchen Ariftoteles nabm, auch nur infofern beffer, als er fich einer ftrengern Lebrform bequemte, ohne boch bie Schwierigfeit wahrhaft ju lofen. Denn indem er bie Materie als einen emigen Grund ber Erscheinungen fette ober, um uns bestimmterer Musbrude gu bebienen, indem er ein ewiges allgemeines Bermogen ber Matur ju entgegengefesten Ericheinungen neben ber ewig wirksamen Thatigkeit Gottes annahm, bilbete er zwar ben Begriff ber Materie zu einer Allgemeinheit und Bestimmtheit aus, welche er früher nicht gehabt batte, und befestigte baburch ein nothwendiges Element unserer Biffenschaft, aber er gab aud baburch Urfach zu ber oft wie berholten Beschwerbe, bag feine Philosophie, inbem fie bie Belt ewig mache und neben Gott ftelle, nicht aus einem Grunde Alles ertiare. Und gang ungerecht tonnen wir biefe Rlage nicht finden. Denn zwar ift bas Materielle bem Ariftoteles etwas febr Untergeorbnetes, inbem es als

ein burchaus Leibenbes, als ein von aller Birklichkeit Ents blogtes gebacht werben foll; aber wir baben boch gefeben, bağ es bie Bielheit bewirft, bağ es bas ungeregelte, manden Bufalligfeiten unterworfene Berben veranlagt und überhaupt nicht julaft, bag bie Welt zu einer reinen Bolltommenheit fich geftalte. Go wie nun in ber Belt bie Unvollfommenheit nothwendig ist und nie aufhören wird, fo muß naturlich auch bie menfchliche Wiffenschaft unvolltommen fein und bleiben. Wir haben gefunden, bag bem Aristoteles ber Mensch als ein überaus Kleines in ber Bett erfchien, bağ er ibn in ber großen Daffe ber Belt , faft gang verschwinden ließ. Wie fann nun feine Biffenfcaft von größerer Bebeutung fein, als feine Lage in ber Belt? Dan wurde bie Lebre bes Ariftoteles gang verfennen, wenn man glaubte, fie gebe auf eine volltommene Biffenfchaft aus. Dem Denschen ift eben nur wenig vom wissenschaftlichen Leben gegonnt; Die einzelnen Befen, welche boch ben nachften Grund aller Erscheimungen bilben, finb unüberfehbar, auch tann ihr Befen wegen ber materiellen Dischung in ihm nitht erklart werben; bie Reihe ber Urfachen geht in bas Unenbliche. Die Wiffenschaft, welche Anftoteles fucht, ift nicht einmal unfehlbar; benn in vieien Fallen konnen wir nicht ein gang unumflögliches Gefet finben, fonbern nur bas, was gewöhnlich gefchiebt, als Gefet aufftellen, weil Bufalliges in bie Erscheinung fich einmischt, weil bas Sanbeln bes Menfchen feinen guverlaffigen Grund hat, weil auch bie Natur Fehlgriffe machen tann.

Diese Eingestandniffe liegen allerdings auch jum Theil in bem Sinne ber Platonischen Lebre und man tann ben

Ariftoteles nur besmegen loben, bag er fie beutlicher ausfprach, als fein Lehrer. Aber man fann auch nicht ver tennen, bag bies mit einem Mangel ber Ariftotelifchen Auficht zusammenhangt, welcher, wefentlich in die Gestaltung feiner Lehre eingreifend, einen Sauptunterschied zwischen ihr und ber Platonifchen Philosophie begrundete. Es ift bies bie Scheu bes Ariftoteles vor ben Ibealen, welche fur mi fere beschrantte Lage in ber Welt nicht gu paffen icheinen. Die Philosophie bes Ariftoteles berudfichtigt viel mehr bie befondern Buflande bes Menfchen auf ber Erbe; fie will eine Biffenschaft nur fur biefe, mabrend bie Biffenfchaft, welche Platon fucht, über bie beschrantten irbischen Ber haltniffe fich binausschwingen foll, um ben Menschen nicht ju betrachten in feinem gegenwartigen Elenbe, fonbern von biefem befreit in einem reinern, vom Rorper entfesselten Leben. Dem Ariftoteles, welcher folgerichtiger Alles an bie nothwendige Materie band, mußte ein folcher Flug ber Gebanten fich verfagen, ba er bie menschliche Geele nicht fur unfterblich hielt und die Bernunft, welche ewig ift, nicht bem Menfchen eigenthumlich; fonbern bem Gangen angeborig fein foll. Es war naturlich, bag bei biefer Inficht bas Menschliche überall gegen bas Gange in ben bintergrund treten mußte. Die Bernunft, bas Befte, mas in bem Menschen ift, ftellte fich barnach nur als ein von außen Gingewandertes bar, und fo wie bie Biffenfcaft und die fittliche Tugend von ber Bernunft abhängig find, fo ericheinen fie auch als Erzeugniffe, welche nicht bem Menfchen felbft in feiner naturlichen Entwicklung fich aus: bilden, sondern nur ber naturlichen Erfahrung und ber naturlichen Tugend fich anschließen als ein Gottliches,

welches bie gange Matur burchbringt, aber nicht bem Gingelnen eigenthumlich ift. Es ift nicht gu leugnen, bag in biefer Unficht unter bem Schleier ber Uhnung ein richtis ger Blid fich verbirgt. Die Art, wie Ariftoteles in bem Begriffe ber Energie bie naturliche Bewegung mit bem 3wede verbindet und ben vernünftigen 3med als bas Bahre in ber Bewegung betrachtet, bezeichnet beffer, als bies von irgend einem ber alten Philosophen gefchehen ift, bie überfinnliche und gottliche Rraft ber Freiheit in uns und in ber Belt. Aber es läßt fich auch nicht verhehlen, baß bies beim Ariftoteles nur gang buntel angelegt ift, baß auch bie Durchbringung bes Gingelnen burch bas Allgemeine, welche man hierin angebeutet finben fann, nicht obne Sinopferung bes einzelnen Wefens gefchieht, bag bie Art, wie nach biefer Borftellungeweife bas Bernunftige aus bem Maturlichen fich berausbilben foll, einen zu grellen Begenfat zwifchen beiben und ein faft magifches Berhaltnig bes einen jum anbern fest, und bag gulett Ariftoteles in einem feltfamen Zwiefpalte mit fich felbft erfcheint, wenn er auf ber einen Seite bie einzelnen Befen als bie eingigen Wefen fest, und bann boch wieber bas, was ihr mabres Befen bilbet, ju einer Thatigfeit bes Mugemeinen macht.

Wenn aber auch dem Aristoteles das Ideal der Vernunft für den Menschen sehr fern steht, so will er doch
die Erkenntniß nicht davon zurückhalten. Gott, das Bollkommene, das Gute, läßt sich wohl von dem Menschen
erkennen, wenn auch nicht vollkommen, so doch in gewissen
allgemeinen Begriffen. Auch hierin liegt ein wesentlicher
Unterschied zwischen dem Platon und dem Aristoteles.

Wenn bei bem erftern bie gange Lehre von Gott in einem mythischen Gewande erschienen mar, so mußte ichon bie Abneigung bes Ariftoteles gegen eine folche Darftellungs weife ihn einen andern Beg leiten. Es find bier zwei Puntte besonbers in bas Auge gu faffen. Auf ber einen Seite tritt beim Ariftoteles ber Grundfat nicht in bas volle Bewußtsein, bag Gott nicht in feiner Ginbeit, fonbern nur in ber Bielheit in ihm enthaltener Begriffe er tannt werben tonne, und baber bleibt ibm benn nichts Anberes übrig, als gewiffe allgemeine Begriffe über Gott feftauftellen. hierin ift er viel entscheibenber ale Platon. Die Bernunft ist es, was er nicht wie Platon als bas Bilb Gottes, sondern als Gott felbft verehrt. Aber in bem er biefer Richtung folgt, fleht er fich auch zu verneinenben Beftimmungen genothigt. Nicht bie praftifche Ber nunft ift Gott, fonbern nur bie theoretifche. Gin foldes Berfahren zeigt binlanglich bie Ungulanglichteit bes Standpunttes, von welchem es ausgeht. Es offenbart fich uns barin in einem Striche auf ber einen Seite bie Beife bes Ariftoteles, welche in ber Biffenschaft hauptfachlich nur gewiffe bestimmte Gage als Enbergebniffe ber Forfchung fucht, und auf ber anbern bie großere Rluft, welche a gwischen ber praftischen und ber theoretischen Ausbilbung ber Bernunft fett. Beibes bangt mit bem Gange ber Biffenschaft zusammen, in welchem bie Ariftotelische Philofophie fich ausbilbete; fie murbe immer mehr Beisheit für bie Schule, nicht für bas Leben; baber bat auch Aris ftoteles bie Schule viel mehr beberricht, als Platon. Finben wir nun aber, bag er hierin weniger genügt, als fein Lehrer, fo muffen wir es bagegen als einen bebeutenben Himmtheit barüber Rechenschaft zu geben vermochte, wie Gott, bas unveränderlich Gute, ohne bewegt zu werden, doch die Welt zu bewegen vermöchte. Seine Lehre, daß Sott als das Begehrungswerthe in ewiger Thätigkeit bes barrend alles Begehrende in Thätigkeit seine Lehe, spricht das beutlich aus, was Platon nur noch dunkel angedeutet hatte.

Darum mußte benn auch bie Maturlehre bes Ariftoteles gang auf ben 3wedbegriff gebaut werben. Gie umterfceibet fich von ber Phyfit bes Platon hauptfachlich in zwei Punkten, theils barin, bag fie ben Gebanken flar hervorhebt, bie Ratur bilbe mit unbewußter Runft, ohne Bahl und klare Einficht in ben 3weck, theils bag fie genauer an die Erfahrung fich anguidließen bemuht ift. Man tann bingufegen, bag fie mit größerer Gorgfalt bie augemeinen Grundfage auszubilden fucht, worin fie jeboch aut ben Weg weiter verfolgt, welchen Platon fcon angebrutet batte. Bene Puntte aber wiefen gemeinschaftlich barauf bin, bag Ariftoteles Bieles in ber Ratur finbet, was ihm nicht in ben reinen Begriff bes 3wedes aufzugeben fcheint, bag er baber auch Musnahmen von ber allgemeinen Regel, Rebigriffe ber Natur, Manches, was weniger von ber Form als von ber Materie beherrscht wied, zugiebt und in feiner Anficht beflarkt wird, bag biefe Gegend unter bem Monbe ben Bufalligfeiten einen breiten Raum überlaffe. Dur in biefer Anficht konnte fich benn and bie Deinung erzeugen, bag nicht bie Bernunft allein, fonbern überhaupt bie Geele ber 3wed bes nathrlichen Lebens fei. Wenn hierin Ariftoteles von bem Platon abwich, so wirkte barauf wohl hauptsächlich bas Bestreben, die Seele mit dem beseelten Körper in die engste Berdinsbung zu bringen. Dem Platon war die Seele als das eigentlich individuelle Wesen erschienen, so wie es im Berzben und badurch im Körperlichen sich wirksam erweist. Hiernach aber schien es gleichgültig zu sein, in welchen Körper sie eingehen und belebend wirken möchte. Dies war dem Aristoteles zu willfürlich; ihm schien die Ausbildung der Seele an den Körper geknüpft zu sein, als seine Vollendung, als seine Form, welche als solche die Raterie des Körpers beherrsche.

In ber Ethit bes Ariftoteles mußte fich ber Mangel an einem Ibeal bes menschlichen Lebens besonders fühlbar machen. Daber tommt es auch, bag feine Sittenlehre gu allen Beiten, in welchen bie Ariftotelische Philosophie empfohlen wurde, am wenigsten gewirft bat. Gie verliert fich in eine nicht ftreng wiffenschaftlich georbnete Menge von einzelnen Bemerkungen und bie philosophischen Ergebniffe berfelben bilben nur in einem entfernten Ginne ein Banges. Der Begriff ber Gludfeligfeit, welcher ihm ben fittlichen 3med bebeutet, bat ibm nur eine febr unbeftimmte Gel-Denn in ber That eine vollig ungeftorte Glucheligteit icheint bem Denfchen nicht vergonnt gu fein, wenn wir, wie Ariftoteles, nur fein irbifches Leben berudfichti= gen. Dag er jedoch mehr als Platon auf die bestimmten Berhaltniffe bes Menfchen fab, tonnen wir nicht tabeln, und die gemäßigte Gefinnung, welche feine Borfdriften bezeichnet, icheint uns alles Lobes werth. Gein Scharf: blid aber verkundigt fich uns in ber Art, wie er bie tugenbhafte Thatigfeit mit ber Luft im Begriffe ber Glud-

feligfeit vereinigt, inbem er febr wohl zu zeigen weiß, bag bie mabre Luft nur ber Abichluß ber tugenbhaften Thatigfeit ift. hiernach tonnte er auch nicht vertennen, bag fur bas gludfelige Leben bes Menfchen nicht nur bie Tugend nothig fei ale Sabigfeit, fondern auch die Uebung berfelben, und ba biefe von ben Umftanben abhangt, fo burfte er mit Recht außer ben Gutern ber Seele auch leibliche und außerliche Guter als 3wede bes menichlichen Strebens fegen. Es ift flar, baf er auf folche Beife ben gangen Umfang bes fittlichen Lebens vollstanbiger im Auge bat, als irgend ein anberer ber altern Philosophen; nur nicht gang umfaßte er ibn; benn er fcblog bas miffen= schaftliche Leben aus bem Rreise ber eigentlich menschlichen Bestrebungen aus und nach bem Worurtheile ber freiges borenen Griechen verachtete er die handwerkemäßigen Runfte. Doch nabert fich auch in bem lettern Puntte Ariftoteles mehr als bie Frubern einer billigen Anficht, indem er bie öfonomifche Thatigfeit. bes Familienvaters einer fittlichen Schätzung unterwirft, und fle als.Mittelglieb zwischen bas Leben bes einzelnen Denfchen und bie Staatsgeschafte einfchiebt. Darin verfundet fich nun überhaupt fein alterthumlicher Geift und feine philosophische Unschauung, bag er bas Leben bes einzelnen Menfchen in fittlicher Rudficht nicht als vollstandig anertennt, fonbern nur im Staate bie Tugend werben lagt und auch wieber nur auf ben Staat bie vollständige Augend bezieht. 3war zu scharf schneibet er ab zwischen naturlicher und fittlicher Augend, aber mabr bleibt es boch, daß nur bem fittlich Sandelnben bie fitts liche Einficht in bas Gnte fich bilbet und bag nur in eis ner fittlich geordneten Gefellschaft ber einzelne Menfch gur

19 1

sittlichen Ausbildung gelangt. Das nun die sittliche Einssicht wieder nichts Anderes umsassen soll, als die Ordnung des Familiens nud des Staats kebens, ist der Beschründung bes Familiens nud des Staats kebens, ist der Beschründung sieser sittlichen Ansicht gemäß, welche wir so den erwähnt haben. In seiner Entwicklung dieser Einsicht verschmacht Aristoteles mit Recht das undestimmte Ideal des Platon und schärft die Regel ein, das den Verhältsnissen gemäß gehandelt werden malse, weil nicht eine Berfossung für alle Staaten passe, ohne dedwegen doch den Berhältnissen die sittlichen Ansordenungen auszunpfern. Sier unternimmt er es denn auch, die sittliche Einsicht dadurch weiter zu sondern, dass er die verschiedenen möglichen Berdaltnisse im Staate zu erschöpfen sucht.

Allein viele biefer Unterfuchungen bes Ariftoteles treten boch wur in einem ungewiffen Lichte hervor. Wir finneu nicht überseben, dag in feiner gangen Philosophie das Bewußtsein von der Unvollfommenheit des menfchlichen Bisfens, welche er einzugefteben bereit ift, ein gewiffes 36gern, ein gewiffes Berbaten ber allgemeinen Gebanden, eine gewiffe Borficht ibm ameith, welche ibn geneigt macht, fast alle Ergebniffe ber Borfchung mer in einem bebingten Sinne, mit Aprechalt von Ginfchraufengen für finftige beffere Einficht aufzuftellen. Es foll bemit nicht gefagt fein, baf nicht bie allgemeinften Gebanten feiner Lehre ihm vollig feftgeftanben batten, es foll auch bas Werfichtige in feinen Arugerungen nicht getabeit werben, nur fo viel if und gemiß, bag bierin bas Westreben bes Ariftoteles, bes gange Bebiet ber Erfahrung mit feiner Philosophie in Berubenng gu brimen, auf die Abgefchioffenbeit feiner Philosophie felbft eine erschitternbe 8thawirfung ausübte. Su

biefer Richtung ift bie Philosophie bes Ariftoteles gang bas Begentheil ber Platonifchen. Bahrend Platon bie Erfahrungen befonders über die Natur, bas Nothwendige und Besondere in ben Erscheinungen vernachlaffigt, fie nur nebenbei und wie eine nicht ungebilbete Erholung betreibt, bagegen in die Ibeale bes Guten und bes Schonen fich vertieft, ift Ariftoteles gang barauf bebacht, eine jebe Ere. tenutuig ber überfinnlichen Form aus ber besonderften Erfahrung herauszuschöpfen. Denn ihm ift bie Wernunft für ben Menfchen nicht etwas Urfprungliches, fonbern fie bilbet fich erft aus bem Rothwendigen, aus bem naturlichen Berben heraus, bleibt auch immer mit biefem in Berbinbung, fo bag in ber wirklichen Thatigkeit, in ber Energie des vernünftigen Lebens die Bollendung und ber mahre Segenstand ber Biffenschaft zu fuchen ift. Diese Ginficht bilbet ben mefentlichen Fortfcritt, welchen bie Philosophie Des Ariftoteles bezeichnet. Ariftoteles ift wenigstens bestrebt gewefen, bie Birtlichteit bes Lebens mit ben Forberungen ber Bernunft gu verfohnen, inbem er biefe Birtlichteit als etwas über ber Erscheinung Stehendes, als Gegenstanb ber verftanbigen Erkenntniß auffaßte. Aber ber Fortichritt ber Lehre ift allerbings mit Mebenbebingungen verfnupft, welche feine Birfung fchmachen. Denn theils werben baburch bie Ibeale, welche ber Bernunft nothig find und ihr freies Streben bedingen, in ben hintergrund gurudge brangt, theils wenn fie auch noch in ber Ibee Gottes abrig bleiben, wirb uns boch nur ein febr befchrantter Antheil an ihnen gegennt. Ja indem bie Materle und bas Berben als etwas Ewiges in ber Belt angesehen wird, bon ber andern Geite aber bie ewige Bernunft in Die

Bollenbung ber naturlichen Erscheinungen wie von außenher einbringt und faft wie etwas Gebeimnigvolles in ber Welt fich und barftellt, enthalt bas Suftem bes Mriftotes les zwei Beftanbtheile in fich, welche zu feiner recht fichen Sinigung tommen. Barum bebarf bie Belt eines ewigen Bewegers, wenn bie Bewegung von Ewigfeit ber unm terbrochen von einem wirklichen Wefen auf ein anderes fich fortpflangt? Bas beburfen wir ber gottlichen Bernunft gur Erklarung beffen, mas in ber Melt wirklich ift, ba boch bie Belt aus ihrem eigenen Bermogen nach ben Guten ftrebend fich verwirklichen foll? Dies find Fragen, welche nicht leicht nach ber Ansicht bes Ariftoteles fich beantworten laffen. Fügt man nun noch bingu, bag ber Frage nach ber Begrundung ber Belt in Gott gang ausgewichen wird, weil nemlich bie Welt' fogleich neben Gott fich zeigt, ohne bag Mustunft barüber geforbert wurde, warum beibe neben einander ober auch in einander fein follen, fo tann man fich wohl nicht verhehlen, bag bie Ariftotelifche Philosophie nicht geeignet mar, bas philosophische Forschen in eine fichere Bahn gu bringen. 3meier lei fcbien freilich moglich, entweber burch eine tiefere Begrundung alle Beftanbtheile ber Ariftotelifchen Philosophie in ihrem Werthe gu laffen, und fowohl die richtige Burbigung ber Erfahrung und ber Birflichfeit in ihr, als and bas überfinnliche Ibeal, ben wahren Begenftand ber Biffenschaft, mit einander inniger zu vertnupfen, ober auch biefe Beftanbtheile, ben einen ober ben anbern, mit Bermes fung bes entgegengesetten gesonbert gu verfolgen. Allein beim Ariftoteles zeigt fich ichon bie Reigung, ber Erfahrung und ber in ihr fich barbietenben Wirklichkeit vorherrfchend

seinen Fleiß zu widmen, und wenn bei ihm dieser Reigung die Sokratische und Platpnische Vorliebe für die reinen Begriffe des Verstandes noch ein starkes Gegengewicht hielt, so war es doch dem natürlichen Sange der Ent-widlung gemäß, daß ein solches Gegengewicht in dem-seldem Grade schwächer wurde, in welchem die einmal eingeschlagene entgegengesetzte Richtung weiter sortschritt. hierzu wirken auch die äußern Verhältnisse, in welchen wir von nun an den griechischen Geist erblicken werden. So traten die idealen Begriffe immer mehr zurück; die Beobachtung der Erscheinungen gelangte zu immer größerten herrschaft und allmälig sing man an zu vergessen, daß in der Erscheinung noch etwas mehr als nur das Sinn-liche zu suchen sei.

Sechstes Capitel.

Die ältern Peripatetifer.

Man erzählt uns, daß Aristoteles nicht lange vor seisum Tode, als er schon kränkelte, von seinen Schülern gebeten wurde, ihnen den Lehrer zu bezeichnen, welchem sie nach seinem Tode folgen sollten. Es schienen ihm aber zwei seiner Schüler vor allen übrigen geeignet seine Schule sorzusezen, Theophrasios von Eresos auf der Insel Less dos und Eudemos von Rhodos. Nach einigem Idgern sorzberte sodann Aristoteles einstmals lesbischen und rhodischen Wein, und nachdem er von beiden getrunken, außerte er,

beibe waren wahrlich gut, boch ber leebische sei ihm noch angenehmer. Seine Schuler zweiselten nicht, baß er hierdurch habe andeuten wollen, Theophrastos gefalle ihm am meisten zum Nachfolger in seiner Schule ').

Mag biefe Erzählung mahr fein ober nicht, fo finden wir es boch begreiflich, wie Aristoteles, wenn er an fcinen Rachfolger bachte, zweifeln tonnte, ob Cubemos obn Theophrafivs dazu ber gefchicktere fei. Beiber Ramen und Schriften fleben in großem Unfebn bei ben Peripate: tifern, und wenn ber Ruhm bes Theophraftos, wenn auch fein Beift größer gewesen fein mag, fo fceint bagegen & bemos noch treuer an bie lebre feines Deifters fich ange fcbloffen ju haben. Benn Gubemos angeführt wirb, fo geschieht es fast nur, um bie Lehre bes Ariftoteles ju er lautern "); er fcheint fich in ben Schranten eines Ertla: rers gehalten ju haben und nur in wenigen unbebeutenben Punften mochte er von bem Lehrgange feines Deifters abgewichen fein 3). Theophraftos bagegen wollte einen felbftanbigern Gang geben; in feinen Schriften, welche benfel: ben Gegenstand mit Ariftotelischen Schriften abhandeltm, berührte er bas von feinem Lebrer binlanglich Erortere nur obenhin, ging aber genauer in folche Theile ein, welche von jenem vernachläffigt worben waren "), und bei einem folchen Beftreben ift es benn wohl begreiflich, bag er bie und ba ju Ergebniffen tam, welche ben Ginn ber Arifte-

<sup>1)</sup> Gell. XIII., 6. Daß hier fur Menebemus Gubeneus su lesen sei, ift schon oft bemerkt worben.

<sup>2) 3. 23.</sup> Simpl. phys. fol. 29 a; 201 b; 279 a.

<sup>5) 3. 23.</sup> ib. fol. 44 a; 94 a; 242 a.

<sup>4)</sup> Booth, de interpr. p. 292 ed. Basil. 1570.

telischen Lehre nicht nur erwelterten, sonbem auch anderten. Wie sehen überhaupt in der Schule der Peripatetiser sos gleich nach ihrer Stistung dasselle sich erneuern, was wir schon in der alabentischen Schule gesunden haben; es treten abweichende Meinungen in ihr hervor und es zeigt sich ein Sang, welcher die Richtung des Aristoteles nur einseitig versosgt. Dies haben wir dier, soweit es dei den unvollasindigen Uederlieserungen möglich ist, in seinen hauptzie zu zu versolgen; auf die Hauptzüge aber können wir und beschränken, weil in der Abet es sich nicht verleugnen läst, das die peripatetische Schule nach dem Aristoteles nicht von großer und allgemeiner Wirkung gewesen ist.

Der Nachsolgen bes Aristoteles, ursprünglich Apriewos genannt, erhielt wegen der Schänheit seiner Sprache
den Namen Theophrasios.). Ums scheinen die Schristen,
welche wir noch unter seinem Namen besigen, der Schreibant des Aristoteles zu nahe verwandt, als daß wir ihnen
das lob wahrhafter Schönheit beilegen könnten.). Doch
geden wir dem Urtheile der Alten nach, wenn wir bedenken,
daß diese Scheisten, Auszäge und Bruchstücke, nicht in der
gesundesten Sestalt uns erhalten worden sind, daß sie auch
weniger dem kunstlerischen, als dem wissenschaftlichen Gebiete angehören. Diese Beredtsamkeit des Theophrasios
bezeichnet uns die Richtung seiner Zeit, welche mehr und
mehr auch rednerische Uedung in den Schulen der Philosophie suchte. Durch den Theophrasios scheint die peripatetische Schule, welcher er bis in sein bohes Alter vor-

<sup>1)</sup> Diog. Laort. V. 38. Andere Beweitsfiellen hat Menage bierzu gesammelt.

<sup>2)</sup> Bergl. Senec. qu. nat. VI, 13.

ftanb 1), auch eine außere Festigkeit erhalten zu haben, inbem er ihr einen Garten vermachte, welchen er mahr: fcheinlich in ber Rabe bes Lyfeion befag, um bort bie philosophischen Bersammlungen zu halten 2). Aus ber großen Bahl ber Schuler, welche er gehabt haben foll "), lagt es fich abnehmen, bag er ben Lehren bes Ariftoteles eine großere Berbreitung gab. Es finben fich gwar Ungaben baruber, bag auch gegen ihn Bag und Berfolgung erhoben wurden '), fo bag er felbst eine turge Beit Athen meiben mußte; im Gangen aber fieht man boch, bag mabrend feines Lebens bas Anfebn ber Philosophie im Bachfen war, so wie er benn felbst bei ben Machthabern innerhalb und außerhalb Athens in großer Achtung geftanben baben foll ). Much ben Umfang ber Lebre bes Ariftoteles gu erweitern, icheint er bemubt gewefen ju fein. Go baben feine Schriften über bie Beschichte und bie Urfachen ber

<sup>1)</sup> Rach Diog. L. V, 40 soll et 85 Jahre alt geworben sein. Dem widerstreitet bie Angabe in der Borrede zu seinen Sharakteren, in welcher er sein Alter auf 99 Jahre angiebt, wosthr auch noch andere Angaben stimmen. S. Menago ad Diog. L. V, 47. Er soll 56 Jahre der peripatetischen Schule vorgestanden haben. Diog. L. V, 36; 58. Dies stimmt aber nur mit der ersten Angabe seines Alters; denn sonst müßte er älter als Aristoteles gewessen sein. Wahrscheinlich ist ein Irrthum in der Jahl; denn nach den einzelnen Angaben scheint Abeophr. wenigstens 45 Jahre der Schule vorgestanden zu haben. S. Cliaton ann. s. a. 287.

<sup>2)</sup> Diog. L. V, 89; 52; cf. Athen. V, 2. p. 186. Man hat beim Garten bes Theophraftos an einen botanischen Garten gebacht.

<sup>5)</sup> Sie wirb auf 2000 angegeben. Diog. L. V, 37.

<sup>4)</sup> Diog. L. V, 37; 38.

<sup>5)</sup> Ib. 37; 39.

Pflanzen bie Schrift bes Ariftoteles über die Pflanzen verbrangt, mabricheinlich weil fie reichhaltiger waren, benn von ben Rennern werben fie wenigstens in ber wiffenschafts lichen Ausführung ben Schriften bes Ariftoteles über bie Thiere nicht gleichgeschätt 1); so hat er auch eine Gefchichte ber Steine und ber Metalle geschrieben 2), und wenn Ariftoteles ichon fehr reichhaltige Sammlungen für bie Renntnig ber Staatsverfaffungen angelegt batte, fo fügte biefen Theophraftos noch andere Saminlungen über bie Gefete bingu ). In allem biefem erkennen wir bie Richtung wieber, welche Ariftoteles ber Philosophie auf bie Erforschung bes Thatfachlichen gegeben hatte. Dabin konnen wir auch bie berühmte Schrift bes Theophraftos über bie Charaftere rechnen, benn er giebt fie felbft fur eine Frucht feiner langen Erfahrung aus."), und fie tonnen als eine Beifpielsammlung jur Beranfchaulichung ethischer Lehren gelten. Bei biefer Reigung gur Erfahrung wendete er boch nicht geringen Fleiß auf die philosophische Forfcung. Denn er fant es fur gut, manche Puntte ber Ariftotelischen Lehre forgfältiger zu beftimmen. Die meiften folder Abweichungen jedoch scheinen uns nicht von großer Bebeutung ju fein; wir tonnen jum Theil ihren Ginn taum Mur von einigen mochte man vermuthen, bag fie uns einigermaaßen ben Geift offenbarten, welcher unter ben Schulern bes Ariftoteles herrichte.

<sup>1)</sup> Bergl. die Ausgabe der Berke bes Theophraftos von Schneis der tom. V. p. 228 f.; 246 f.

<sup>2)</sup> De lapid. in.

Cic. de fin. V, 4.

<sup>4)</sup> Eth. char. precem.

So wie Ariftoteles gegen ben falfchen Schwang ber erften Atabemifer, felbft gegen bas Streben feines Lebrers nach ben Ibealen gefampft, fo wie fich babei eine etwas falte, felbft jur Berachtung geneigte Anficht von bem menfch= lichen Gein und Treiben ihm ergeben batte; fo mer er auch eben nicht geeignet gewefen, feine Schitter gu ber Begeisterung zu erheben, burch welche allein etwas Großes in ber Biffenschaft und im Leben bervorgebracht wird und ber Menfch im Bewußtfein bes Bottlichen fich erhaben Durch Fleiß mochene baber bie Peripatetifer woohi Manches und Denkenswerthes leiften; aber im Leben und in ihrer Unficht vom Leben zeigten fie fich Blein. Dies foll in ber Sittenlehre bes Theophraftos febr beutlich ber: vorgetreten fein. Inbem er nach Art feines Lebeers ben Einfluß ber außern Buter auf bie menfchiche Guidfeligkeit nicht gering auschlug, baburch nach ihnen zu ftreben am rieth, ben Werth ber Tugenb aber fcwadchte, fcente er fich nicht ju fagen, bas Leben bes Menfchen werbe bom Stude beherricht, nicht von ber Beisbeit 1). Wie weit ift er von ber Platonifden Starte entfeent, welche fembig den Sob begrüßt in ber hoffnung einer volltommmern Wiffenschaft, wenn er bie Ratur auflagt, fie habe bem Menfchen ein zu turges Leben verlieben, fo bag er bie Biffenfchaften, in beren Renntnif er einen Unfang gemacht. nicht vollenben tonne 2). In ber That bei einem Mainte, welcher fo fehr an bem gegenwartigen Leben und an feinen

<sup>1)</sup> Cic, de fin. V, 5; acad. I, 9. Spoliavit enim virtutem suo decore, imbecillamque reddidit. Tusc. V, 9. Vitam regit fortuna, non sapientia.

<sup>2)</sup> Cic. Tusc. III, 28.

außern Gutern hangt, können wir und nicht wundern, daß er in der Kälte gegen die sittlichen Forderungen unseres natürlichen Sesühls so weit ging, den Weisen unter scheins daren Vorwänden sast ganz zu einer selbstsuchtigen Zurücksgezogenheit von der Gesellschaft der übrigen Menschen, in den meisten Fällen zur Verschmähung der She und des väterlichen Verhältnisses zu ermahnen\*). Es läßt sich nicht verkennen, daß die Menschenkenntniß des Theophrasskos mehr auf eine Beodachtung der Schwächen und Verskehrteiten in der menschlichen Gesellschaft sich gründete, als auf das Bewußtsein des Göttlichen in und. Nur in dem einsamen Forschen des Weisen scheint er etwas Höhez res gesunden zu haben, und wenn er noch einer Begeisies rung fähig war, so war es die Begeisterung für das theos retische Leben.

Aber auch in bem, was Theophraftos unter bem theoretischen Leben verstand, scheint er etwas, wiewohl fast unmerklich von seinem Lehrer abgewichen zu sein. Dies anzunehmen veransast uns seine Lehre über bas Verhältniß der Bewegung zur Energie. Dan sieht, daß er hiermit gerade den Punkt berührt, in welchem Aristoteles am meisten in das höhere Gebiet des Denkens seinen Schwung

<sup>\*)</sup> Hieronym, adv. Jovinian. I. p. 189 sq. ed. Bened-Sapiens autam nanquam solus esse potest. Habet secum omnes, qui unquam fuerunt boni et animum liberum quocunque vult transfert. Quod corpore non potest, cogitatione complectitur. Et si hominum inopia fuerit, lequitur cum dec. Nunquam minus solus erit, quam cum solus fuerit. Porro liberorum causa uxorem ducere, ut vel nomen nostrum non intereat, vel habeamus senectutis praesidia et cartis utamur haeredibus, stolidissimum est etc.

nahm, aber auch am menigsten gur fichern Bestimmtheit zu gelangen vermochte. Die Angaben find febr ungenus gend, beweisen aber boch unzweibeutig, bag Theophraftos über ben Begriff ber Bewegung mit bem Ariftoteles nicht gang einig mar. Am beutlichften ift es, bag jener von biefem barin abwich, baf er Bewegung in allen Rategorien fand, welches, boch nicht gang genügend, baraus erflat wird, bag er auch bas Entfteben und Bergeben ober bie Beranberung bes Befens eine Bewegung nannte 1). Do mit fteht es mabriceinlich in Berbinbung, bag Theophraftos zweifelte, ob jebe Bewegung ober Beranberung in ber Beit geschehe und immer bie Balfte fruber fein muffe, als bas Gauze; benn es tonne etwas ploglich und auf einmal gang fein 2). Auf biefe Anficht nemlich konnte er von ber Aristotelischen Lehre ausgehend nicht wohl geführt werben, ale indem er hierbei auf die Beranberung bes Befens fah. Mahe verwandt hiermit icheint aber auch bas zu fein, was er über bas Berhaltnig ber Energie gur Bewegung Denn es ift offenbar, bag er beibe Begriffe mehr in einander jog, als bies bas Beftreben bes Ariftoteles, bas Sinnliche von bem Gegenstande der vernünftigen Ginficht in einem scharfen Unterschiebe getrennt zu halten, gu verstatten fcbien. Dies bemerten wir im Gingelnen barin, baß er gegen bie Lehre bes Ariftoteles ftritt, baß in ber Seele keine Bewegungen, fonbern nur Energien feien. Er fuchte bagegen ju zeigen, bag bie Seele bewegt werbe,

<sup>1)</sup> Simpl. phys. fol. 94 a; 201 b; cat. fol. 110 a Bas.

<sup>2) 1</sup>b. fol. 23 a; 235 a. Sierher gehort vielleicht auch fol. 250 a.

wenn gleich nicht wie ber Korper im Raume, und nicht fo, bag er von bem Rorper biefelben Bewegungen erführe. welche er in ihm hervorbrachte '); ja er unterfchieb zwei Arten ber Bewegung ber Geele, forperliche und untorperliche. Bu ber erftern rechnete er bas Begehren, Die Begierbe und ben Born, ju ber anbern aber bas Urtheil unb bie Erkenntniß?). Bir mogen ihm hierin vielleicht in ber Sache nicht Unrecht geben, wie benn auch beim Aris ftoteles flar wurde, bag er in biefem Puntte nicht immer gang übereinstimmenb mit feinem Begriffe ber Geele fich erklarte; allein es ift auch gewiß, bag Theophraftos baburch in ber That ben Arifiotelischen Begriff ber Geele aufbob ober gefahrbete. Doch er mochte einen Ausweg fuchen in ber Art, wie er im Allgemeinen über bas Berbaltnif ber Energie jur Bewegung fich erklarte. Den Begriff ber Energie nemlich wollte er weber unter ben Begriff

<sup>1)</sup> Them. do anima fol. 68 a. Hier ist Theophrastos unsten bem Litel & rair Aquarox (love kernarhe verborgen. 16, fol. 89 b heißt es Geogeauros er ole kernasher rà Aquarox (love. Hermolaus Barbarus übersett die erste wie die zweite Stelle: Theophrastus in iis libris, in quidus tractat locos ab Aristotele ante tractatus.

<sup>2)</sup> Simpl. phys. fol. 225 a. al μεν δρέξεις και αl επιθυμέται και δργαι σωματικαι κινήσεις είσι και από τούτων άρχην έχουσι. δσαι δε κρίσεις και θεωρίαι, ταύτας οὐκ έστιν είς έτερον άγαγείν, άλι εν αὐτῆ τῆ ψυχῆ και ἡ ἐνέργεια και τὸ τέλος, εἰ δὴ και ὁ νοῦς κρεῖττόν τι μέρος και θειότερον, διε δὴ ἔξωθεν ἐπεισιών και παντέλειος. και τούτοις ἐπάγει ὑπὲρ μὲν οὖν τούτων σκεπτέον, εἴ τινα χωρισμόν ἔχει πρός τὸν ὕρον, ἔπεὶ τό γε κινήσεις εἶναι και ταύτας ὁμολογούμενον. Simplifios ſchließt hieran ſogleich bie Lehre bes Straton an, welche offenbar von biesem Punite der Lehre bes Kheophrastos auseging. Cf. Bext. Emp. adv. math. VII, 222.

ber Bewegung gefaßt wiffen, noch ben Begriff ber Bemegung unter ben Begriff ber Energie; benn Energie und Bollenbung gebe es auch unter ben unbewegten Dingen und bie Bewegung werbe vielmehr burch bie Energie, als die Energie burch die Bewegung ertlart; aber boch fei eine fo wefentliche Werbindung zwischen ber Energie und ber Bewegung, daß teine Bewegung fein tonne, ohne in fich eine Energie zu enthalten, ja es gebe einige Bewegungen, welche zugleich Energieen maren '). Theophraftos icheint hierbei barauf gefeben zu haben, bag boch eine jebe Bewegung fcon eine gewiffe Thatigfeit zur Bollenbung gebracht hat und burch bie Bewegung etwas fruber nur bem Bermogen nach Borhandenes zu seiner Wirklichteit gekommen ift. Daburd aber faßt er in ber That ben Ginn beffen, was Ariftoteles unter Energie verftand, nicht in feiner gangen Bebeutung; benn er vermifcht baburch bie Energie mit bem phyfifchen Werben; er fest bie Doglichfeit, bag bie Energie felbft ein Werben fei, und benit fich ein volls kommenes Werben, welches 3med fei 2). Dies veranbert nun in ber That bie Ansicht bes Ariftoteles bedeutenb,

<sup>1)</sup> Simpl. cat. fol. 77 b. τούτφ μέν γάρ δοχεί μη χωρεξεσθαι την κινησιν της ένεργείας είναι δὲ την μέν κινησιν
καὶ ἐνέργειαν, ὡς ἄν ἐν αὐτῆ περιεχομένην, οὐκέτι μέντοι
καὶ την ἐνέργειαν κίνησιν καὶ γὰρ ἡ τελειότης καὶ ἐν τοῖς νοητοῖς καὶ φύσει ἀκινήτοις είναι οὐ κεκώλυται. Phys. fol. 94 s.
την γὰρ τοῦ δυνάμει ὅντος ἡ τοιοῦτον ἐντελέχειαν κίνησιν. ——
ἡ γὰρ ἐνέργειὰ κίνησες τε καὶ καθ' αὐτό. Ib. fol. 202 s. ἐητεὶν δεῖν φησὶ περὶ τῶν κυνήσεων, εὶ αὶ μὲν κινήσεις εἰσέν,
αἱ δ' ὥσπερ ἐνέργειαι τινες.

<sup>2)</sup> Theophe, hist, plant. I, 1. ή γάρ τοι γένεσις γενέστυς χάριν έστε τῆς τελείας.

welcher als ben 3wed ber Dinge bie Wernunft und bie Bemunft als ein Richt : Bewegtes und Richt : Berbenbes aufaufaffen geftrebt batte. Allein es folgte Theopbraftos bienin auch nur ber Richtung, welche Ariftoteles fcon vom Platon ab genoumen batte. Dem Ariftoteles folite fein Begriff von der Energie die Wermittelung zwischen dem Ewigen und bem Beiflichen bilben; fie zog bas Ewige ber Bewegung und bem Beitlichen naber. Theophrafios naberte nur noch mehr bie Energie ber Bewegung, ja fand es felbft moglich, bag bie Energie eine Bewegung fei. Diefes alimálige Kortschreiten in einer eliunal angeregfen Richtung ericheint und als etwas Rothwenbiges; nur ift es im Arifoteles mit einer Kraft gesett, welche bie gange Geftaltung des wissemschaftlichen Bufammenhangs burchbringt und verandert, mabrend Theophrasios ber Richtung weiter folgt und doch glaubt, die wiffenschaftliche Anficht bes Arifioteles fefthalten gu tonnen. Es fcheint, bag ber Schiller in biefer Richtung auch auf 3weifel über bie Unficht feines Lehrers von bem Berhaltniffe bes leibenben gum thatigen Berftande gekommen fei. Die Dunkelbeit ber Angaben ifft uns biefe 3weifel wicht weiter verfolgen; fle mochten aber barin gegrundet fein, bag er auch bas Denten als eine Bewegung anfah \*).

Noch bei zwei andern Schülern des Aristoteles finden wir Abweichungen von dem Begriffe der Seele, welchen ihr Lehrer aufgestellt hatte. Aristorenos, welcher bei den Alten berühmt ift, weil er auf die wissenschaftliche Untersuchung der Dufit die Aristotelische Lehre von der Erkenntniß ans

<sup>\*)</sup> Them. de anima Vol. 89 b; 91 m.

wenbete, verglich bie Seele mit ber harmonie in ber Dufit und meinte, fo wie biefe burch bie verschiebenen Berbaltniffe ber Aone zueinander hervorgebracht werbe, fo werbe auch die Grele hervorgebracht burch bas Berhaltnif in ber Geftaltung ber verschiebenen Theile bes Rorpers; benn biefes bringe bie Bewegung bes belebten Rorpers hervor und bie Geele fei alfo nur als eine gewiffe Spannung bes Korpers zu benten 1). Und nicht weit entfernt von biefer Unficht icheint auch Diffarcos gewefen gu fein, welcher von ben Erfahrungswiffenschaften befonbers bie Geographie in ben Rreis ber peripatetischen Schule gog. Er fprach es beutlich aus, bag bie Geele und bie Bernunft nicht ein Seiendes ober ein Wefen für fich fei, fondem nur ein gewiffer Buftanb bes Rorpers, ein Befeeltfein, welches ber Einheit bes Korpers gutomme, fobalb er auf gewiffe Beife geftaltet und von Ratur gemischt fei "). ber leugnete er auch ichlechthin, bag bie Seele unfterblich

<sup>1)</sup> Cic. Tusc. I, 10. Aristoxenus musicus idemque philesophus ipsius corporis intentionem quandam (sc. animam esse); velut in cantu et fidibus quae harmonia dicitur, sic ex corporis totius natura et figura varios motus cieri, tanquam in cantu sonos.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. hyp. Pyrrh. II, 31; adv. math. VII, 349. of μεν μηθέν φασιν είναι αθεήν (sc. τήν διάνοιαν) παρά τὸ πῶς έχον σεμα, καθάπερ ὁ Δικαίαρχος. Atticus ap. Euseb. pr. ev. XV, 9; Cic. Tusc. l. l. Vim omnem cam, qua vel agamus quid vel sentiamus in omnibus corporibus vivis acquabiliter esse fusam, nec separabilem a corpore case, quippe quae nulla sit, nec sit quicquam nisi corpus unum et simplex, its figuratum, ut temperatione naturae vigeat et sentiat. Jambi. ap. Stob. ecl. I. p. 870. (τὴν ψυχήν) τὸ τοῦ σείματες ὁν εξαπερ τὸ ἐμιψυχοῦσθαι.

seide aus der Lehre des Aristoteles hervorgingen, daß die Seele die Form des belebten Körpers sei. Diese Misserständnisse zeigen aber, in welcher Richtung die peripasteische Schule sich bewegte, immer mehr nemlich dem Sinnlichen sich zuwendend.

In dieser Richtung befand sich denn auch augenscheins lich der Schüler und Nachsolger des Theophrastos, Straston von Lampsatos, einer der berühmtesten Peripatetiter, welcher, ehe er Dl. 123 in Athen das Lehramt übernahm, eine Zeit lang zu Alexandria gelebt und den Ptolemäos Philadelphos unterrichtet haben soll?). Sein Ruhm grünzdet sich mehr auf den Scharssun, mit welchem er Andere widerlegte, als auf seine eigenen Ersindungen?). Er wird gewöhnlich durch den Beinamen der Physiker bezeichnet. Schon dieser Beiname beweist, daß er in seiner Forschung vorherrschend auf das Körperliche und das Sinnliche sein Augenmerk richtete, während er das Sittliche nur wenig denäcklichtigte?). Aus mehreren Angaben über einzelne

<sup>1)</sup> Cic. Tusc. I, 31.

<sup>2)</sup> Diog. L. V, 58, Bergl. C. Nauwerck de Stratone Lampraceno. Berol. 1856.

<sup>5)</sup> Polyb. exc. Vat. XII, 12. παραπλήσιον γὰρ Στράτωνς τῷ φυσικῷ συμβέβηκε καλ γὰρ ἐκείνος, δτ ἃν ἐγχειρήση τὰς τῶν ἔλλων δόξας διαστέλλεσθαι καλ ψευδοποιείν, θαυμάσιός ἐσειν δτ ᾶν δ' ἐξ αὐτοῦ τι προφέρηται καλ τῶν ἐδίων ἐπινομιάτων ἐξηγῆται, παρὰ πολὺ φαίνεται τοῖς ἐπιστήμοσιν εὐηθέστερος καλ νωθρότερος. Θο etwas laffen manche Puntte since Lehre vermuthen, 3. B. Bext. Emp. adv. math. X, 155. Lut Sext. Emp. adv. math. VIII, 18 scheint Polemit gegen bie Stoiler hervorpugehen.

<sup>4)</sup> Cic. de fin. V, 5; ao. I, 9; Diog. L. V, 58; 64. Doch Gesch. b. Phil. III. 27

Lehren bes Straton feben wir, bag er unter allen Peripa tetifern am meiften bom Unfebn bes Ariftoteles fich fui gemacht batte und mit Scharffinn bie Begriffsbeftimmungen und Beweife bes Ariftoteles bestritt \*). Es geht abn aus biefen einzelnen Puntten feiner Lehrweise nichts Giden über feine Richtung hervor und wir feben mir fo viel bar aus, bag er boch bem Baupte ber Peripatetiter in feinen Unterfuchungen fich anschloff und diefelben Aufgaben un in einer andern Art gu losen suchte. Dies ift uns wichtig für einen hauptpunkt feiner Lehre, in welchem er mit ben Ariftoteles in entfchiebenem Biberfpruche ftanb, über web chen uns aber nur fo unbestimmte Angaben geblieben find, bag wir fie nicht verfteben murben, wenn wir nicht, a bem allgemeinen Charafter ber peripatetischen Schule fif baltend, fie in biefen Sinne beuten burften. Um fichein aber glauben wir ju geben, wenn wir ihn nicht nur an ba Ariftoteles, fonbern auch an ben Abeophraftos anschliefes Diefer war fcon von seinem Lebrer barin abgewicht bağ er bie Energie ber bentenben Bernunft für eine Bent gung angesehen batte, und hierin folgte ibm auch Stratte nach, welcher fich barauf geftugt ju haben icheint, baf ber Werftand ein Wermogen fei, welches zur wirklicha Thatigkeit bewegt werben muffe, und bag er nichts benien tonne, was er nicht zuvor durch bie Empfindung erfant

finbet fich im Ratgiog feiner Schriften Diog. L. V, 58-60 im glamtiche Angahl von Attein, welche ethifche Untersuchungen bezeichen.

<sup>&</sup>quot;) So über ben Raum und bas Leere Simpl. phys. fol. 140 b; 144 b; 168 a; 154 b; 163 b; über bie Bewegung ib. fol. 168 a; 191 a; über bie Beit ib. fol. 187 a; über bas Frühere und Seit tere Simpl. cat. fol. 106 a; cf. Stob. och. I. p. 880; Sext. Inc. adv. math. X, 155.

habe; die Empfindung aber werde durch die Sinne dewegt und bewegt alsbann wieder den Berstand.). Damit scheint auch in Verdindung zu stehn, daß Straton dem Berstande ein besonderes körperliches Organ zuschried.) und daß er den Verstand mit der sinnlichen Adigseit noch in eine nähere Verdindung zu bringen strebte, als Listoteles. Dies sehen wir daran, daß er den Sit der Empsindung nicht in die Stieder, noch in das Herz, sons dem in den Sit des Verstandes verlegte.), daß er der Empsindung auch einen Antheil an der Ahätigkeit des Versssanden die sinenkandes derlegte, die letztere mit der Ausmerksamkeit auf die sinnlichen Erscheinungen verwechselte.) und so wenigstens

<sup>1)</sup> Simpl, phys. fol, 225 a. und Στράτων δλ — - τήν ψυχήν δμολογεί ανείσθαι οὐ μόνων τήν άλογων, άλλὰ καλ τήν λογικήν, κινήσεις λέγων είναι τὰς ἐνεργείας τῆς ψυχῆς. λίγει οὐν ἐν τῷ περὶ κινήσεως πρὸς ἄλλοις πολλοίς καὶ τάσε ἀιὰ γὰρ ὁ νοῶν κινείται, ώσπερ καὶ ὁ ὁρῶν καὶ ἀκούων καὶ ὀσροπινόμενος. ἐνέργεια γὰρ ἡ νόησις τῆς διανοίας, καθάπερ καὶ ἡ ὁρωσις τῆς ὅψεως. καὶ κρὸ τούτου τοῦ ἔπεοῦ γάγραφεν. ὅτι οὖν εἰσὶν αὶ πλείσται τῶν κινήσεων αἰτίαι, ᾶς ἡ ψυχἡ καθ αὐτὴν κινείται διανοουμένη καὶ ᾶς ἀπὸ τῶν αἰσθήσεων ἐκινήθη πρότερον, δῆλόν ἐστιν. ὅσα γὰρ μὴ πρότερον σὸὶς κινήθη πρότερον ἀλικό, καὶς καὶς ἐκινήθης καὶς καὶς ἐκινοια καὶς ἐκινός, καὶς ἐκινός καὶς Φετίρατετίτετ ξινίζής beτ διάνοια καὶς ἐκινοῦς, κοὶς ξινίζής bem Bermègen und beτ Gnergle.

<sup>2)</sup> Plut. de plac. phil. IV, 5. (τὸ ἡγεμονικών τῆς ψυτῆς) Στράτων ἐν τῷ μεσοφρύφ. Tertull. de anima 15.

<sup>5)</sup> Plut. fragm. I, 4. ἀναίσθητα γὰρ τὰ λοιπὰ πλήν τοῦ ἡγεμονικοῦ. Daffelbe, aber abgefürzt und weniger beutlich Plut. de plac. phil. IV, 23.

<sup>4)</sup> Plut. de solect. en. 8. Στράτωνός γε τοῦ φυσικοῦ λόγος έστιν ἀποδεικνύων, ώς οὐδ' αἰσθάνεσθαι τοπαράπαν ἄνευ τοῦ νοεῖν ὑπάρχει· ακὶ γὰρ γράμματα πολλάκις ἐπιπορευόμενα (valg. — ομένους) τῆ δψει καὶ λόγοι προςπέπτοντες τη

nabe baran war, bas Denten bes Berffanbes gang in bie finnliche Bahrnehmung aufzulofen '). Folgte num Straton biefer Richtung nur mit einigem Scharfblide, fo ift et wohl klar, wie fich ihm baburch feine Ansicht über bie erften Grunde ber Dinge gang anders geftalten mußte, als bem Ariftoteles. Denn wenn bas Denken bes Berftanbes eine Bewegung ift, fo tann tein unbewegliches bentenbes Befen als Grund aller weltlichen Entwicklunger gebacht werben; es giebt alsbann auch nicht ein unveranberliches, irgend wie außer ber Ratur vorhandenes und nur burch ben Berftanb gebentbares Befen, fondern Mb les muß nach Ariftotelischen Grunbfagen ber Ratur an beimfallen, welche überall in Bewegung und ber Grund aller Bewegung ift. Muf biefem Bege alfo mußte Straton bagu geführt werben, Alles aus ber Ratur allein ju ertlaren, ohne irgend einen Gott ju verlangen, weicher felbft unbewegt bie Belt in Bewegung fege "). Sierz

αποή διαλανθάνουσιν ήμας καλ διαφεύγουσι πρός έτεραις τέν νοῦν έχοντας.

<sup>1)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 850. οδ δε αθτήν (sc. τήν διάνοιαν) είναι τὰς αδαθήσεις, καθάπερ διά τινων δκών τών αδοθητηρίων προκώπτουσαν: ής στάσεως ήρξε Στράτων.

<sup>2)</sup> Cic. acad. II, 88. Negat opera deorum se uti ad fabricandum mundum. Quaecunque sint, decet esmia esse effects natura, nec ut ille, qui asperis et laevibus et hamatis und-natisque corporibus concreta haec esse dicat, interjecto issui. Bomnia censet haec esse Democriti, non docentis, sed optantis. Ipse autem singulas mundi partes persequens, quiequid aut sit aut fiat, naturalibus fieri aut factom esse docet ponderibus et motibus. De nat. D. I, 13. Strato — qui omnes vim divinam in natura sitam esse censet, quae causas gignendi, sugendi, minuendi habeat, sed careat omni sensu et figura. Muf Polemit gegen bit Momentehre führt auch Sext. Emp. adv. math. X, 155.

fdien ihm auch wohl bie Lehre bes Ariftoteles zu paffen, baf bie Bewegung in ber Belt von Ewigkeit ber fich Man tann fagen, bag er auf biefe Beife bie Ratur als Gott fich bachte und fie als ben Grund gus gleich ber Form und ber Materie betrachtete, und man wird gestehen muffen, bag bierburch in bie Erklarung ber Belt eine größere Ginbeit gu tommen ichien, als bies nach ber Lehre bes Aristoteles ber Fall war. Run scheint aber Straton in feiner Richtung noch weiter gegangen ju fein. Er fprach feinem Sotte, ber Natur, auch Geele und bas Leben eines Thieres ab, b. b. Sinn und Empfindung, überhaupt, wenn wir und nicht taufchen, bas, was bem Ariftoteles im eigentlichen Ginne bes Wortes Form ober Begriff bieg \*). Es ift flar, bag er bie Das tar als einen unbewußten Grund ber Dinge fich bachte, als eine Materie, welche in sich bas Wermogen und ben Trieb zur Form trage und in ihren vollkommnern Bila dungen auch biese Form und mit ihr Seele und Berfand hervorzubringen im Stanbe fei. Den Anftof gut biefer Anficht gab wohl bie Lebre bes Ariftoteles, baft die Natur unbewußt bilbe, obwohl nach einem Zwecke.

<sup>&</sup>quot;) Seneca ap. August. de civ. D. VI, 10. Ego feram Pintonem aut peripateticum Stratonem? alter fecit deum sine corpore, alter sine animo. Cic. de nat. D. l. i. Dit figura nemich scheit uns bas eldos ober bie μορφή bes Aristoteles zu besichnet. Plut. adv. Colot. 14. τελευτών τον κόσμον αὐτόν τὸ είναι φησι, τὸ δὲ κατὰ φύσιν ἔπεσθαι τῷ κατὰ τύτην ἀχήν γὰρ ἐνδιδόνωι τὸ αὐτόματον, είτα οὕτω περαίνιτων τῶν φυσικών παδών ἔπεσσον. Die Emembation Aennemann's i δὲ κατὰ φύσιν ἔπεσθαίν τὸ κατὰ ψυχήν hat viel Codenbes. Doch fommt man auch ahne Nemberung aus, wonn man bem. Pius arch eine freiere Austegung ber Leitre bes Straton zuschreibt.

und mit ihr verband Straton wahrscheinlich auch die dys namische Naturerklärung des Aristoteles, in wiesern diese in dem Warmen und Kalten die thätigen Kräste in den Körpern sah. Der atomistischen Mechanik dagegen zeigte er sich abgeneigt. Man muß übrigens dei der Beurtheis lung der Naturlehre des Straton nicht vergessen, daß n doch höchst wahrscheinlich die Aristotelische Lehre von der Ewigkeit der Bewegung sesthbielt, und daß er also, wenn er die Natur aus der Materie ableitete, diese als eine schon in der Bewegung duch eine gewisse Korm hat. Die bloß materielle Natur als die Grundlage aller Dinze ist ihm nur in der Borstellung vorhanden.

Es ist bemerkenswerth, baß Straton auch barin von den frühern Peripatetikern abwich, daß er nur wenig mit den Ersahrungen über die Natur sich beschäftigte und über haupt die geschichtliche Kenntniß vernachlässigte "). Sein Streben war, wie es scheint, hauptsächlich darauf gerichtet, die Grundsähe sier die Naturforschung sestzuskellen, und so scheint auch mit ihm eine reiche Anelle der Untersuchungen für die peripatetische Schule versiegt zu sein. Die Beit, in welcher Straton und seine Nachfolger lebten, war

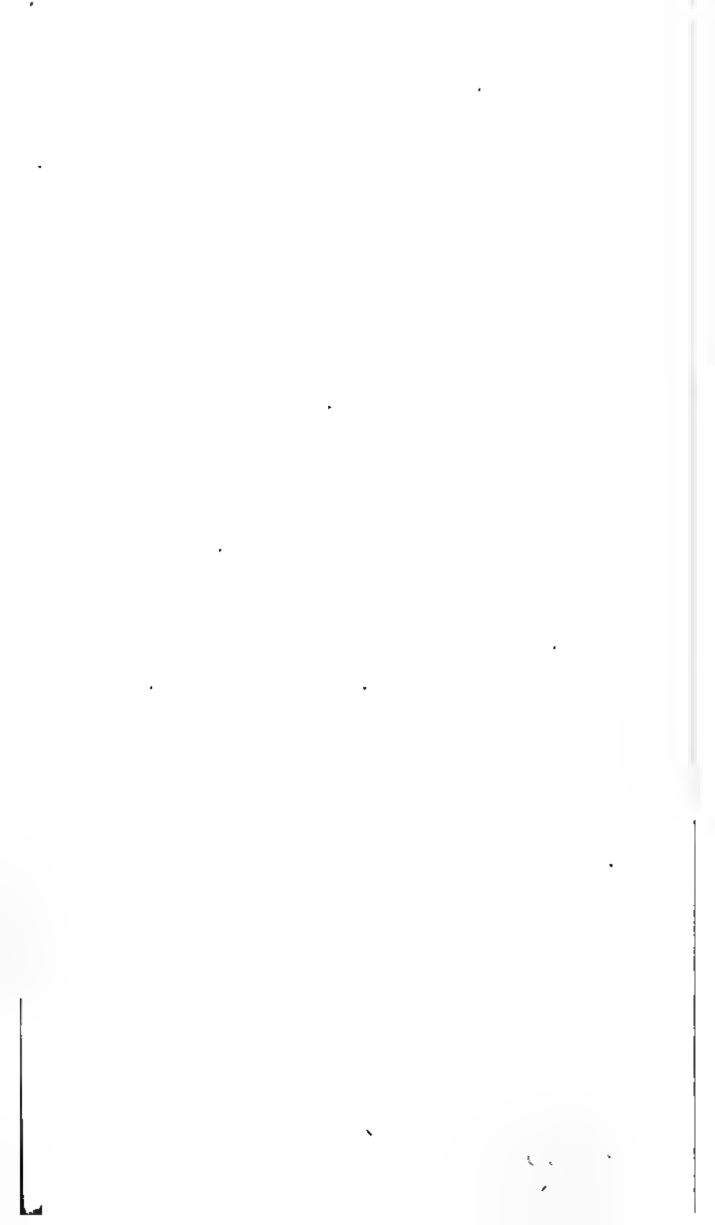
<sup>1)</sup> Plut. de primo frig. 9; Sext. Emp. Pyrrh. hyp. III. 52; Stob, ecl. I. p. 298; Simpl. phys. fol. 163 b. Das 30 rückführen der Ahâtigkeiten auf die nordens und auf das premarende nähert sich der stoischen Physik. Ch. Plut. de phil. V. 4.

<sup>2)</sup> E. bas Merzeichnif feiner Schriften. Diog. I. VII, 58-60. Rur ein Paac Schriften scheinen in bas Ginzelne ber Erfahrung einzugehen. Fin bie Geschichte ber Philosophia findet fich ger nichts.

überhaupt ber Berbindung ber Philosophie mit ben Erfahrungserkenntniffen nicht gunftig. Nachbem bie erften Peripatetiter gepruft hatten, was vermittelft ber Erfahrung für bie Biffenschaft gewonnen werben tonne, ließ ber Gifer in biefer Richtung nach; bas Sochste in biefer Art schien erreicht zu fein; man begnügte fich mit ben Ergebniffen. Aber unter ben Dachfolgern bes Straton, einem Enton, einem Arifton von Reos, einem Kritolaos und wie fie fonft beigen, icheint bie peripatetische Schule noch eine andere Richtung genommen zu haben. Es wird uns gefagt, biefe Danmer hatten nur gewußt, Gemeinplage auf rednerische Weise auszuschmuden ), und von ihren Lehren ift uns nicht viel mehr bekannt, als bag fie ber Sittenlehre fich zuwendeten, beren Sinn fie auch wohl nicht gang nach Ariftotelischer Art auffaffen mochten 1). auf diese Weise bie peripatetische Schule fehr unbebeutenb wurde und nach bem Straton nur wenigen Anhang fanb, tann uns nicht wundern, ba ber nicht febr entschiebene Charafter ber Ariftotelischen Sthit gu feiner Beit bebeutenben Erfolg gehabt bat.

<sup>1)</sup> Strab. XIII, p. 124.

<sup>2)</sup> Cia. do fin. V, 5; 8. Bergl. noch einige andere Stellen, in welchen von der Ethik der spätern Peripatetiker die Rede ist. Clem. Alex. strom. II, p. 416; Stod. val. II, p. 56 und am weitläustigsten ib. p. 242 sqq. Ich solge hierin Petersen (S. Berl. Jahrd. für wiff, Krit. 1836 p. 561), welcher mit Recht demerkt hat, daß in dieser Stelle nicht die reine Lehre des Arist. enthalten sti, vielmehr eine Lehre, welche durch die stoische Ethik viele Beränderungen erfahren hat. Kritolaos wird mit Wahrscheinlichkeit für den Urheber derselben gehalten. Petersen giedt hier auch Vermusthungen über die Art, wie der lückenhaste Katalog der Peripatetister auszusüllen sein mochte.



## Zehntes Buch.

Seschichte ber Sokratischen Schulen. Vierte Abtheilung. Die Skeptiker und Epikuros.



## Erstes Capitel. Die Steptiker.

Che wir bas betrachten, was in bent naturlichen Entwicklungsgange ber griechischen Philosophie aus ber Aris ftotelischen Lebes heraus fich geftaltete, muffen wir anige Rebenerscheinungen in bas Muge faffen. Mitten in bem Berlaufe biefes Beitraums ftopen wie auf gange Daffen gefonberter Ericheinungen, welche wir nur ber Musartung ber Philosophie gugablen tommen, wemigstens bent großen Uebergewichte nach. Darin unterscheibet fich biefer Beits raum ber gereiftern Philosophie von ber frubern jugende lich ftrebenben Beit. Es scheint, als wenn bie Menschheit fich nicht ohne folde Gegenfage, folde Biberfprache in ihrem eigenen Areiben entwickeln tonnte; fie lebt int Rriege, welcher baib offenberer, balb verborgener ift, und fie muß einen Gegenstand bes Rampfes haben. Dur baren aber zeigt fich ber Unterschieb ber gereiftern und ber jugenbiichern Beit, bag in biefer Gutes und Bofet fich mehr vermifcht und in ben eingelnen Erfcheinungen ohne Mares Bewuftfein meben einenter fest, mabrent in jener bas Wofe mit gro-

Berem Bewußtfein, mit icheinbarer Feftigfeit wie ju einem Charafter ausgebilbet hervortritt und um fo beffer bom Buten fich fonbern lagt. Bisber bat in feiner Beit bas Gute fo viel Gewalt gehabt, bag es bas Bachfen bes Bolen neben ihm felbft zu verhindern gewußt batte. 3mar wenn wir annehmen burften, bag bie Biffenfchaft nur in fich felbft fich fortbilbete, ohne geforbert ober geftort gu werben burch bas, was außer ihr in ber Menschenwelt fich regt, fo wurden wir es taum begreifen tonnen, bag alte Brethumer, welche langst burch eine fraftigere Entwicklung ber Biffenschaft wiberlegt zu fein fchienen, ploglich wieber mit großer Gewalt erwachen und nicht nur bei Einzelnen, welche hinter ber Bilbung ihrer Beit gurlidges blieben, fonbern bei gangen Daffen von Menfchen und gum Abeil in ber Bilbung ihrer Beit felbst eine neue Raffung findend fich geltend machen; alleis wir wifen es ja, das bie Reigung ber Menfchen ben großeften Einflaß auf ihr Denten ausübt. Do ihr Berg ift, ba ift ihr Schat, ba fischen, ba finden fie ober glauben zu finden. Und fo barf es uns nicht befremben, bag in ben Beiten nach bem Aris ftoteles wieber Jerthamer Ueberband nahmen, ben fopbiftis fcen Beftrebungen febr abnlich, welche Gofrates und bie echten Gofratifer mit ganger Gewalt zu befammfen fich beftrebt batten.

Denn was waren bies für Zeiten? Schon Aristoteles hafte ben Umsturz ber griechischen Freiheit erlebt; boch konnte er sich einer königlichen Oberherrschaft geneigt zeigen, welche als eine griechische sich ankindigte und das Geset schonte. Rur in den letzten Jahren seines Lebens hatte er die Unruhen ersahren, welche eine auf Kriegsgewalt gegrün-

bete Berrichaft berbeifuhren follte. Die Manner aber, von welchen wir nun zu reben haben werben, waren in ben friegerifchen Beiten, welche ben Untergang einer gefetlichen und volfsthumlichen Staatsgewalt in Griechenland theils vorbereiteten, theils erfüllten, gebilbet worben, in Beiten, in welchen gemeiniglich bas Glud ber Baffen bie Ents scheidung gab, in welchen Mord, Lift und Betrug um bie Berrichaft für erlaubte ober für gewöhnliche Runfte galten, in welchen ber Befig je bebeutenber, auch um fo fcmantenber war. Wenn man nun weiß, baf ber befte Theil ber griechischen Sitten im Staatsleben wurzelte, fo muß man in biefen Beiten eine Berwilberung bes Lebens erwars ten, welche bas gange griechische Bolt bis auf wenige Ausnahmen burchbrang, welche nur noch an einigen und gleichsam verftecten Orten ben alten Burgerfinn übrig ließ und melde felbit bas bausliche Leben erschutterte, weil es einer Beit bedurfte, ebe man fich befinnen tonnte, bag, wenn im öffentlichen Leben bie Tugend nicht mehr gelte, boch in ber Familie und im Leben bos Gingelnen fur fich noch eine flille Sittlichfeit zu üben übrig bleibe. Um ben Sinn biefer Beit gu begreifen, muß man noch auf zwei Umftanbe aufmerkfam fein. Die Bermifchung, in welche bie Gries den burd die Makebonier mit ben norblichen Salbbars baren und fpater mit ben berweichlichten Drientalen getoms men waren, brachte in ben griechischen Charafter eine ibm fonft, wenigstens in biefem Grabe frembe Bilbheit unb Graufamfeit und eine Bermifdung bes Freien mit bem Stlavifchen, welche nach alterthumlichen Begriffen ber Ichtung bes menfchlichen Rechts nothwendig fchaben mußte. Damit bangt zusammen bas Aufkommen ber Sprannei in

bem eigentlichen Briechenland und bie Dacht, welche bie roben, rauberischen Aetoler gewannen. Der anbere Puntt ift in ben verfeinerten Rupften bes Lebens zu suchen, welche fich jest immer mehr bem Genuffe guwenbeten. Beit mar reich an Erfindungen in ben mechanischen Runften ebenfofebr, ale in ben Gefchaften, welche ber Bequemlichkeit, ber Bier bes Lebens und ber Ueppigkeit bienen. Bei ber Unficherbeit bes Befiges mas tounte man Befferes thun, als bes gegenwartigen Reichthums genießen? Die Mittel fehlten bagu nicht; icon bie vergangene Beit batte barin vorgearbeitet. Jest waren bie Gelage ausgelaffen, die Roche theuer, jest die Bublerinnen berühmt, jest gab es auch feinere Possenreißer für die Konige. Die Runft batte nicht mehr fur die hohe und religiose Feier ber Fefte ausgezeichnete Werke zu liefern, fie biente auch nicht mehr bem Bolle gur bittern Lauge über feinen eigenen Bankelmuth und über bie Schwachen feiner Führer, fonbern gefolliger bequemte fie fich bem beitern Scherze, ber truntes nen Laune ber Reichen und Dachtigen. Die neuere Ros mobie, welche ben funftlerifden Ginn biefer Beit bezeichnet, war nicht wie bie alte jur Erichutterung ber Gemuther in Lachen und in Unwillen, fondern gur Bergnügung und Erholung ber feinem Leute, weiche bas Schlmpfliche nicht gern boren ober feben, aber nicht ungern errathen \*). Auch bie Philosophie mußte nothwendig biefen Buftanben gegenüber ihre Stellung nehmen, entweber im Gegenfate gegen fie ober auch ihre eigene Burbe verkeunend und fic ihnen anschmiegenb.

<sup>\*)</sup> Schon Artftotelas lobt fie in biefem Sinne. Eth, Nic. IV, 14.

Bir wollen etwas genauer einige Buge aus ber Befcichte biefer Beit ermagnen, welche Athen betreffen, weil biefes auch jest noch, nachbem feine politifche Bebeutung faft gang aufgebort hatte, ber Sauptfit ber Philosophie Athen war jest faft gang in ben Banben ber fremben Rriegsgewalt, welche bem Staate nur ben außern Schein ber Areiheit lieft. Dach bem Tobe bes Meranbros amar machte es einen ichwachen und unzeitigen Berfuch, burch Matebonisches Gelb ber Matebonischen Berrichaft fich au entziehen; ber Lamische Krieg aber endete für immer ble Athenische Freiheit ober wenigstens ihre politische Bebentung. Athen mußte nun bas Schmablichfte bulben. Die Makebonische Befahung in Munnchla batte alle Gewalt in Sanben; bie armeren Burger, über bie Salfte ber Bewohner, wurden vertrieben, und fo eine Art von ariftofras tischer Bermaltung eingeführt, an beren Spige zwar Phos Bion fanb, bie aber fo unbebeutent war, bag Kenofrates bas Bargerrecht als eine Schmach nicht annehmen wollte '). Roch follmmer wurben bie Sachen, ale nach bem Tobe bes Antipatros bie Bertriebenen gurudtebrten und nun eine fcheinbare Demofratie an bie Stelle ber fcheinbaren Ariftofratie trat "). Jest herrschte Demetrios Phalereus, ber früher mit bem Photion gewefen war, mit Bulfe ber Dacht bes Raffanbros, ein peripatetischer Phi-

<sup>1)</sup> Plut. v. Phoc. 29. Auch Benon und Kleanthes wollten nicht Athenische Bürger werben, boch wird ein anderer Grund ansgegeben. Plut. de Stoie. rep. 4.

<sup>2)</sup> Wenigstens tam jest die Werfaffung in eine mehr bemotratische Form, ba bas Bermogen, welches bie Burger zum Antheil an ber Staatsverwaltung berechtigen sollte, auf die Salfte herabgeset wurde.

lofoph, ein Gelehrter. Daß er ber Stadt Gutes that, wollen wir nicht verschweigen; aber feine Berwaltung mar . ohne Burbe, wie feine Berebtfamfeit, bas Athenifche Bolf wurde gewohnt, feinen Gewalthabern unverfcamt zu fomeis deln, bas Schauspiel murbe gur Luft ber Athener berabgewurbigt, bie Grogartigfeit ber alten Gebaube ichien ibm Berschwendung, mabrend er felbft in uppigen Gelagen große Summen verschwenbete und burch alle Arten wolluftiger Gunfibezeugungen bas Lafter aufforberte, in voller Schaams lofigkeit fich ju zeigen \*). Das Beispiel eines folden Mannes mußte auf bie Sitten ber Athener ben verberblichften Ginfluß üben, ba bier zugleich ber Glang ber Berrfchaft und einer burch Biffenschaft und Philosophie gebilbeten Schonreberei blenbete. Doch mar freilich an ben Sitten ber Athener wohl nicht mehr viel zu verberben. Bie weit es mit ihnen gekommen war, bas zeigte fich alsbalb nach ber Flucht bes Demetrios Phalereus, ba jest ein anberer Demetrios, ber Stabteeroberer, ben Aufenthalt in bem berühmten Athen, berühmt burch verfeinerte finnliche Genuffe, burch ichmeichlerischen Big und burch Runfte feiner Bublerinnen, eine Beit lang fich gefallen ließ. Ihm fang man jenen berüchtigten Ithyphallos entgegen, welcher ben Frevel gegen bie Gotter offentlich und ungefcheut ausfprach: "Die andern Gotter find fern ober haben feine Ohren, ober find nicht ober kummern fich um uns nicht bas Geringste; Dich aber feben wir gegenwartig, nicht

<sup>\*)</sup> Athen. XII, 60 p. 542. Bergi. H. Dohra commentatio historica de vita et rebus Demetrii Phalerei Peripatetici. Kiliae 1825. 4.

einen hölzernen ober fleinernen, fonbern einen mabren Gott." Ihm zu Gefallen verlette man bie beiligen Gebrauche ber Mufterien und verwandelte mit einer lacherlichen Spitfinbigfeit zweimal bie Ramen ber Monate, um ben Schein einer alten Gewohnheit gu retten. Damals wurde ber Tempel ber jungfraulichen Athene burch bie ichanblichfte Bolluft entheiligt, und nicht bem Demetrios allein fchmeis chelte man wie einem Gotte, fonbern auch feinen Buhlerinnen und Schmeichlern erbaute man Tempel und Altare. groß mar bie Riebertrachtigkeit ber Athener, bag fie felbft bem leichtsinnigen und appigen Demetrios jum Etel wurde. Bu feiner Beit, fagte er, fei fein Athener von großer und ftarter Geele 1). Rur ben Troft tann man ben Uthenern geben, bag andere Stabte, wie Sitvon und Argos, bem Demetrios in . ahnlicher Beife fcmeichelten. Uebrigens fceint Demetrios ben Philosophen nicht gunftig gewesen ju fein; es fcheint vielmehr ju ber Beit, als er die Gewalt gu Athen hatte, bas Gefet gegeben zu fein, welches bie Lehrfreiheit ber Philosophen beschrankte und bie meiften von ihnen auszuwandern bewog?). Doch die Kraft bes

<sup>1)</sup> Athen. VI, 62; 63 p. 253; Plut. v. Demetr. 26.

<sup>. 2)</sup> Diog. L. V, 38; Athen. XIII, 92 p. 610; Pollux IX, 42. Demetrius Phalereus konnte bies Geset nicht wohl geben; benn er war ein Freund der Philosophen und ein Schüler des Aheos phrastos, welcher durch das Geset aus Athen vertrieben wurde. Dies ist übrigens der einzige Philosoph, welcher namentlich als durch das Geset aus Athen vertrieben angegeben wird. Daher fällt es wahrscheinlich nach Ol. 116, 2, wo Kenokrates zu Athen starb, und vor Ol. 118, 3, von wo an Epikuros zu Athen lehrte. Rimmt man an, daß es von Demetrios Poliorketes begünstigt wurde, so muß es Ol. 118, 2 fallen. Dies ist auch deswegen

١

Gefehes bauerte nur etwa ein Jahr; bie Gemalt ber Sita ten, welche nicht nur Benug, fonbern auch feinere Bilbung verlangten, erzwang die Pflege ber Gelehrfamteit. Die Geschichte Athens wird von biefer Beit an immer ver-Buthenbe, faft unfinnige Demagogen, Schmeich. ler bes Demetrios, wie ein Stratofles, ober Aprannen, wie Lacharen, hatten bie Gewalt in Sanben, je nachbem bie Beere bes Demetries ober bes Soffenbros fiegreich in Griechenland maren. Athen wurde von jest an nur burch brei Stugen gehalten, burch ben alten Rubm feiner Thaten, welcher ihm gegen bie Gallier noch einmal bie Felba berenwurde verschaffte, welcher es abhielt, bem Uchaischen Bunbe fich anguichlieffen, welcher enblich auch ben Romis fchen Felbheren Achtung ober Mitleib einflofte, burch bie Sunft, ber feinern Genugfucht zu fcmeicheln, woburd ungablige Frembe nach Athen gezogen und gu Athen fefte gehalten wurden, und burch bie Philosophenschulen. Die beiden lettern Stuten fallen jum Theit gufammen, benn ber feinere Genuß hatte fich mit ber miffenschaftlichen Wils bung befreundet. Athen blieb auch in biefer Beit ber Souptfit ber freiern Geiftesbilbung. Denn mas ju Alexandria und an einigen anbern Orten fur Biffenschaft und Runft geleiftet wurde, hatte mehr ben Unftrich einer fcwerfallis gen ober gar pebantifchen Gelehrfamteit, mabrent man in Athen im Beburfniffe ber Beit arbeitete. Diefe fpaltete fich aber in entgegengefeste Richtungen, wie es ben Beiten gu geben pflegt, welche noch nicht bie geiftige Begfamfeit,

wahrfcheinlich, weil es ju biefer Beit gegen bie Freunde bes Dometrios Phalerens gerichtet fein kannte.

aber boch bie Sicherheit in fich felbft und bie Starte in ber Ginigkeit ber Beftrebungen verloren haben. Die Ginen fuchten fich bem Berberben ber Beit entgegenzusegen und Beruhigung wenigstens in ber Entfagung ober in ber Burudgiehung auf fich felbft ju gewinnen; auf biefer Geite werben wir fpater bie Stoiter finben. Die Anbern bienten bem Sange jum Bergnugen. Muf biefer Seite erbliden wir bie neuere Kombbie, welche hauptfachlich burch unans ftanbige Liebschaften und burch leichten Big Antheil erregte. Mit ben Komobienschreibern ftanden bie Bublerinnen in nabem Bertebre, fie mußten burch Big ihre Liebhaber feffeln; fie ichopften ihn aus ber Romobie und aus ber mif: fenfchaftlichen Bilbung ber Beiten, und ba biefe mit ber Philosophie auf bas innigfte verbunden war, auch aus ber Philosophie '). Bie in biefer Beit bie Philosophie ein Beburfniß gebilbeter Leute geworben mar, erfieht man theils aus biefem Streben ber Betaren nach ihr, theils baraus, bag bie meiften Staatsleute, wenn fie nicht etwa im Rriege groß gezogen worben waren, burch bie philosos phische Schule fich gebilbet hatten. Jest wurden bie Philosophen für bie besten Rebner gehalten und besmegen von ben Athenern gewöhnlich ju Gefanbtichaften und zu anbern Geschaften gebraucht "). Es war natürlich, bag hieraus

<sup>1)</sup> Wir kennen mehrere Buhlerinnen, welche Philosophie tries ben, die Rikarete aus Megara, welche ben Stilpon hörte, die keons tion und mehrere andere, welche die Epikurischen Gärten besuchten; von den Schülerinnen des Platon ist früher die Rede gewesen. Im Allgemeinen bezeugt das Angegebene Athon. Kill, 46, p. 588.

<sup>2)</sup> Beispiele find leicht zu finden. Ich erinnere nur an bie Gefandtschaft ber brei Philosophen nach Mom wegen ber Berau-

auch bas Streben entstand, die Philosophie den Weltleusten angenehm zu machen, und dies gelang auf verschiedenen Wegen. War boch ein Tyrann zu Sikyon so voller Lust zu philosophischen Wettstreiten, daß er die Gefahr barüber vergaß, und auf dem Markte unter die Philosophen sich mischend von der hand ihrer Schüler siel \*).

Dies waren bie außern Berhaltniffe, welche von nun an jum Theil verberblich auf bie Philosophie einwirts Aber es lagen auch in ber bisherigen Entwicklung ber griechischen Philosophie felbft mancherlei Reime fpaterer Berirrungen. Wir konnen bemerten, bag Platon unb Ariftoteles in ber That bestrebt gewesen maren, allen Glementen ber fruberen griechischen Philosophie ihr Recht wis . berfahren ju laffen, baß fie bagegen bem fophistischen Berberben fich entgegengestellt hatten, ohne es boch gang übermaltigen zu konnen. Durch bie kleinern Gokratifchen Debenfchulen wurde noch immer eine gewiffe fophifiifche Streitfucht, eine fleinliche Gefinnung im Leben und in ber Wiffenschaft unterhalten, und es beburfte nur einer gunftigern Beit, um folden Ueberbleibseln einer niebrigern Bilbung einen großern Schauplat zu gewinnen. Die the renaische Schule nahrte bie Genuffucht und ben Gigennut, bie Ryniker bie Berachtung aller Gitte und bes gefellschafts lichen Lebens, Die Megariter ergaben fich einer ziemlich inhaltleeren Streiterei und an fie fcbloffen fich andere Leb-

bung von Oropos, an die Gesandtschaft des Xenokrates an den Antipatros nach dem Camischen Kriege, und an die Rolle, welche im Mithribatischen Kriege die Peripatetiker Athenien oder Aristion und Apellikon spielten.

<sup>\*)</sup> Plut. v. Arat, 8.

rer ber Griechen an, welche unter bem Namen ber Dialektiker hie und da erwähnt werden und die Lust ber
Griechen an spisssindigen Fragen und witzigen Lösungen
unterhielten. Nebenbei erfahren wir auch, daß Demokritos noch seine Anhänger hatte und durch diese die Atomenlehre, der Atheismus, das Streben nach Lust und der Iweisel an aller erkennbaren Wahrheit sich fortpstanzten. Aus allen diesen Bestandtheilen beraus entwickelten sich
nun die Lehren, welche wir als antiphilosophisch in dieser
Zeit zu erkennen haben.

Juerst bildete sich in dieser Art die Sette der altern Steptiker aus. Ihr Haupt war Pyrthon von Elis, über dessen Leben und Meinungen wir jedoch nur wenig Befriedigendes wissen. Er soll arm gewesen sein und ansfangs mit der Malerei sich beschäftigt haben; später sinzden wir ihn im Heere des Alexandros, mit welchem er dis nach Indien zog '). Nachdem er nach Griechenland zurückgekehrt war, nahm er das Leben eines Philosophen an und schlug wahrscheinsich den Sitz seiner Schule in Elis auf '). Hauptsächlich zwei Quellen seiner Philosophie werden und angegeben, die Dialektiker, welche der Megarischen Schule verwandt waren, und Demokritos. Von jenen wird ein gewisser Orpson oder Bryson sein Lehrer genannt '); auch mit dem Dialektiker Philon scheint

Diog. L. IX, 61; 62; Aristocles ap. Euseb. pr. ev. XIV, 18.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX, 64; 69; 109. Er mochte bie Schule bes Phabon fortsehen.

<sup>3)</sup> Diog. L. IX, 61; Buid, a. v. Hoppan; a. v. Zangargs. Dier wird auch Menebemos ju feinen Lebrern gezählt.

er eine genaue Befanntichaft gepflogen gu haben ') unb fein Schuler Timon lobte ibn wegen feiner unüberwindlis chen Starte im Bortfampfe"). Reinen anbern Philosophen aber pflegte er baufiger zu ermahnen als ben Demofritos; von den Schriften beffelben foll er gur Philos sophie geführt worben fein und in Demofritischer Weise foll er philosophirt haben mit bem Abberiten Angrarchos, feinem Baffengefahrten auf ben Keldzügen bes Alexanbros, welcher befonders die Gladfeligfeitslehre und die fleptifche Seite ber Demofritischen Philosophie bervorhob ). gerbem tonnte er auch wohl bei ben Gymnosophisten in Indien ein nachahmungewürdiges Beifpiel ganglicher Ents fagung gefunden haben \*), und wenn feine Schule gur Gofratischen Philosophie fich befamte ), fo scheint bies angubeuten, bag fie bie mabre Lebensweisheit bes Gofrates, welcher frei von ber Anmagung, etwas wiffen gu wollen, gewefen fei, fur bas Biel ihres Strebens bielt. In ben Bugen, welche aus bem Leben bes Porrbon ergablt werben, wiewohl in ihnen manche Uebertreibung ift, scheint uns boch fo viel Bahres ju liegen, bag er von jeber Gemuthsbewegung fich frei gu erhalten frebte, welche uns ans ben Berhaltniffen unferes außeren Lebens entfiehen Bonnte ").

<sup>1)</sup> Diog. L. IX, 67.

<sup>2)</sup> Aristoci, I. I.

S) Aristocl. l. l.; Diog. L. IX, 61; 65; Numerius ap. Euseb. praep. ev. XIV, 6; Sext. Emp. adv. math. VII, 48; 88.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX, 61; 63.

<sup>5)</sup> Cic. de orat. III, 17.

Betgl. Plut. de prof. in virt. 11; Aristoel, L. I.; Diog.
 IX, 52; 66; 68.

Da Pyrthon nichts Schriftliches aber feine Philofophie hinterlief ), fo tonnen wir über feine Lobte tur aus ben Berichten Anberer untheilen. Der ficherfte und ausführlichfte Beuge über feine Deinungen war aber Elmon aus Philus. Diefer foll in feiner Jugend auf bem Theater im Chore getangt haben; fpdter ergab er fich ber Phis lofophie, welche er guerft unter bem Stilpon gu Degara, nachber unter bem Porrhon au Elis trleb . Die Unterfcutterlichfeit bes Lettern rif ihn gur Bewunderung bin ") und bas Alferthum betrachtet ibn nur als ben Dolmetscher ber Porrhonischen Lehren ). Außer ber Philosophie Scheint er aber auch, wie viele ber fpatern Steptifer, die Argneis tunft getrieben gu haben "). Rachbem er in Chalfebon in der Beife eines Sophiften Gelb verbient batte, gog et fich von ben philosophischen Untersuchungen gurud, ergab fich ju Athen einem vergnüglichen Leben und erreichte bier ein bobes Alter ). Er binterlief viele Schriften, einige in Profa, die meiften Gebichte von verschiebener Art, Ros mobien, Aragobien umb anbere Berte ). Bon biefen find

<sup>1)</sup> Diog. L. procem. 16; IX, 102; Aristocl. I. l. Rur ein Gebicht un ben Alexandros, welches reichlich belohnt worden, soll er geschrieben haben. Sext. Emp. udv. mach. I., 282; cl. Plut. de Alex. fort. I, 10.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX, 109; Aristock, I, I.

<sup>5)</sup> Diog. L. IX, 65.

Sext. Emp. adv. math. I, 55. δ προφήτης τῶν Πύρqueoς Ιόγων.

<sup>5)</sup> Diog. L. IX, 109.

<sup>6)</sup> Diog. L. 1X, 110; 112; Athen. X, 51 p. 438.

<sup>7)</sup> Diog. L. IX, 110. Doch findet fich nur ein Fragment in projekther Form. Diog. L. IX, 105. Die Schriften negl Lyrhaeus und wurd vogeless, welche man ihm beigelegt hat, gehörren dem Aenesidemos an. Ib. 106.

er eine genaue Befanntichaft gepflogen ju haben ') unb fein Schuler Timon lobte ibn wegen feiner unüberwindlis chen Starte im Wortfampfe "). Reinen anbern Philofophen aber pflegte er baufiger ju ermabnen als ben Demotritos; von ben Schriften beffelben foll er gur Philofophie geführt worben fein und in Demofritischer Beife foll er philosophirt haben mit bem Abberiten Angrarches, feinem Waffengefährten auf ben Felbzügen bes Alexanbros, welcher befonders die Gladfeligfeitelehre und bie fleptische Seite ber Demofritischen Philosophie hervorhob "). Mu-Berbem tonnte er auch wohl bei ben Gymnofophisten in Inbien ein nachabemungewurdiges Beifpiel ganglicher Ent= fagung gefunden haben \*), und wenn feine Schule gur Sofratifchen Philosophie fich befannte ), fo fceint bies angubeuten, bag fie bie mahre Lebensmeisheit bes Gotras tes, welcher frei von ber Unmagung, etwas wiffen ju wollen, gewesen fei, fur bas Biel ihres Strebens bielt. ben Bugen, welche aus bem Leben bes Pyrrhon ergabit werben, wiewohl in ihnen manche Uebertreibung ift, fceint und boch fo viel Bahres gu liegen, bag er von jeber Ges muthebewegung fich frei ju erhalten ftrebte, welche uns aus ben Berhaltniffen unferes außeren Lebens entfteben tonute ).

<sup>1)</sup> Diog. L. IX, 67.

<sup>2)</sup> Aristoci, I. I.

Aristock, R. I.; Diog. L. IX, 61; 63; Numerius ap. Euseb. praep. ev. XIV, 6; Sext. Emp. adv. math. VII, 48; 88.

<sup>4)</sup> Diog. L. IX, 61; 63.

<sup>5)</sup> Cic. de orat. III, 17.

<sup>6)</sup> Bengl. Plut. de prof. in virt. 11; Aristoal, I. I.; Diog. L. IX, 62; 66; 68.

Da Porrhon nichts Schriftliches über feine Philofoe phie binterließ '), fo tonnen wir aber feine Lehre nur aus ben Berichten Anberer urtheilen. Der ficherfie und ausführlichfte Beuge über feine Meinungen war aber Timon aus Philus. Diefer foll in feiner Jugend auf bem Theater im Chore getangt haben; fpater ergab es fich ber Philofophie, welche er guerft unter bem Stilpon gu Degara, nachber unter bem Pyrrbon ju Elis trieb 1). Die Utterfoutterlichkeit bes Lettern rif ihn gur Bewunderung bin ") und bas Alferthum betrachtet ibn mur als ben Dolmetfcher ber Pyerbonifchen Lehren '). Außer ber Philosophie fcheint er aber auch, wie viele ber fpatern Gfeptifer, Die Argneis tunft getrieben gu haben "). Rachbem er in Challebon in der Beife eines Cophiften Gelb verbient batte, jog er fich von ben philosophischen Untersuchungen gurud, ergab fich zu Athen einem vergnüglichen Leben und erreichte biet ein hobes Alter ). Er hinterlief viele Schriften, einige in Profa, bie meiften Gebichte von verschiebener Art, Ros mobien, Tragobien und andere Berke ). Bon biefen find

<sup>1)</sup> Diog. L. procem. 16; IX, 102; Aristock. l. l. Rur ein Gebicht un ben Alexandros, welches reichlich belohnt worden, soll er geschrieben haben. Sext. Emp. udv. mach. I., 282; cl. Plut. de Alex. fort. I, 10.

<sup>2)</sup> Diog. L. IX, 109; Aristock, I, I.

<sup>5)</sup> Diog. L. IX, 65.

<sup>4)</sup> Sext. Emp. adv. math. I, 53. 8 προφήτης των Πύρ-

<sup>5)</sup> Diog. L. IX, 109.

<sup>6)</sup> Diog. L. IX, 110; 112; Athen. X, 51 p. 458.

<sup>7)</sup> Diog. L. IX, 110. Doch sindet sich nur ein Atagment in profatscher Form. Diog. L. IX, 105. Die Schriften maglicher nur auch vorzeug, welche man ihm beigelegt hat, gehör ren bem Aenesibemos an. Ib. 106.

besonders seine Gillen berühmt, die ihm ben Beinamen des Sillographen erworden haben. In ihnen schmähte er die Philosophen alterer und neuerer Zeit und suchte ihre Lehren zu widerlegen. Auch in andern seiner Gedichte ift sein Skepticismus zu sinden. Nach seinem Tode lebten zwar noch Skepticismus varhanden gewesen zu sein '). Die neuere Atademie mochte dieser Lehre ihre Kräfte entzogen haben.

Die Richtung ber steptischen Philosophie brudt sich in dem Zwede aus, welchen Limon allen philosophischen Untersuchungen setzte. Es ist dies ein praktischer Zwed; die Philosophie soll uns zur Glückeligkeit führen. Desswegen wird Pyrrhon auch mit andern Sokratikern zusamsmengestellt, welche auf das sittliche Leben allein ihr Ausgenmerk richteten und nur die Augend als den Zwed der Vernunst zulassen wollten?); denn die Augend ist eben mit der Glückseligkeit eins. Wie sehr dieser Zwed mit der Lehre der Skeptiker verweht: war, das drückt sich am stärksten darin aus, daß in ihm die Eintheilung der Philosophie, welche Aimon angiebt, ihren Grund hat. Der, welcher glückselig leben wollte, müsse auf diese drei Dinge

<sup>1)</sup> So lassen sich bie Rachrichten vereinigen, bas Aimon keine Schüler hinterlassen habe und, wie Cicero de or. III, 17; de fin. II, 13 sagt, bie Schule bes Porrhon seit langer Beit ausgestorben sei, während boch ein Verzeichnis auf einander folgensber Steptiker angeführt wird. Diog. L. IX, 115; 116; Aristock. I. I.

Cic. de offic. I, 2; de fin. III, 8; 4; IV, 16. Pyrrho —, qui virtute constituta nibil omnino, quod appetendum sit, relinquat.

feben, zuetst wie die Dinge sind, bann wie wir uns zu ihnen verhalten sollen, und endlich was benen beiwohnt, welche so zu ben Dingen sich verhalten ).

In der Beantwortung der ersten Frage liegt ihr Stespticismus. Denn sie suchten zu zeigen, daß die Dinge allesammt gleichgültig gegen das Wahre und Falsche, uns gewiß und umserm Urtheile nicht unterworfen seien. Weber unsere Sinne, noch unsere Meinungen über die Dinge lehrsten uns etwas Wahres?). Pyerhon sand, daß man von keinem Dinge sagen könne, daß es mehr das Eine, als das Andere sei; einem jeden Lehrsaho, einer seden Aussage lasse sich das Gegenthell entgegenstellen. Hieraber ist kein Zweisel; aber schwerer läßt sich darüber etwas bestimmen, aus welchen Gründen die ersten Skeptifer jede Erkenntnis verwarfen. Es schelnt wohl, daß die Streitigskeiten der verschiedenen philosophischen Schulen, welche ihre Zeit sah, geoßen Einsluß auf sie ausübten, und mit der Sewandtheit im Streite, welche sie aus der Regaris

<sup>1)</sup> Aristocl, ap. Eus. pr. ev. XIV, 18. ὁ μαθητής Πύρρονος Τίμων φησὶ δεῖν τὸν μελλοντα εὐδαιμονήσειν έἰς τρία ταῦτα βλέπων πρῶτον μέν ὁποῖα πέφωκε τὰ πράγματα δεύτερον δέ, τίνα χρή τρόπον ἡμᾶς πρὸς αὐτὰ διακεῖσθαι τελευταῖον δέ, τέ περιέσται τοῖς οὕτως ἔχουσι.

<sup>2)</sup> Kristokles a. a. D. sábrt fort: τὰ μὲν οὖν πράγματά ψησιν αὐτὸν (εc. τὸν Πύρρωνα?) ἀποψαίνειν ἐπίσης ἀδιάφορα καὶ ἀστάθμητα καὶ ἀνέγκριτα διὰ τοῦτο μήτε τὰς αἰσθήσεις ἡμῶν μήτε τὰς δόξας ἀληθεύειν ἢ ψεύδεσθαι.

<sup>5)</sup> Diog. L. IX, 61. οὐ γὰς μᾶλλον τόδε ἢ τόδε εἶναι Εκαστον. Ib. 106. καὶ Αἰνεσίδημος ἐν τῷ πρώτφ τῶν Ιἰυρρωνείων οὐδέν φησιν ὁρίζειν τὸν Πύρρωνα δογματικῶς διὰ τὴν ἀντιλογίαν.

hiernach fühlten mohl biefe Steptifer bie Bewalt, welche uns nach ber Erfenntnif einer Babrheit, über ben Erfcheis nungen ju ftreben zwingt, fie wußten aber feinen fichern Haltpunkt für bie Erforschung des Ueberfinnlichen gu gewinnen. Dabin beutet auch bie Berbinbung, in welcher wir fie mit ben Megarifern und bem Demofritos finden. Ihnen bebeutet ber Gebanke bes Ueberfinnlichen nur ein unbefanntes Etwas; er ift ihnen bas Beichen ber Beichrantte beit, ja ber Nichtigkeit unferes Denkens. Mur im 3meifel halten sie ihn fest, um die Lehren zu bekämpfen, welche ju ihrer Beit mehr und mehr überhand nahmen, Lehren, welche in ber finnlichen Empfindung und in ber aus ihr herausgebildeten Erfahrung die Wahrheit ber Wiffenschaft suchten. Go bezeichnet uns ihre Anficht benn allerdings ein Clement, welches aus ihrer Beit naturlich bervormach= fen mußte.

Es ist eine schon häusig angeregte Frage, welche nicht zu einer ganz sichern Entscheidung sich führen läßt, ob die zehn Wendungen in der Rede (xoónco) oder Gemeinplätze (xónoc), welche den altern Steptikern zugeschrieben wers den \*), dem Pyrrhon und Timon oder einem spätern Steptiker, dem Aenestdemos, angehören. Nach einzelnen Ans deutungen läßt sich annehmen, daß, wenn auch nicht die genaue Aufzählung dieser Wendungen jenen angehören sollte, doch das Wesentliche berselben ihnen zukomme.

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. Pyrrh. hyp. I, 36 f.; Diog. L. IX, 79 f; Aristocl. I. I., wo bie Sahl 9 mahrscheinlich nur ein Irrthum ist. Sie werden auch λόγοι genannt. Für den Aenesidemos scheint Sext. Emp. adv. math. VII, 345 ol παρά τῷ Λίνησιδήμοι δέχα τρόποι zu sprechen

hierzu finden wir fie auch nicht zu funftlich ausgebilbet, und fie entsprechen gang ber Richtung, welche bem Gles pticismus biefer Beit zugefchrieben werben muß. fie find faft ausschließlich gegen die Bahrheit ber finns lichen Borftellungsweise gerichtet. Go beriefen fie fic für ihre Meinung, bag man nichts von ber Bahrheit ertennen tonne, auf bie Berichiedenheit ber Empfindungen verschiedener Thiere; auch bie Menschen empfanden nicht alle auf biefelbe Beife und ben verfchiedenen Ginnen zeigten fich die Dinge verschieben; je nachdem die Beschaffenbeiten bes Rorpers und ber Seele fich anberten, ftellten auch bie Gegenstanbe fich anbers bar, und ebenso aus ben verschiebenen Berhaltniffen ber Gegenftanbe ju und ergaben fich anbere Ericheinungsweifen; überbies mifchten fich beständig bie Gegenftande mit ihren Umgebungen und es fei nicht moglich, bie Gegenstanbe rein an und fur fich aufzufaffen; wenn etwas in größerer Maffe von uns em= pfunden murbe, fo zeige es gang anbere Beschaffenheiten, als wenn in fleinerer Daffe; wenn etwas uns felten erscheine, so erfahre es eine andere Aufmerksamkeit und ein anderes Urtheil, als wenn es haufig erscheine; Alles ends lich erscheine uns nur in einem Berhaltniffe gu uns ober ju Anbern fo, wie es erfcheine, und wir tonnten baber gar nichts über bas, mas etwas an fich ift, aus feiner Erfcheis nung urtheilen. Alle biefe Benbungen find allein gegen die Wahrheit ber finnlichen Vorstellung gerichtet, und ihnen folieft fich nur ein ffeptischer Grund an, welcher bon ans berer Bebeutung ift. Diefer aber wird von ber Berfchies benheit ber Meinungen, Sitten und Gebrauche ber Menfchen hergenommen, welche einander mittelbar ober unmitEthische, wird jedoch auch gegen die mythischen und gegen die philosophischen Lehren gebraucht '), und in dieser Stelle wurde benn auch gegen die Ansichten der Philosophen über das Uebersinnliche gestritten. Die Steptiter scheinen sich aber fast nur barauf beschränkt zu haben, zu zeigen, daß einer jeden Lehre eine andere entgegengestellt werden konne. Der Widerstreit der Meinungen zeige, daß man vom Ueberssinnlichen nichts wissen konne.

Wenn nun so die erste Frage beantwortet ist, so ersgiedt sich die Antwort auf die zweite Frage sast von selbst. Wissen wir nichts von den Dingen, so geziemt uns Zurücks haltung unseres Urtheils, eine ganzliche Enthaltung von seder Behauptung (agasla, enoxy). Doch diese Antswort sührt Schwierigkeiten mit sich; denn es frägt sich, wie die Vorschrift, welche sie enthält, ausgesührt werden könne. Eine gänzliche Entsagung der Bejahung und Verneinung war doch nicht sestzuhalten; in blosen Fragen, welche die Skeptiker wohl anzuwenden psiegten, ließ sich nicht reden; sie scheinen ja sogar die Fragen, welche die Grundzüge ihrer Philosophie betressen, auf eine bestimmte Weise besantworten zu wollen. Aber sie hüteten sich wohl, ihre Antworten in einer bestimmten Form zu geben, und um jede bestimmte Aussage zu vermeiden, gebrauchten sie ges

<sup>1)</sup> Sext. Emp. l. l. 145 ff.

<sup>2)</sup> Aristocl. l. l.; Diog. L. IX, 61; 107. Aristoties sest swar ben Begriff ber diparla in bie Antwort auf bie britte Frage, aber wohl offenbar aus tingenausgieit. Achnlicher Bebeutung sind die Ausbrücke: twooderein, dreibenig rar lopur, doseifen, doseifen, doseifen u. s. w.

wiffe Runftgriffe. Wir haben teine fichere nachrichten baruber, ob alle biefe fcon von ben alteften Steptifern angewendet wurden, boch miffen wir, daß einige ihnen gutommen, und wenn wir bebenten, bag bie Beit, in welcher ber Stepticismus querft fich ausbilbete, befonbers ftart war in Erfindung scharfer und fpigfinbiger Wendungen im Befprache und in ber Rebe, worin teine fpatere Beit ibr gleichgekommen ift, fo werben wir geneigt, wenigstens bie meiften und genaueften fleptischen Formeln auch biefer Beit anaueignen. Ausbrucksweisen bes Bweifels, wie: es ist moglich, es tann fein, vielleicht, ich bestimme nichts, Mles ift unbestimmt, um nichts mehr fo, als fo (ooder maddon, od maddon), ergaben fich von felbst. Aber bie Stes ptiter wollten auch noch vermeiben, bag felbft biefe Musbrude nichts zu bestimmen fchienen. Bu biefem 3wede, wenn fie fagten: ich bestimme nichts, festen fie noch vorfichtig bingu: auch nicht bies, bag ich nichts bestimme ); wenn fie lehrten: einem jeben Grunbe flebe ein anberer gleich flarter entgegen, fo fügten fie bei : wie es mir fcheint, ober: felbft biefem Sage fteht ein anberer gleich farfer entgegen "); gebrauchten fie ben Ausbrud: um nichts mehr fo, als fo, fo erinnerten fie, auch biefer Sat fei um nichts mehr fo, als fo ); sagten fie: Alles ift unbestimmt, fo wollten fie, bag man babei ihren Gebrauch berudfichtige,

Sext. Emp. hyp. Pymh. I, 197; Diog. L. IX, 74; Gell.
 XI, 5.

<sup>2)</sup> Sext. I. I. 202 f.; Diog. L. IX, 76. Dies ift die lan-

<sup>8)</sup> Diog. L. IX, 76; Sext. Emp. l. l. 188 sqq.

bas. Ift nur fur bas Es fcheint mir gelten ju laffen "). Die Runftelei in ber Bahl ber Ausbrude bezeichnet binlanglich bas Unnaturliche bes Beftrebens, von welchem fie ausgingen. Um genaueften aber erfieht man bie Abficht ber Steptiter aus ihrer Ertiarung, bag fie in allen ihren Aussagen nichts Underes ausbruden wollten, als nur ihre Geelenstimmung (nabos), welcher fie als Menfchen, nicht als Philosophen folgen mußten; immer tonnten fie mur eine Thatfache bezeugen, welche fich ihnen in ihnen felbft barftelle und welche fie als eine Erscheinung fegen mußten, weil bie Erscheinungen fich ihnen mit Gewalt aufbrangs. ten 2). Go balt fich benn auch biefer Stepticismus nur baburch in feinem Gebiete fest, bag er zugiebt, man konne etwas über feine Geelenlage mit Beftimmtheit ausfagen, sorgfaltig aber bavor sich hutet, nicht etwa in ben Schein zu gerathen, als wolle er über das Erkennen ober Nicht-Erkennen eines Anbern etwas bestimmen. hierin nabert er fich ftart ben Cophismen bes Protagoras und ber Ryrenaiter. Freilich wenn bie Steptifer gegen bie Dogmatifer ftritten, vermochten fie nicht fo auf fich und auf ben gegenwartigen Augenblid ihrer Stimmung fich gu beschränten.

<sup>1)</sup> Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I, 187—208; Dlog. L. IX, 74—77. Das où μάλλον, bas dià τί ναὶ καὶ dià τί οῦ, bie-ἀφασία, bas oùdèν όρίζω, bie έποχὴ und ἀκαταληψία werben ausbrucklich bem Pyrrhon und bem Timon zugeschrieben. Diog. L. IX, 61; 76; 107; Aristocl. l. l.

<sup>2)</sup> Timon ap. Diog. L. IX, 105; ib. 103; Timon ap. Sext. Emp. adv. math. VII, 30.

άλλα το φαινόμενον παντί σθένει, οὖπες αν ξίθη. Sext. Emp. Pyrrh. hyp. I, 191; 197. δ πάσχει διηγούμενος. lb. 203.

Es bleibt uns übrig, noch bie Untwort ber Steptifer auf ihre britte Frage ju betrachten: was bem beiwohne, welcher fich alles Urtheils über bie Dinge enthalte? Rrage trifft ben sittlichen 3weck ihrer Lehre. Alles Urtheils uns gu enthalten, bas foll uns Gludfeligfeit gemahren. Denn ber Urtheilslofigfeit folgt gleichsam als Gabe bes Glud's wie ein Schatten bie Unerschutterlichkeit bes Semuths ). Ber bie fleptische Stimmung angenommen bat, ber lebt immer in Rube, ohne Sorge, unbewegt in gleicher Gefinnung, ohne fich ju fummern um bie Schred: niffe ber fugrebenben Beisheit 2). Die Menge ber Mens fchen nemlich wird überwaltigt von ber leibenben Stims mung (nados) ber Seele, von Meinungen und eiteler Satjung; ber Beife aber entscheibet über nichts und in ruhiger Stimmung halt er nichts fur gut ober bofe und fublt fich baber frei von jedem leibenschaftlichen Streben, welches nur bie Gludfeligkeit ftort "). Daber wird auch

Diog. L. IX., 107. τέλος δὲ οἱ σκεπτικοί φασι τὴν ἐποχήν, ἢ σκιᾶς τρόπον ἐπακολουθεῖ ἡ ἀταραξία, ὡς φασιν οῖ τε περὶ τὸν Τίμωνα καὶ Αἰνησίδημον. Sext. Emp. Pyrrh. hyp. I, 29. Aristocl. l. l.

Sext. Rmp. adv. math. XI, 1. οδτω γάς ξκαστος ἡμῶν τὴν τέλειαν καὶ σκεπτικήν ἀπολαβών διάθεσιν κατά τὸν Τίμωνα βιῶσαι

 <sup>— —</sup> δήστα μεθ' ήσυχίης
 αλελ ἀφροντίστως καλ ἀκινήτως κατὰ ταὐτά,
 μή προσέχων δειλοῖς ήδυλόγου σοφίης.

<sup>3)</sup> Timon fagt nom Pyrrhon bei Aristotles a. a. D.:

αλλ' οδον τον άτυφον εγώ έδον ήδ αδάμαστον
πάσιν, δσοις δαμνάται αμ' άρρήτοις τε φατοῖς τε
λαών έθνεα κουφα, βαρυνόμεν ένθα και ένθα
έκ παθέων δόξης τε και είκαίης νομοθήκης.

Sext. Emp. hyp. Pyerb. I, 27; adv. math. XI, 111 ff. Gefc. b. Phil. III.

bas. Ift nur fur bas Es icheint mir gelten ju laffen '). Die Runftelei in ber Bahl ber Ausbrucke bezeichnet binlanglich bas Unnaturliche bes Bestrebens, von welchem fie ausgingen. Um genaueften aber erfieht man bie Abficht ber Steptiter aus ihrer Ertlarung, baß fie in allen ihren Ausfagen nichts Unberes ausbruden wollten, als nur ihre Seelenstimmung (naboc), welcher fie als Menfchen, nicht als Philosophen folgen mußten; immer tonnten fie mur eine Thatfache bezeugen, welche fich ihnen in ihnen felbft barftelle und welche fie als eine Erfcheinung fegen mußten, weil bie Erscheinungen fich ihnen mit Gewalt aufbrang= ten 2). Go halt fich benn auch biefer Gfepticismus nur baburch in feinem Bebiete fest, bag er zugiebt, man tonne etwas über feine Seelenlage mit Beftimmtheit ausfagen, forgfaltig aber bavor fich hutet, nicht etwa in ben Schein zu gerathen, als wolle er über bas Erkennen ober Nichts Erkennen eines Anbern etwas bestimmen. hierin nabert er fich ftark ben Sophismen bes Protagoras und ber Ryrenaiter. Freilich wenn die Steptiter gegen bie Dogmatiter ftritten, vermochten sie nicht fo auf fich und auf ben gegenwartigen Augenblick ihrer Stimmung fich gu beidranten.

Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I, 187—208; Diog. L. IX, 74—77. Das οὐ μᾶλλον, bas διὰ τί ναὶ καὶ διὰ τί οῦ, bie-ἀφασία, bas οὐδὲν ὁρίζω, bie ἐποχὴ unb ἀκαταληψία werben ausbrūcklich bem Pyrrhon unb bem Timon zugeschrieben. Diog. L. IX, 61; 76; 107; Aristocl. l. I.

<sup>2)</sup> Timon ap. Diog. L. IX, 105; ib. 103; Timon ap. Sext. Emp. adv. math. VII, 30.

άλλὰ τὸ φαινόμενον παντί σθένει, οὖπες ἄν ἔλθη. Sext. Emp. Pyrrh. hyp. I, 191; 197. ὁ πάσχει διηγούμενος. lb. 203.

Es bleibt uns übrig, noch bie Antwort ber Steptiter auf ihre britte Frage ju betrachten: mas bem beiwohne, welcher fich alles Urtheils über bie Dinge enthalte? Diefe Frage trifft ben fittlichen 3wed ihrer Lehre. Miles Urtheils und gu enthalten, bas foll und Gludfeligfeit geroab-Denn ber Urtheilslosigfeit folgt gleichsam als Gabe bes Gluds wie ein Schatten bie Unerschütterlichkeit bes Gemuthe 1). Ber bie ffeptische Stimmung angenommen bat, ber lebt immer in Rube, ohne Gorge, unbewegt in gleicher Gefinnung, ohne fich ju fummern um bie Schreds niffe ber fugrebenben Beisheit 2). Die Menge ber Mens fchen nemlich wird übermaltigt von ber leibenben Stimmung (madog) ber Seele, von Meinungen und eiteler Satung; ber Beife aber entscheibet über nichts und in rubiger Stimmung balt er nichts fur gut ober bofe unb fühlt fich baber frei von jebem leibenfcaftlichen Streben, welches nur bie Gludfeligkeit ftort . Daber wird auch

<sup>1)</sup> Diog. L. IX, 107. τέλος δὲ οἱ σκεπτικοί φασι τὴν ἐποχήν, ἢ σκιᾶς τρόπον ἐπακολουθεῖ ἡ ἀταραξία, ὡς φασιν οῖ τε περὶ τὸν Τίμωνα καὶ Αἰνησίδημον. Sext. Emp. Pyrrh. hyp. I, 29. Aristocl. l. l.

Sext. Emp. adv. math. XI, 1. οῦτω γὰς ἔκαστος ἡμῶν τὴν τέλειαν καὶ σκεπτικὴν ἀπολαβών διάθεσιν κατὰ τὸν Τίμωνα βιῶσαι

 <sup>— —</sup> φήστα μεθ' ήσυχίης
 αἰεὶ ἀφροντίστως καὶ ἀκινήτως κατὰ ταὐτά,
 μὴ προσέχων δειλοῖς ἡδυλόγου σοφίης.

<sup>3)</sup> Zimon fagt vom Pyrthon bei Aristotles a. a. D.: Δλλ αίον τὸν ἄτυφον ἐγὰ ἴδον ἡδ ἀδάμαστον πάσιν, δσοις δαμνάται ἄμὶ ἀρρήτοις τε φατοῖς τε λαῶν ἔθνεα ποῦφα, βαρυνόμεν Ἡθα καὶ Ενθα ἐκ παθέων δόξης τε καὶ εἰκαίης νομοθήκης.

Sext. Emp. byp. Pyrrh. I, 27; adv. math. XI, 111 ff.

bie Apathie, die gangliche Gleichguttigkeit gegen Alles, mas uns trifft, für eine Frucht bes mabren Cfepticismus ge-, halten ; Mles, mas bie außern Guter betrifft, ift bem Beisen gleichgultig '). Dem Porrhon schreibt man bie Lebre gu, gwifchen Gefundheit und Rrantheit, gwifchen Leben und Tob fei fein Unterschied; er wollte fo viel als moglich bas fcwere Bert unternehmen, bes Menfchen fich gang gu entfleiben 2). Go war benn bei ben Ceptifern im Sitts lichen ein Streben gegen bie Semutheftimmung, welcher fie im Biffenschaftlichen fich gang bingaben. Dies ift ber harte Biberfpruch in ihrer Lehre. Aber auch wieber im Prattifchen mußten fie einlenten, benn fie tonnten fich boch nicht verbergen, daß wir nicht gegen Alles burchaus gleichs gultig uns verhalten tonnen; bies wiberftreitet bem Leben. Daber fagten fie: foweit es in unferer Gewalt fieht, mablen wir und flieben wir nichts, aber mas nicht in unferer Sewalt fieht, was nothwendiges Bedürfnig erheischt, bem tonnen wir nicht entfliehen "); fie ergaben fich baber auch im thatigen Leben ber Gewohnheit ber Sandlungeweise, ber Nothwendigkeit einer Bahl und ber Entscheibung über

<sup>1)</sup> Cic. ac. II, 42; de fin. III, 8; 4.

Cic. de fin. II, 18; Stob. serm. CXXI, 28; Epictet. fragm. 93. ed. Schweigh.; Aristool. l. l. σκωπτόμενον δ' ύπὸ τῶν παρόντων εἰπεῖν ὡς χαλεπὸν εἴη τὸν ἄνθρωπον ἐκ-δύναι.

<sup>3)</sup> Diog. L. IX, 108. οὖτε γάρ τάδε έλομεδα, ἡ ταῦτα φευξοίμεδα, ὅσα περὶ ἡμᾶς ἐστί· τὰ δὰ ὅσα περὶ ἡμᾶς οὐπ ἔστιν, ἀλλὰ κατ' ἀνάγκην, οὐ δυνάμεδα φεύγειν. Εὐτ περὶ ἡμᾶς ἰβ waḥrſcheinich παρ' ἡμᾶς mit Mer. Camub. ξα Ιεſεα. Sext. Emp. Pyrrh. byp. I, 80.

Gutes und Bofes '), bemertten aber, bag ein folches Beben ber Steptiter nicht als Philosoph fubre, sonbern nur nach unphilosophischer Meinung. Rach feiner Philosophie wurde ber Steptifer nichts thun und nicht leben, nur bon ber Nothwendigkeit ber Seelenftimmung bezwungen banbelt er ). Go gefteben bie Steptifer felbft ein, bag ihre Philosophie bas Leben gerftore, und ftellen Philosophie und Leben einander feindlich gegenüber. Doch man fürchte nur nicht, bag fie fo fteben bleiben werben. Alsbalb find bie Steptifer nun boch wieber bereit, einen billigen Bergleich zwischen Leben und Philosophie zu treffen. Wenn benn nun einmal ber Menich nicht gang ben Menichen ausgieben fann, fo ift es boch gut, feine Begierben, ben Ginflug feiner Seelenftimmungen auf bas Leben ju magigen, und bies erfcheint ihnen baber als ein 3med ihrer Philosophie; fie bruden ihn aus in ben Begriffen ber Sanftmuth und ber Magigung in ben Geelenftimmungen (μετφιοπά-Seca) 3). Bu ihr werbe ber Philosoph gelangen, wenn er in jedem Ungemache festhalte, bag bies von Ratur weber gut noch bofe fei, mabrent jeber andere boppeltes Un-

Timon ap. Sext. Emp. adv. math. XI, 164; Diog. L. IX, 62; 105; 106.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. edv. math. XI, 165. κατά μέν τόν φιλόσοφον λόγον οὐ βιοῖ ὁ σκεπτικός: ἐνενέργητος γάρ ἐστιν δσον ἐπὶ τούτφ κατά δὲ τὴν ἀφιλόσοφον τήρησιν δύναται τὰ μέν αίρεῖσθαι, τὰ δὲ φεύγειν.

<sup>5)</sup> Sext. Emp. Pyrch. hyp. I, 25. φαμέν δὲ ἄχρι νῦν τέlog εἶναι τοῦ σκεπτικοῦ τῆν ἔν τοῖς κατὰ δόξαν ἀταραξίαν, καὶ ἐν τοῖς κατηναγκασμένοις μετριοπάθειαν. Ib. III, 285; adv. math. VII, 30 nach bem Kimen. Diog. L. IX, 108. ἄλλοι δὲ τῆν πραότητα τέλος εἶπεῖν φασὶ τοὺς σκεπτικούς.

gemach dulden musseichen könne, theils indem er sie auch bigkeit nicht ausweichen könne, theils indem er sie auch noch siur ein Unglud halte '). Wie dies denn doch einen allgemeinen Grundsatz für das Handeln setzt, ohne dem Skepticismus zu widerstreiten, darüber scheinen die Skeptizker keinen Ausschluß gegeben zu haben, wenn er nicht etwa darin zu suchen sein sollte, daß sowohl die Unerschützterlichkeit des Gemüths, als auch die Mäßigung in den Seelenstimmungen ihnen nur als Erscheinungen sich darsstellen, welche sie gesichnen haben und über welche sie gesschichtlich berichten ').

Weswegen wir die Pyrrhonische Lehre nur als ein Zeichen des wissenschaftlichen Berfalls, welcher sich jeht ereignete, betrachten können, das ist aus ihrer ganzen Haltung klar. Denn jeder möchte wohl in Berlegenheit sein, wenn er sagen sollte, was die Skeptiker in wissenschaftlicher Untersuchung Neues sür die Philosophie gedracht hätten. Die Hauptstärke ihrer Zweisel ist gegen die sinnliche Vorskellungsweise gerichtet; aber ihre Gründe liegen wirklich sehr auf der Oberstäche. Wie ganz anders hatten schon Platon und Aristoteles die Haltungslosigkeit der sinnlichen Ansicht gezeigt! Was sie gegen die Erkenntnis der Verznunft vorgebracht haben sollen, ist von geringer Bedeutung, fast nur geschichtlicher Art, und drückt nichts als die Verzweislung aus, in welche sie geriethen über die Betrachtung

<sup>1)</sup> Sext. Emp. Pyrrh. hyp. I, 30.

<sup>2)</sup> Ib, 4. állá nará tó vör quiróperor hair istopinus ánayyelloper negl énástov. Dahet heißt es auch in der obenans geführten Stelle papier se äxes rör utl. Ib. 205. quiropern autois árugusla.

ber Menge ber Meinungen und ber Grunde entgegengefetter Nicht einmal einen einigermaaßen fleißigen Scharffinn haben fie gur Entwidlung ber Deinungen und ber Grunbe angewenbet. Dber follen wir fagen, Alles bies fei und verloren gegangen und bie fpatern Cfeptifer batten bas Befte ihrer altern Lehrer nur nicht feft gu halten gewußt? In ber That ber Scharffinn tann nicht groß fein, welcher nicht gu bemerten weiß, wie er erft bie Stimmungen ber Seele verwirft, bann ihnen wieber als bem einzig Auffagbaren zu folgen befiehlt und zuleht fie noch, ich weiß nicht wodurch, beherrschen will. Bas bas Auftreten bes Stepticismus in biefer Beit bebeute, tann nicht leicht verkannt werben. Er halt noch ben Gegenfat gwis fchen bem Ginnlichen und bem Begenftanbe reiner Bernunfterkenntnig feft; ber Reigung ber Beit, Mues in bas Sinnliche hinüberzugiehen, will er fich nicht ergeben. Aber . von ber anbern Seite tann er fich boch biefer Reigung nur mit großer Anftrengung entziehen. Die gewaltsame Bewegung, in welche er hieruber gerath, offenbart fich befonbers in zwei Punkten, theils in ber fcnoben Berachtung alles Sinnlichen, über welche feine Tugend nur gar ju icharf allen Gutern biefer Erbe entfagt, theils in ber fast uners horten Scharfung bes Gegenfages zwischen ber Erfcheinung und ber Bahrheit ber Bernunft. Diefe lette mußte man vor ber erften burch eine unüberfleigliche Kluft gu fichern fuchen, bamit fie ja nicht etwa in biefe berübergezogen werben mochte. In ber That man fann fich taum bes Bacheins enthalten, wenn man biefe Leibenfchaftlichkeit bes Skepticismus mit feinem Gifer gegen alle leibenschaftliche Stimmung vergleicht. Der Stepticismus ift eine Uebergangsbildung und bezeichnet den Punkt, in welchem man zwar noch überzeugt davon, daß die Wahrheit nicht in der sinnlichen Erscheinung zu sinden sei, doch in dem disheris gen Bildungsgange der Wissenschaft nicht mehr das Mits tel sinden kann, über das Sinnliche sich zu erheben; denn das menschliche Bewußtsein erscheint zu sehr mit der Sinns lichkeit versiochten. Deswegen sieht der Skepticismus zwischen dem Platon und dem Aristoteles von der einen Seite und dem Epikuros und den Stoikern von der ans dern, aber nur als eine schnell vorübergehende Erscheinung.

## 3meites Capitel.

Epituros, feine Schule und feine Behre.

Epikuros war der Sohn undemittelter Eltern, geboren Dl. 109, 3. "). Ueber den Ort seiner Geburt kann man Zweisel hegen, da von seinem Water Neokles erzählt wird, daß er mit den Kolonisten, welche die Athener Dl. 107, 1 nach Samos schickten, von Athen ausgewandert sei, wes-wegen auch Samos als das Geburtsland des Epikuros angegeben wird, während die gewöhnliche Annahme ist, daß er ein Athener aus dem Demos Gargettos gewesen sein.

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 14.

<sup>2)</sup> Ib. 1; S; cf. Menag. ad h. l.; Strab. XIV, 1 p. 171; cf. Clintonia fasti Hellenici ann. 352; Gassendi de vita et moribus Epicuri I, 1.

Soviel ift gewiß, bag er von einem Athenischen Burger abftammte und in Samos, nachher in Teos erzogen wurde '). Sein Bater lehrte die Grammatik und Epitus ros foll ihm hierin Beiftand geleiftet haben; auch erzählt man, bag er feiner Mutter, welche magifche Runfte trieb, hierbei gur Band fein mußte 2). Fruh wurde er mit phi= losophischen Untersuchungen bekannt; er ruhmte fich, schon in feinem zwolften ober vierzehnten Sahre zu philosophi= ren angefangen ju haben ), welches fich mahricheinlich auf bie Erzählung bezieht, bag er einen Lehrer ber Grammatik bei bem Berfe bes Befiobos, welcher von ber Ents ftehung bes Chaos hanbelt, gefragt habe, woraus bas Chaos entftanben fei, und als er barüber auf bie Philofophen verwiesen worben, von diesen belehrt zu werben verlangt habe ). Damit läßt fich auch wohl bie Erzählung vereinigen, bag er von ber Grammatit gur Philosophie übergegangen fei, als er mit ben Schriften bes De motritos befannt geworben 1). Es werben ihm übrigens viele Lehrer ber Philosophie beigelegt ), beren Namen gu, erwähnen nicht nothig ift, ba bie Elemente feiner Philos fophie, welche von frubern Philosophen entnommen was ren, nicht fcwer zu entbeden find, und ba in ber That teiner feiner Lehrer einen bebeutenben Ginfluß auf ihn gehabt

<sup>1)</sup> Strab. L L

<sup>2)</sup> Diog. L. X, 3; 4.

<sup>3)</sup> Ib. 2; 14; Suid. s. v. Ἐπίχουρος.

<sup>4)</sup> Sext. Emp. adv. math. X, 18 f.; Diog. L. X, 2.

<sup>5)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>6)</sup> Gassendi l. l. I, 4.

gangsbildung und bezeichnet den Punkt, in welchem man zwar noch überzeugt davon, daß die Wahrheit nicht in der stinnlichen Erscheinung zu sinden sei, doch in dem blöherisgen Wildungsgange der Wissenschaft nicht mehr das Mitstel sinden kann, über das Sinnliche sich zu erheben; dem das menschliche Bewußtsein erscheint zu sehr mit der Sinnlicheit verslochten. Deswegen sieht der Skepticismus zwischen dem Platon und dem Aristoteles von der einen Seite und dem Epikuros und den Stoikern von der ans dern, aber nur als eine schnell vorübergehende Erscheinung.

## 3meites Capitel.

Epituros, feine Schule und feine Lehre.

Epikuros war der Sohn unbemittelter Eltern, geboren Dl. 109, 3.). Ueber den Ort seiner Gedurt kann man Sweisel hegen, da von seinem Water Neokles erzählt wird, daß er mit den Kolonisken, welche die Athener Ol. 107, 1 nach Samos schickten, von Athen ausgewandert sei, wes-wegen auch Samos als das Sedurtsland des Epikuros angegeden wird, während die gewöhnliche Annahme ist, daß er ein Athener aus dem Demos Gargettos gewesen sei?).

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 14.

<sup>2)</sup> Ib. 1; 3; cf. Menag. ad h. l.; Strab. XIV, 1 p. 171; cf. Clintonis fasti Hellenici ann. 352; Gassendi de vita et moribus Epicuri I, 1.

Soviel ift gewiß, bag er von einem Athenischen Burger abftammte und in Samos, nachher in Teos erzogen wurde '). Sein Bater lehrte bie Grammatit und Epifutos foll ihm hierin Beiftand geleiftet haben; auch erzählt man, bag er feiner Mutter, welche magische Runfte trieb, hierbei gur Sand fein mußte?). Fruh murbe er mit philosophischen Untersuchungen bekannt; er rühmte sich, schon in feinem zwolften ober vierzehnten Sahre zu philosophis ren angefangen zu haben "), welches fich mahrscheinlich auf die Ergablung bezieht, bag er einen Lehrer ber Grammatit bei bem Berfe bes Befiobos, welcher von ber Ents ftehung bes Chaos handelt, gefragt habe, woraus bas Chaos entstanden sei, und als er barüber auf die Philofophen verwiesen worben, von biefen belehrt gu werben verlangt habe '). Damit lagt fich auch wohl bie Erzählung vereinigen, daß er von ber Grammatit gur Philosos phie übergegangen fei, als er mit ben Schriften bes Demotritos bekannt geworben ). Es werben ihm übrigens viele Lehrer ber Philosophie beigelegt ), beren Ramen gu erwähnen nicht nothig ift, ba bie Elemente feiner Philos fophie, welche von frubern Philosophen entnommen was ren, nicht schwer zu entbecken find, und ba in ber That teiner feiner Lehrer einen bebeutenben Ginflug auf ihn gehabt

<sup>1)</sup> Strab, L L

<sup>2)</sup> Diog. L. X, 3; 4.

<sup>5)</sup> Ib. 2; 14; Suid. s. v. Enluoveoc.

<sup>4)</sup> Sext. Emp. adv. math. X, 18 f.; Diog. L. X, 2.

<sup>5)</sup> Diog. L, l. l.

Gassendi I, J. I, 4.

gu haben icheint. In biefem Sinne konnte man benn auch wohl feine eigene Behauptung zugeben, baß er teinen Lehrer gehabt, sonbern aus fich bie Philosophie gelernt habe '), wenn gleich fonft flar ift, daß er aus ben Schriften und ber Lehre fruberer Philosophen bas Deifte feiner Philosophie geschöpft bat. Uebrigens scheint bie Bugend bes Spifuros außerlich fehr bewegt gewesen gu fein. In seinem achtzehnten Jahre kam er nach Athen, wo er aber nur etwa ein Jahr geblieben fein mag. Denn als nach bem Tobe bes Alexanbros die Athener aus Samos vertrieben murben, fluchtete fein Bater nach Rolophon, wohin ihm Spifuros folgte. Bier foll er ichon eine Schule gefammelt haben 2); nach einer anbern Erzählung jeboch lehrte er Philosophie erst von seinem zwei und breißigsten Jahre an anfangs zu Mitylene und zu Lampfatos, an welchen Orten er fich gegen funf Jahre aufhielt 3). feinem feche und breißigsten Sabre fam er nach Athen und eröffnete bier eine philosophische Schule, welcher er bis zu feinem Tobe Dl. 127, 2 vorstand ). trennte er fich nicht von ben übrigen Philosophen, welche ju Athen lehrten, machte auch nicht Unfpruch barauf, eine ihm eigene Lehre vorzutragen, fonbern nannte fich einen De= motriteer ), nachbem jeboch fein Unsehn gewachsen war,

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 13; Cic. de nat. D. I, 26; Sext. Kmp. adv. math. I, S; Plut. n. posse suav. v. sec. Epic. 18.

<sup>2)</sup> Diog. L. X, 2.

<sup>5)</sup> Ib. 14; 15; Suid. l. i.

<sup>4)</sup> Diog. L. X, 2; 15; Cic. de fato 9.

<sup>5)</sup> Piut. adv. Col. A. Die Lehre bes Demokritos foll er vom Rausiphanes empfangen haben. Cio. de nat. D. I, 26. Dochwird

fagte er fich von fremben Meinungen und von ber Berbinbung mit anbern Philosophen los und hielt feine Schule. weil die Gymnasien in Athen besetht waren, in dem gandhaufe und in bem Garten, welche er gu Athen befag 1). Dier lebte er mit feinen Brubern, mit feinen Freunden ein Leben, welches nachft feiner Philosophie auch bem heitern Genuffe gewidmet war. Die Freundschaft ber Epis tureer ift oft gerühmt worben; fie hielten auch in ber Bebrangniß offentlicher Roth gusammen und Cpituros verglich feine Gefellschaft mit bem Pythagorischen Bunbe; es fei in ihr nicht nothig, die Guter gemeinschaftlich ju machen, weil ber mahre Freund bem mahren Freunde vertrauen burfe "). In ber That icheint es, als wenn Spikuros felbft einen nicht ungebilbeten Ginn für freunds . fcaftliche Gefelligfeit gehabt batte; feinen Benoffen mochte an Die Stelle bes politischen Lebens, welches jest feine Burbe verloren hatte, bas gefellschaftliche Leben abnlich gefinnter Freunde treten und in biefem mochten fie fich über die felbftsuchtigen Grundfage ihrer Lehre erheben; man muß aber auch in Unschlag bringen, bag eine welchliche Gefinnung leichter fich verträgt, als ein ftarker Charafter. Dag in ben Garten bes Epifuros bie ftrengfte

Rausiphanes, ben er selbst nicht für seinen Lehrer wollte gelten lass sen, auch für einen Schüler bes Porrhon gehalten. Sext. Emp. adv. math. I, 2 f. cf. Diog. L. I, 15; X, 18; 14; Aristock. ap. Bus. pr. ev. XIV, 20 fin.

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 2; 10; Plin. hist. nat. XIX, 4.

<sup>2)</sup> Plut. v. Demetr. S4; Diog. L. X, 11. Sie sollen auch Gehelmnisse gehabt haben. Diog. L. X, 5; Clem. Alex. strom. V, p. 575.

Sittsamteit nicht geherrscht babe, laßt fich aus ben Grund. fagen ber Epitureer ichliegen und aus ber Bahl ber Bubs Lerinnen, welche in ihnen auch an biefer neuen Lebens= philosophie Theil nahmen 1). Auch andern finnlichen Genuffen war man bier wohl nicht feinb, obgleich wir geneigt finb, Bieles, mas von ber ichnoben Bolluft ber Epis turifchen Berbe gefagt worben ift, für Berleumbung gu halten, ba auch im Gegentheil bie große Maßigfeit bes Epituros gelobt wird "). Seine Grundfage waren wenigftens nicht für bie unbesonnene Luft. Doch ift aus ihnen nicht auf fein Leben, noch weniger auf bas Leben feiner Anbanger gu fchließen; benn eine Gittenlehre wie Die feine ift geneigt, Bieles als Musnahme ju geftatten ober gar burch bas Beburfniß zu rechtfertigen. es an feiner Schule auch gelobt, baß fie ftreng und ohne Spaltungen an feiner Lehre feftgehalten ); boch bies zeugt nur von ber geringen Regfamkeit bes wiffenschaftli=

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 7. Plut. non posse suav. v. sec. Epic. 4; 16. Bon ber teontion ift es bekannt, baß sie selbst philosophische Schriften verfaßte. Cic. de nat. D. I, 88. Sie war eine hetare, obe wohl sie später auch wohl bie Frau bes Metroboros, bes vornehmssten Schülers und Freundes bes Epikuros, gewesen sein kann, wie Gassendi behauptet. Bon den übrigen Buhlerinnen, welche den Garten des Epikuros besuchten, kann man meinen, daß sie nach damaliger Sitte nur zu den gemeinschaftlichen Nahlen der Epikureer gezogen wurden,

<sup>2)</sup> Die Stoiter warfen bem Epik. gewiffe Krankheiten vor, die aus Unmäßigkeit und schimpflichen kuften entstanden sein sollten. Cic. ad fam. VII., 26. Uebungen in der Mäßigkeit werden bem Epik. zugeschrieben, Sen. ep. 18.

Numenius ap. Euseb. pr. ev. XIV, 5; cf. Gassendi II, 5.

den Triebes, welche in ihr berrichte. Unter ben Schulern bes Spituros zeichnet fich baber auch teiner aus, es mußte benn Metroboros fein, welcher bei ben Alten in bem Rufe fteht, bag er schamlofer als fein Lehrer fur bie finns liche Luft fich erklart habe 1). Den wiffenschaftlichen Trieb anguregen fcheint auch Epifuros nicht eben geneigt gewefen gu fein; benn er verachtete alle wiffenschaftliche Befchaftigungen, welche außerhalb feiner Philosophie lagen, fo wie er felbft nur geringe Gelehrfamteit befag, und bes gunfligte auch nicht ein freies Philosophiren in feiner Unficht, fonbern brachte gur Bequemlichteit feiner Schuler fein Spftem in turge Auszuge und borte nicht auf gu ermahnen, bag fie feine Cage auswendig lernen mochten "). Co war er bemuht, bie Lehre feiner Schule an feine Person ju knupfen, und man bat bieraus, so wie aus einigen anbern Bugen feiner Schulherrichaft, nicht mit Unrecht auf die Gitelfeit bes Mannes gefchloffen, welcher feine Lehre und feinen Namen gu verewigen beforgt mar ). Aus berfelben Quelle fcbeint es auch gefloffen zu fein, daß er bas Lob anderer Philosophen gus schmalern fuete und nicht nur ihre Lehren tabelte, fonbern auch ihr Leben beschimpfte, ja ben Dannern nicht

<sup>1)</sup> Cic. de nat. D. I, 40.

<sup>2)</sup> Clc. de fin. II, 6; 7; Diog. L. X, 12; 35; 83; 85; Sext. Emp. adv. math. I, 1.

<sup>3)</sup> Der Unsterblichkeit seines Ramens rühmte er sich, Sonoc. op. 21; seinen Garten vermachte er seiner Schule zu bem aussbrücklichen Zwecke, bort seine Philosophie zu lehren und sein Andenken monatlich zu feiern. Diog. L. X., 18; Cic. de fin. II, 31.

Gerechtigkeit wiberfahren ließ, welchen er selbst ben gros Besten Theil feiner Lehre verbankte ').

Epikuros hat fehr viele Schriften geschrieben. bem Chrysippos ftand er hierin nach, übertraf aber felbft ben Ariftoteles 2). Wenn nun gelehrte Manner, wie ber lettere, viele Berte binterlaffen, fo tann man fich baruber nicht munbern; wenn aber baffelbe geschieht von einem Manne, wie Epituros, welcher nur febr magige Rennt= niffe befag, bie grundlichern wiffenschaftlichen Untersuchungen verachtete und felbst in bie Rritit ber fruberen Onfteme nicht tief einbrang, fo fann man bies nicht leicht etwas Anberem guschreiben, als ber Gelbstgefälligfeit, welche fich gern boren lagt. Dies scheinen auch bie baufigen Bieberholungen berfelben Gebanten ju beftatigen, welche wir noch in ben Ueberbleibseln seiner furgern Berte nachweifen tonnen. Dem Untergange feiner größern Berte hat er felbst vorgearbeitet, indem er bie Summe feiner Philosophie in turge Auszuge brachte gum bequemern Ge= brauche feiner Unbanger. Diefe Auszuge find uns benn auch großeftentheils übrig geblieben und vom Diogenes Laertios, einem Berehrer biefes Mannes, gerettet worben. Sie bestehen in brei Briefen und in ben Saupt= fagen (κύριαι δόξαι), welche befonbers bie Epitureer ibs rem Gebachtniffe einpragen follten. Die Echtheit Diefer Schriften hat man keinen Grund zu bezweifeln .).

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 7; 8; Sext. Emp. adv. math. I, 2-4; Athen. VIII, 50 p. 354; Cic. de nat. D. I, 33; Plut. adv. Colot. 26.

<sup>2)</sup> Diog. L. I, 16; X, 26.

<sup>8)</sup> Sie find nur gumeilen abgeturgt, gumeilen mit Bufagen

seinen größern Werken sind und nur Bruchstücke erhalten worden '). Spikuros stellte sich, als verachte er ben redenerischen Schmuck und strebe nur nach einsacher Deutliche keit der Rede. Doch ist sein Ausbruck von falschem Prunke nicht frei ') und ruhige und klare Verständlichkeit sehlt ihm ganz. Auch die Zusammenordnung seiner Gedanken ist verworren und zeugt von Mangel an logisscher Kunst. Genug sein Styl konnte nur seinen blinden Verehrern gefallen. An seine Werke und an die Bruchsstücke derselben haben wir und sür die Kenntniß seiner Lehre sast ausschließlich zu halten, da der Sinn seiner Lehre, besonders seiner Ethik, von den Uebertreibungen ebensowohl seiner Freunde, als seiner Feinde verstellt worden ist.

Der 3wed, welchen Spikuros in ber Wissenschaft verfolgte, brudt sich sehr bestimmt in seiner Erklarung ber Philosophie aus. Er nannte sie eine Thatigkeit, welche burch Begriffe und Beweise ein gludseliges Leben beweist '). hierburch wird bas Denken zum Mittel herab-

versehen, wie man aus ben Anführungen fieht. Parles zu Fabr. bibl. gr. III. p. 597 und Buhle Lehrbuch ber Gesch, b. Pha. I. S. 425 bezweifeln ohne Grund die Echtheit ber Briefe.

<sup>1)</sup> Aus seiner Physik hat man einige, boch nicht fehr bebeutenbe Fragmente zu herculanum gefunden, welche im zweiten Baude der volum. Hercul. abgedruckt worden sind; später herausgegeb. von Orelli. Lips. 1818.

<sup>2)</sup> Diog. L. X, 13; 118; not. Is. Casaub. et Menag. ad Diog. L. X, 5; 121.

<sup>3)</sup> Sext. Emp. adv. math. XL, 169. Επίκουφος — Ελεγε την φιλοσοφίαν ένευγειαν είναι λόγοις καλ διαλογισμοῖς τὸν εὐδαίμονα βίον περιποιούσαν.

gesetzt und damit stimmt denn auch überein, daß er nach allgemeinem Zeugnisse die genaueren Untersuchungen der Wissenschaft verachtete, weil sie zum glückseligen Leben nichts beitrügen!), und deswegen auch die logischen Leber ren über die Form der Wissenschaft verwarf?). Nur der Nuchen also bestimmt ihm den Werth der Wissenschaft und deswegen läuft ihm die ganze Philosophie auf die Ethik hinaus, welche und lehren soll, wie ein glückseliges Leben von und erreicht werden könne. Zwar nahmen auch die Epikureer die Eintheilung der Philosophie in Logik, welche ste Kanonik nannten, Physik und Ethik an., aber die Logik beschränkten sie auf die Lehre von den Kennzeichen der Wahrheit und verbanden sie mit der Physik, zu welscher sie den Weg bahnen sollte.), und ihre Physik war

<sup>1)</sup> Sext. Emp. adv. math. I, 1. Andere Stellen sührt Gassenbi lib. VIII. an, welcher übrigens den Epikuros über diesen Punkt vertheidigt, aber nur schwach, hauptsächlich durch eine falsche Erklärung der Stelle aus dem Briese an den Pythokles. Diog. L. X, 85. und rose ele doxolius sudurkvag rose lynounder riede kunenkeyukvois. Ueber die dynoulus s. Meidom und Schneider ad h. l. Seine Berachtung der sklavischen Handwerkstünste der Aftronomen brückt Epikuros selbst aus in densselben Briese Diog. L. X, 93. Une war er allerdings wohl nicht ein Berächeter aller wissenschaftlichen Bildung, sondern nur soweit, als sie dem menschlichen Leden nicht zum Rugen diene. Sext. Emp. adv. math. I, 49. Anch war seine Philosophie den Senüssen der schonen Kunsknächt abhold. Plut. v. posso suav. v. soc. Epic. 13.

<sup>2)</sup> Cic. de fin. I, 7; ac. II, 80; de nat. D. I, 25. cf. Dieg. L. X, 31.

S) Diog. L. X, 29.

 <sup>4)</sup> Το. 30. τὸ μὲν οὖν κανονικὸν ἐφόδους ἔπὶ τὴν πραγματείαν ἔχει καὶ ἔστιν ἐν ἐνὶ τῷ ἐπιγραφομένω κανών. (Cl. ib. 27.) — εἰώθασι μέντοι τὸ κανονικὸν ὁμοῦ τῷ ψυσικῷ

ihnen gang nur fur bie Ethik vorhanden und tann baber auch nur aus biefer begriffen werben. Denn fle lehrten, die Physik murbe gar nicht nothig fein, wenn wir nicht, burch falfche Meinungen und mythische Erdichtungen über ben Tod, über die Meteore und bergleichen in Furcht gefest, an unferer Gludfeligfeit behinbert murben, fo bag es Beburfnig werbe, eine richtige Naturlehre zu tennen 1). Wir haben also auch hier die brei Theile ber Philosophie, aber freilich in ber alten Ordnung nur icheinbar; benn wenn gleich die Epikureer in ihren Bortragen bie gewohns liche Reihe befolgten "), so ist es boch offenbar, baß ber Charafter ihrer Physit von ihrer Ethit abbangig ift und daß ihre Logit zwar zum Theil ihrer Phyfit vorarbeitet, aber auch Woraussegungen enthalt, welche aus ber Physit ftammen. Indem wir nun babin ftreben, ben mes fentlichen Bufammenhang und bie Bebeutung ihrer Lehre jur Darftellung ju bringen, muffen wir mit ihrer Ethik beginnen.

L Ethit. Epikuros suchte mit ben übrigen Philos sophen seiner Beit bas hochste Gut in ber Glückseligkeit ober in bem seligen Leben "). Der Begriff aber, welchen er von ber Glückseligkeit hat, ift aus Elementen zusammens

ourrarreir. Deswegen gabiten einige nur zwei Abeile ber Epitus rischen Lehre. Sext. Emp. adv. math. VII, 14; 15; Senec. ep. 89.

<sup>1)</sup> Rplc. ap. Diog. L. X, 80---82; 142; 143.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 22.

Epic. ap. Diog. L. X, 122; 128; Sext. Emp. adv. math.
 XI, 169.

gefett, welche theils in ber Lehre bes Demotritos, theils bes Aristoteles liegen. Darin bing er mehr nach ber Seite bes Demofritos, ja ber Kprenaiter, baf er bie Luft als bas Sauptbestandtheil ber Gludfeligkeit anfah und wohl fogar als bas bochfte Gut felbft bezeichnete. Gein Beweis ift, bag nicht nur Menschen, sondern auch alle Thiere von Natur und ohne Ueberlegung nach Luft ftreben, ben Schmerz bagegen verabscheuen ). Much biefer Beweis ist ihm mit ben Kyrenaikern gemein; nach ihm sou ber Menfc mit Ueberlegung bas thun, was bie Thiere ohne Eine jebe Luft ift hiernach an fich ein Sut "); nur in Beziehung auf ein Anberes tann fie wohl ein Uebel' fein. Daher will Spikuros, bag bie Luft nicht an und für fich bon une gewählt werben foll, fonbern nur in Beziehung auf bie Gludfeligfeit bes Lebens, welche uns aus ihr entfteht. Denn wir muffen auch auf ben Ruten ber Dinge unfer Augenmert richten und beswegen manche Luft verschmaben, weil fie uns Unluft bereiten fann, guweilen auch viele Schmerzen wahlen, weil ihnen großere Luft folgt "). Sierin fcbließt er fich nun an ben Arifto-

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 129; 157. ἀποδείξει δὲ χρῆται τοῦ τέλος είναι τὴν ἡδονὴν τῷ τὰ ζῶα ἄμα τῷ γεννηθῆναι τῆ μὲν εὐαρεστεϊσθαι, τῷ δὲ πόνῳ προςκρούειν φυσικῶς καὶ χωρὶς λόγου.

Epic. ap. Diog. L. X, 141. αὐδεμία ἡδονὴ καθ' ἐαυτὴν κακόν.

<sup>8)</sup> Κρίο, ib. 129. καὶ ἐπεὶ πρῶτον ἀγαθὸν τοῦτο καὶ σύμφυτον διὰ τοῦτο καὶ οὐ πᾶσαν ἡδονὴν αίρούμεθα. ἀἰλ' ἔστιν ὅτε πολλὰς ἡδονὰς ὑπερβαίνομεν, ὅταν πλεῖον ἡμῖν τὸ δυςχερὲς ἐκ τούτων ἔπητᾶι, καὶ πολλὰς ἀλγηδόνας ἡδονῶν κρείττους νομίζομεν, ἔπειδὰν μείζων ἡμῖν ἡδονὴ παρακολουθῷ, πολὺν

teles an, indem er nicht wie bie Ryrenaiter auf die augenblidlide Luft bas fittliche Streben richten will, fonbern auf die Bludfeligfeit im Bufammenhange bes Lebens '). Roch mehr aber tritt bie Bermanbichaft feiner Lehrform mit ber Ariftotelischen barin bervor, baff er auch bie Luft und bie Gludfeligkeit in ber genauesten Berbindung mit ber Tugend erblickt. Iwar ist bie Tugend nicht an sich ein Gut, welches auch Ariftoteles bezweifelt hatte, fonbern nut wenn fie uns Luft bereitet "); aber bie Tugend ift boch von der mahren Luft unabtrennbar und es giebt fein angenehmes Leben ohne Tugenb und feine Tugenb ohne angenehmes Leben 3). Go ftellt fich außerlich ber Begriff bes bochften Guts beim Epituros fast in berfelben Form bar, wie beim Ariftoteles, und boch finden wir Beiber Begriffe mefentlich bon einanber verschieben, wenn wir ben innern Sehalt ihrer Formeln untersuchen.

ταύτα πάντα χρίνειν καθήκει. πάσα οὐν ἡδονὴ διὰ τὸ φύσιν ἔχειν οἰκείαν ἀγαθόν, οὐ πάσα μέντοι αίρετἡ, καθάπερ καὶ ἀνηθόνου κὰ ἀεὶ φευκτὴ πεφυκυῖα. Τῆ μέντοι συμμετρήσει καὶ συμφερόντων καὶ ἀσυμφόρων βλέψει καὶ συμφερόντων καὶ ἀσυμφόρων βλέψει καὶ συμφερόντων καὶ ἀσυμφόρων βλέψει καὶ αναθήκει.

<sup>1)</sup> Ιδ. 148. τοῦ δλου β/ου μαχαριότης.

Epic. ap. Athen. XII, 67 p. 546. τιμητέον το καλόν καλ τὰς ἀρετὰς καλ τὰ τοιουτότροπα, ἐὰν ἡδονὴν παρασκευάζη.
 ἐὰν δὲ μὴ παρασκευάζη, χαίρειν ἐατέον.

<sup>8)</sup> Epic. ap. Diog. L. X, 182. διὸ παὶ φιλοσοφίας τὸ τιμιώτερον ὑπάρχει ἡ φρόνησις, ἐξ ῆς αὶ λοιπαὶ πᾶσαι πεφύπασιν ἀρειαί, διδάσκουσαι ὡς οὐκ ἔστιν ἡδέως ζῆν ἄνευ τοῦ φρονίμως καὶ καλῶς καὶ δικαίως, οὐδὲ φρονίμως καὶ καλῶς καὶ δικαίως, οὐδὲ φρονίμως καὶ καλῶς καὶ δικαίως, ἄνευ τοῦ ἡδέως. τὸ ἡαἡε ich mit Meibom. aufger nommen. Bielleicht ift für διδάσκουσαι αυζή διδασκούσης μι fchreisben, wie Rosal comm. Lager. p. 810 bemerkt. Ib. 138; 140; cf. Cic. do fin. II, 15.

Dies zeigt fich alsbalb in ber Art, wie Spifuros bie Beftanbtheile bes bochften Gutes fich benft. Gie befteben ihm gang in ben verschiedenen Arten ber Luft. Ueber ben Begriff ber Luft und über ben Berth ihrer verschiebenen Arten waren bie Spikureer in Streit mit ben Ryrenaikern in mehrern Puntten. Bir baben erwähnt, baf einige Ryrenaiter bie forperliche Luft bober achteten, als bie geis flige. Epifuros bagegen bielt bie Luft und ben Schmerz, welche ber Seele aus ihr felbft entfteben, fur größer als bie aus forperlichen Urfachen hervorgebenben Buftanbe biefer Art, weil er bas bochfte Gut nicht blog für bie Gegenwart, fonbern fur ben Bufammenbang bes Lebens fuchte; benn ber fleischliche Schmerz und bie fleischliche Buft maren nur über bas Gegenwartige, Die geiftigen Buftanbe biefer Art auch über bas Bergangene und bas Bufunftige '). Man bat bie Spikurische Lehre nicht felten hieruber gelobt, ju voreilig in ber That, benn man tann bem Lobe anbere Aussagen bes Spikuros und feiner Freunde entgegenstellen, welche weniger allgemeine Billigung erfahren mochten. Epifuros erflart: ich finbe nichts, als was ich bas Gute benten tonnte, wenn ich bavon nehme bie Lufte, welche aus bem Befcmade ober aus bem Genuffe ber finnlichen Liebe fliegen, ober welche burch bas Gebor und burch ben Anblick schoner Geftalten entfleben 2). Metroboros, fein Freund, fchamte

Diog. L. X., 187. την γοῦν σάρκα τὸ παρὸν μόνον χειμάζειν' την δὲ ψυχήν καὶ τὸ παρελθὸν καὶ τὸ παρὸν καὶ τὸ μέλλον' οῧτως οὖν καὶ μείζονας ήδονὰς εἶναι τῆς ψυχῆς.

<sup>2)</sup> Ib. X, 6. οὐ γάρ ἔγωγε ἔχω, τε νοήσω τάγαθών, ἀφαιρῶν μέν τὰς διὰ χυλῶν ἡδονάς, ἀφαιρῶν δὲ τὰς δι ἄφρο-

sich nicht zu gestehen, daß die Eehre, welche an die Natur
sich halte, alle Sorgsalt auf den Bauch wende '). Und
bieses Lob der sinnlichen Lust widerspricht gar nicht dem
Lobe, welches Spikuros sonst der Lust der Seele spendete,
noch dem Aadel, welchen er sonst gegen die körperlichen
Liste aussprach '). Davon überzeugt man sich, wenn
man untersucht, was Spikuros und seine Schule unter Lust
der Seele verstanden. Metrodoros in seiner Schrift, welche
zeigen sollte, daß mehr in uns als in äußern Slücksgütern
der Grund der Slückseligkeit liege, bekennt, daß unter dem
Sute der Seele nichts Anderes zu verstehen sei, als nur
der gesunde und ruhige Zustand des Fleisches und die sichere
Hossmung, daß ein solcher auch zukunstig uns nicht man-

diolor nat rag de angoauarwr nat rag die uogene. Die Stelle ist aus der ethischen Sauptschrift des Epsturos negt reloug. Sie sindet sich mit abnischen Stellen auch Athen. VII, 8 p. 278; 11 p. 280; XII, 67 p. 546; Cic. Tusc. III, 18; de sin. II, 5; Plut. non posse su. v. sec. Kpic. 6 sin.

<sup>1)</sup> Athen. VII, 11 p. 280. περί γαστέρα γάρ, ώ φυσιολόγε. Τιμόπρατες, περί γαστέρα ὁ κατὰ φύσιν βαθίζων λόγος τὴν ἄπασαν ἔχει σπουδήν. Ib. XII, 67 p. 546. καὶ Ἐπίκουρος δέ φησιν' ἀρχὴ καὶ δίζα παντὸς ἀγαθοῦ ἡ τῆς γαστρὸς ἡδονή.

<sup>2)</sup> Rur einige einzelne Angaben wollen hiermit nicht recht stimmen, besonders bas, was die Epitureer gegen den Genuß der sleischichen Liebe gesagt haben sollen. Diog. L. K, 118. Allein die einzelnen Sahe, welche von Diog. L. K, 117—121 angeführt werden, sind überhaupt nur vorsächtig zu gebrauchen, wie der Saht welder die oodera urigeoden (ror vorgor) zeigt, und bei dem Sahe survovoln und. macht die halb tonische Form bedentlich, od er nicht ein Spruch des Demokritos sei, welcher bekanntlich den Beischlafschichten verwarf. Das dies aber Epituros nicht that, weiß man aus andern Rachrichten.

geln werbe. Und biefen nicht gang vollständigen Ausbruck ergangt Spituros felbft, inbem er fagt, alle Luft ber Seele entspringe baraus, bag zuerft bas Fleifch Luft genoffen habe '). Denn bie geiftige Luft unterscheibet fich eben, wie icon gelagt, baburch von ber forperlichen, bag fie nicht nur bas Gegenwartige, fondern auch bas Bergans gene und Butunftige genießt. Man tann barunter nicht wohl etwas Anderes verfteben, als bag bie Luft bes Geis ftes in ber Erinnerung an die frubere Luft und in ber guversichtlichen hoffnung bes Weisen auf Die gutunftige Luft bestehe?). Wenn er fonft bem Beisen noch eine anbere geistige Luft beilegte, so konnte es teine andere fein, als bas Gefühl feiner Erhabenheit über bie Schlage bes Schickfals und wie er baburch bie übrigen Menfchen an mahrem Werthe überrage. Aber auch bies bezieht fich wieber auf bie Erinnerung an bas Wergangene und auf bie Soffnung auf die Butunft. Epituros tonnte hiernach wohl fagen, daß es beffer fei, mit Wernunft ungludlich, als ohne Wer-

Clem. Alex. strom. II. p. 417. ὁ δὲ Ἐπίκουρος πᾶσαν χαρὰν τῆς ψυχῆς οἰεται ἐπὶ πρωτοπαθούση τῆ σαρκὶ γενέσθαι. ὁ τε Μητρόδωρος ἐν τῷ περὶ τοῦ μείζονα εἶναι τὴν παρ' ἡμᾶς αἰτίαν πρὸς εὐδαιμονίαν τῆς ἐκ τῶν πραγμάτων, ἀγαθόν, φησί, ψυχῆς τί ἄλλο ἢ τὸ σαρκὸς εὐσταθὲς κατάστημα καὶ τὸ περὶ ταύτης πιστὸν ἔλπισμα;

<sup>2)</sup> Diesen Gegensas ber Epikurischen gegen die korenaische Lehre stellt richtig dar Athen. XII, 68 p. 544. Aristippos wird hier getabelt: παραπλησίως τοῦς ἀσώτοις οἶτε την μνήμην τῶν γεγονωῶν ἀπολαύσεων πρὸς αὐτὸν ἡγούμενος, οὖτε την ἐλπιόα τῶν ἐσομένων. Diog. L. II, 89. ἀλλά μὴν οὐσὲ κατὰ μνίμην τῶν ἀγαθῶν ἡ προςδοκίαν ἡσονήν φασιν (οἱ Κυρηναϊκοί) ἀποτελεῖσθαι, ὅπερ ἤρεσκεν Ἐπικούρφ. Ib. X, 22; 122. χάρις (χαρὰ?) τῶν γεγονότων, ἀφοβία τῶν μελλόντων.

nunft gludlich zu sein, und daß der Weise auch unter Martern noch gludselig lebe '), weil nemlich auch unter körperlichen Schwerzen der Seist des Weisen start genug sein werde, sich über das Segenwärtige zu erheben und aus Erinnerung und Hoffnung Lust zu schöpfen. Aber die Lust, welche Epikuros preist, besteht doch nicht in der Abatigkeit der Seele nach voller Augend, sondern nur in der körperlichen Lust, welche wir so eben genießen und mit welcher wir die Erinnerung an vergangene körperliche Lust und die sichere Hoffnung auf künstige körperliche Lust versknüpsen.

Auch wenn die Kyrenaiker die Lust der sansten Beswegung gelobt hatten, stimmte ihnen Spikuros nicht bei. Er verwarf zwar nicht die Lust in der Bewegung, aber größer schien ihm die beständige Lust; jene nemlich ist die Lust des Fleisches, diese die Lust des Geistes in der unersschütterlichen Gemuthsruhe des Weisen. Auf diese Ans

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 118; 135. Unglücklicherweise ist die Stelle, welche den Grund angeben soll, verborden und unverständlich; man sieht aber aus Diog. L. X, 22, daß die Erinnerung an das Bergangene die Lust des Weisen in den größesten Schmerzen sein soll.

<sup>2)</sup> Diog. L. X, 186. Stapsferas de nebe rode Kuematnode neet the hooder of the past the natural actual odu exnode neet the hooder of the past the natural odu exnode neet the hooder of the past of the apportunity odu exnoderos. —— & de Enthouses en the neet alessen odism
léger à mèr past autenfacta nul anortu natural elser
indonal à de nast au edeposien natural number exercise (f. érasyels) plénores. Epituros nahm wohl auch eine bestandige tor
pertice bust an; barauf scheinen die anortu und das suspès
educades natural qui beuten. Es war hierin teine genaue Unterscheidung möglich, well Korperliches und Seistiges noch Epitus
rischer Lehre in einander stiesen.

ficht hat vielleicht bie Platonische und Aristotelische Lebre. daß in ber Bewegung und im Werben ber 3wed nicht liegen tonne, Ginfluß ausgeübt, ber ftartere Untrieb gu ihr lag aber gewiß in ber Gefinnung bes Spifuros. Diefer konnte im Blide auf bas menschliche Leben nicht allein bem Genuffe bes Augenblick bulbigen; er fant es nothig, Bergangenheit und Bufunft in bie Rechnung einzuschlies Ben und baburch ben Flug bes Lebens gleichfam gum Steben gu bringen. Deswegen ift bem Epifuros bas Bergangene nicht schlechthin vorbei, sonbern es fest fich in ber Erinnerung fort und auch bie Butunft ift nicht schlechthin für und nicht borhanben, fonbern wir follen in ber Gegens wart für fie forgen ohne Burcht '). Deswegen giebt er gu, bag man wohl zuweilen bie Luft flieben tonne, weil und größere Unluft aus ihr entfteben murbe, und ben Schmerg nicht burchaus abweisen burfe, wenn er gur Luft führen follte"). Deswegen lobt er auch bie Eugend als ein nothwendiges Mittel gur Gludfeligfeit, indem nur burch fle bie richtige Auswahl ber unschablichen und ber fcablis chen Luft getroffen werber tann. Die Tugend nemlich ift ibm mit ben Gofratitern in ber vernunftigen Einficht (op6νησις, διάνοια) gegrunbet 3); unter vernünftiger Ginficht aber tann er freilich nur verfteben bas tluge Berechnen beffen, was nugt und mas ichabet '). hieruber erhalten

<sup>1)</sup> Epic. ap. Diog. L. X, 127.

<sup>2)</sup> Ib. 129.

 <sup>3)</sup> Ib. 182. διὰ καὶ φιλοσοφίας τὸ τιμιώτερον ὑπάρχει ἡ φρόνησις, ἐξ ἦς κὶ λοιπαὶ πᾶσαι πεφύκασι ἀρεταί. Ib. 144;
 145.

<sup>4)</sup> Ib. 180. τη μέντοι συμμετρήσει καλ συμφερόντων καλ δουμφόρων βλέψει ταῦτα πάντα κρίνειν καθήκει.

wir nabere Austunft, wenn wir feinen Begriff ber Glud's feligkeit weiter verfolgen.

Wenn er bie Gludfeligfeit als bas Biel bes menfchlis chen Strebens feste, fo mußte er fie auch als etwas Erreichbares anfeben. Gorgfaltig baber fucht er gu geigen, bag fie in unferer Dacht flebe; wenigstens foll über ben Beifen ber Bufall nur wenig Gewalt haben, wenn auch ber Urfprung großer Guter und großer Uebel som Slude abhangig fein mochte '). Siernach mußte er ben Benug ber Luft auf mancherlei Beife beschneiben. Dan bat bie Ruchternheit ") bes Lebens, welches er empfiehlt, nicht felten gelobt, und in biefem Sinne gefagt, feine einzelnen Borfdriften maren ffreng und heilig gewefen, wenn auch feine allgemeine Lehre verberblich "); und in ber That er verlangt zu einem gludfeligen Leben nicht bie ausgesuchtes ften Genuffe; er rubmt fich, in ber Gludfeligkeit mit bem Beus wetteifern zu wollen, wenn er nur Gerftenbrobt und Baffer habe; er verabscheut fogar die Luft, welche großen Aufwand verlangt, zwar nicht an fich, aber boch wegen ber Uebel, welche fie berbeiführt '). Dies geht auf eine

<sup>1)</sup> lb. 184. οξειαι μέν γὰρ ἀγαθον ἢ κακὸν ἐκ ταύτης (sc. τῆς τύχης) πρός τὸ μακαρίως ζῆν ἀνθρώποις μη δίδο-σθαι, ἀρχὰς μέντοι μεγαλών ἀγαθών ἢ κακών ὑπὸ ταύτης χορηγείσθαι. lb. 144.

Ib. 132. νήφων λογισμός.

<sup>8)</sup> Cic. Tusc. III, 20; Sense. de vita beat, 15; ep. 53.

<sup>4)</sup> Stob. serm. XVII, 30. Ελεγε δ' Ετοίμως έχειν καλ τῷ Λελ ὑπὲρ εὐδαιμονίας διαγωνίζεσθαι, μάζαν έχων καλ ὕδωρ. Ιδ. 34. βρυάζω τῷ κατὰ τὸ σωμάτιον ἡδεῖ, ὕδατι καλ ἄρτφ χρώμενος. καλ προςπτύω ταῖς ἐκ πολυτελείας ἡδοναῖς, οὐ δὲ κὐτάς, ἀλλὰ διὰ τὰ ἐξακολουθοῦντα αὐταῖς δυςχερῆ.

Eintheilung ber Begierben gurud, welche in abnlicher Ges ftalt ichon beim Platon und Ariftoteles vortommt. Begierben find entweber naturlich und nothwendig, ober natürlich und nicht nothwendig, oder auch weber natürlich noch nothwenbig. Die natürlichen und nothwenbigen Begierben fammen aus einem Beburfniffe, beffen Richt-Befriedigung Schmerz verurfachen murbe, fo bas Berlangen nach Effen und Trinken; die natürlichen, aber nicht nothwendigen Begierben ftreben nach einer Luft, beren Berluft teinen Schmerz verurfacht, wie bas Berlangen nach toftli= der Speise. Die Befriedigung berfelben vermehrt nicht bie Luft, sondern macht fie nur mannigfaltiger. Endlich bie nicht nothwenbigen und nicht naturlichen Begierben flammen nur aus leerer Meinung, wie ber Wunfch, offents lich burch Rranze ober Bilbfaulen geehrt zu werben '). Die lettern muß naturlich ber Weise ganglich verwerfen, bie ber zweiten Art nur bebingter Beise gulaffen; bemt wenn mit großem Gifer ihre Befriedigung gefucht wirb, fo verwandeln fie fich felbft in Begierben aus leerer Deis Das Verlangen nach ihrer Befriedigung ift nung °). auch leicht abzumerfen; ber Beife wird ihm nur nachgeben,

<sup>1)</sup> Epic. ap. D. L. X., 127; 144; 149. των ἐπιθυμιών αἰ μέν εἰσι φυσικαὶ καὶ ἀναγκαῖαι, αἰ δὲ φυσικαὶ καὶ οἰκ ἀναγκαῖαι, αἰ δὲ φυσικαὶ καὶ οἰκ ἀναγκαῖαι, ἀλλὰ πρὸς κενήν δόξαν γινόμεναι. φυσικὰς καὶ ἀναγκαίας ἡγεῖται ὁ Ἐπίκουρος τὰς ἀλγηδόνας ἀπολυούσας, ὡς ποτών ἐπὶ δίψους φυσικὰς δὲ καὶ οὐκ ἀναγκαίας τὰς ποικιλλούσας μόνον τὴν ἡδονήν, μὴ ὑπεξαιρουμένας δὲ τὸ ἄλγημα, ὡς πολυτελῆ σιτία τῶτε δὲ φυσικὰς οὕτε ἀναγκαίας, ὡς στεφάνους καὶ ἀνδριάντον ἀναθέσεις.

<sup>2)</sup> L. 1,

wenn Gelegenheit zu ihrer Befriedigung vorhanden ist, aber nicht unglücklich werden, wenn der Genuß mangelt. Also nur die Richt-Befriedigung der natürlichen und nothe wendigen Begierden kann den Weisen in seiner Glückseligsteit sibren; ihre Befriedigung aber ist auch nicht schwer!) und es darf Niemand so leicht befürchten, daß ihm die nothwendigen Bedürsniffe fehlen werden.

Man muß nicht befürchten, daß durch die Weschränstung der Begierben auf das Nothwendigste das Leben des Epiturischen Weisen sich gar zu einsach gestalten werde. Der Weise wird nicht wie ein Kyniker leben "). Epituros verlangt zwar, daß der Weise alle Ausschmückungen (not-nalmara) der Lust entbehren könne, aber nicht, daß er sie entbehren solle. Die Genügsamkeit dei Wenigem hält er sin großes Sut und den Reichthum sucht er nicht in großem Vermögen, sondern in der Beschränkung seiner Besgierden; aber darum will er doch nicht das Leben des Weisen auf die einsachsten Genüsse beschränken, sondern er soll nur mit Wenigem zufrieden leben können, damit er um so mehr und um so sicherer die Genüsse der Schlemmer zu empsinden vermöge "). Epikuros hat es gewiß auch als ein Werk der vernünstigen Einsicht gedacht, daß man sich

Ep. ap. Diog. L. X, 130; 144. ὁ τῆς φύσεως πλοῦτος παὶ ἄρισται καὶ εὐπόριστός ἐστιν ὁ δὲ τῶν κενῶν δοξῶν εἰς ἄπειρον ἐκπίπτει.

<sup>2)</sup> lb. 119.

<sup>5)</sup> Stob. serm. XVII, 24; 87; Epic. ap. Diog. L. X, 180. καὶ τὴν αὐτάρκειαν δὲ ἀγαθὸν μέγα νομέζομεν, οὐχ ἔνα πάντως τοῖς ὁλίγοις χρώμεθα, ἀλλ' ὅπως ἐὰν μὴ ἔχωμεν τὰ πολλά, τοῖς ὁλίγοις χρώμεθα, πεπεισμένοι γνησίως, ὅτι ἤδιστα πολυτελείας ἀπολαύουσι οἱ ἥκιστα ταύτης δεόμενοι. Ib. 142.

Die Wittel zu verschaffen wisse, mit geößerem Genusse, mit Anstand und Behaglichkeit zu leben. Der Weise wird Geld zu erwerden suchen, er wird, wenn er vermag, odrigkeitliche Gewalt und Königthum sich verschaffen; es wird ihm sogar nicht unanständig sein, einem Mächtigen zur rechten Beit den Hof zu machen.). Deswegen empsiehlt auch Epikuros besonders die Freundschaft, welche zwar nicht weniger zur Sicherung der nothwendigen Bedürsnisse dies nen soll.), aber außerdem auch zur Ausschmückung der Lust von großem Einstusse ist. Gewis, wie gleichgültig er gegen die Vermannigsaltigung der Lust sich auskellen mag, sein Weiser verachtet sie nicht so sehr, als es scheis nen möchte, sonst wurde er ein viel einsacheres Leben wählen.

Doch bei aller Genügsamkeit, welche er feinem Beis sen leiht, mußte er es schwer ober unmöglich sinden, ihn unter allen Umständen gegen die Schläge des Schickals zu sichern. Die Wöglichkeit der körperlichen Unluft ganz auszuschließen, gelingt ihm nicht; so sucht er sie denn auf ein Kleinstes herabzusehen. Ganz anders ist ihm das Bers hältniß der Lust zur Seele, als das des Schmerzes; jene

<sup>1)</sup> Diog. L. X 121; 141. Dagegen ib. 119. In folden einzelnen Borfchriften cheinen bie Spikureer fich nicht gleich geblieben ju fein.

<sup>2)</sup> Ib. 148. Cf. Cic. de fin. I, 20, Natürlich ift ber Beweggrund zur Freundschaft nach ber Lehre bes Epikuros eigennütig,
boch haben wir schon früher angebeutet, bas ben Empfehlungen
ber Freundschaft ein besseres Gefühl zum Grunde zu liegen scheint.
Neur konnen wir nicht glauben, bas die Lehre, der Weise werbe
auch unter Umständen für den Freund sterben, aus wahrer Gesinnung hervorgegangen sei. Diog. L. X, 121.

ift ber Seele nathrlich und ihrer Art gemaß, Diefer aber ift ihr zuwider und unnaturlich 1). Daher werben Schmerz und Unluft von ihm als vorübergehend und augenblicklich gefchilbert, wahrend ihr Gegentheil, Die Luft, bleibend unb in ber Stetigkeit bes Lebens, festzuhalten fein foll. Much foll ber Schmerg felten rein in ber Seele fein, felten fo, baß er bie Luft überwiege; felbft in langwierigen Rrankbeiten finbet mehr guft ale Schmerz flatt 2); bagegen bie Luft wird als etwas angefeben, was, wenn es vorhanden ift, ichen Schmerz ausschließt. Wenn nun fo bas Gebiet ber Unluft von Epikuros beschrankt wird, fo fucht er bas gegen bas Gebiet ber Luft um fo mehr gu erweitern. Dies gelingt ibm baburch, bog et Mues in baffelbe giebt, was nicht eine offenbare Unluft enthalt. hier liegt noch ein Punkt feines Streites gegen bie Ryrenaiter. Denn wenn biefe einen mittlern Buftanb zwischen guft und Unluft gefest hatten, bie gangliche Rube, die Gefühllofigkeit ber Seele, fo gab Spituros einen folchen Mittelzuftand nicht gu, vielmehr ift ihm bie Rube ber Seele bie eigentlichfte und mabrite Luft, Die beftandige Luft. Dies ift eben bie Enft, nach welcher ber Beise ftreben foll, bie Unerfchitts terlichkeit, welche ichon Demofritos und Pyrrhon gelobt hatten, bie Freiheit von aller Unluft 3). Epifuros hat

<sup>1)</sup> lb. 34; 129; 141.

<sup>2)</sup> Ιδ. 139. δπου δ' ἄν τὸ ἡδόμενον ἐνῆ, καθ ΰν ἄν χρόνον ἦ, οὐκ ἔστι τὸ ἀλγοῦν ἢ τὸ λυπούμενον ἢ τὸ συναμφότερον. Ιδ. 140. τὰ δὲ μόνον ὑπερτείνον (εc. ἀλγοῦν) τὸ ἡδόμενον κατὰ σάρκα οὐ πολλὰς ἡμέρας συμβαίνει. Đieft Θάξε κύδετ[prechen fich freilich, wenn man fie genon nimmt. Γδ. 148.

Diog. L. II, 87; Epic. ib. X, 131; 186; Cic. de fin.
 11, 10.

bierüber ben Mabel erfahren muffen, bag er teinen bejah: ten 3med bes Lebens fenne, fonbern bas Streben feines Beifen nur Gefühllofigtelt fei '), und freilich flimmen bamit feine Ausfagen überein, bag wir Alles mur thun, um weber Schmerg gu bulben, noch gu fürchten, und bag es tein Uebel fei nicht gu leben "); feben wir aber auf bie Gefinnung, welche in feiner Lehre fich ausspricht, fo burfen wir ihn von biefem Bormurfe frei fprechen. Seine Meinung ift nur biefe: bie Weisheit und Alugheit richte freilich nichts weiter aus, als bag fie uns schabliche Dinge fliehen und faft in jeder Lage Bufriedenheit finden lebre; sei aber baburch bie fchmerglose Rube ber Seele hervorgebracht, so fubre bie Matur von felbst bie Luft berbei in bem magigen Genuffe ber Gegenwart, in ber fichern Erwartung ber Butunft, auch wohl in bem ungeftorten Gefühl ber Gestmbheit 3).

Daburch daß Spikurds die Ahatigkeit des Weisen auf das Bermeiden des Unangenehmen beschränkt, hat seine Sthik den Charakter der Furchtsamkeit angenommen, wie dies solchen sittlichen Borschriften leicht begegnet, die nur um die sinnliche Lust sich bekümmern; denn die sinnliche

<sup>, 1)</sup> Cic. de fin. II, 4; 5.

<sup>2)</sup> Epic. ap. Diog. L. X, 126. ὁ σοφὸς οὖν οὖτε φοβεῖται τὸ μὰ ζῆν, οὖτε γὰρ αὐτῷ προς/σταται τὸ ζῆν, οὖτε δοξάταιαι πακὸν εἶναι τὸ μὴ ζῆν. ἱb. 128. τούτου γὰρ χάριν ἄπαντα πράττομεν, ὅπως μήτε ἀλγῶμεν, μήτε ταρβῶμεν. Ib. 139. ἔρος τοῦ μεγέθους τῶν ἦδονῶν ἡ παντὸς τοῦ ἀλγοῦντος ὑπεξαίρεσις.

So fieht neben ber ἀταραξία bie ἀπονία unb neben ber ἀταραξία τῆς ψυχῆς bie ὑγίεια τοῦ σώματος. Diog. L. X, 128;
 131; 136.

Buft tann leicht burch außere Bufalle gefiort werben. die Lebensansicht bes Ariftippos wenigstens ben Schein einer gewiffen Tapferkeit bewahrte, inbem fie in allen Lagen bes Lebens bie Luft zu gewinnen vertraut, fo zeigt bagegen bie Spikurifche Lehre in ihrer gangen Bufammenfetung, wie fie aus ber Furcht vor ben mannigfaltigen Uebeln bes Lebens hervorgegangen ift und ben Menfchen nur maffnen foll gegen feine Burcht. Bu furchten haben wir uns theils vor anbern Menfchen, theils vor ben Ereignissen ber Ratur. Gegen bie Furcht vor ben Dienschen aber waffnet ben Beisen bas Gefet und bie Gerechtigkeit. Das Gefet ift fir bie Beifen eingerichtet, nicht bamit fie nicht Unrecht thun, fonbern bamit fie nicht Unrecht leis ben '). Es beruht auf einem Bertrage gu gegenseitigem Rugen; wo ein folder Bertrag nicht vorhanden ift, ba ift kein Recht. Es giebt zwar ein naturliches und allgemeines Recht, aber bies besteht nur in bem Rugen berer, welche ben Bertrag geschloffen haben, und auf verschiebene Beife gestaltet fich baffelbe ber verschiebenen Art gemäß, wie ber gemeinschaftliche Dugen balb fo, balb anbere fich zeigt "). So wie nun bas Gefet festgesetzt ift, so foll ber Beise nach ihm gerecht leben. In sich zwar mochte er wohl etwas gegen bas Gerechte thun, benn bie Unges rechtigkeit ift an fich kein Uebel; aber ihn hindert bie gurcht, baß er geftraft werben mochte, und ficher tann er nie fein,

<sup>1)</sup> Epic. ap. Stob. serm. XLIII, 139. οἱ νόμοι χάψεν τῶν σοφῶν κείνται, οὐχ Γνα μὴ ἀδικῶσιν, ἀλλ' Γνα μὴ ἀδικῶνται.

<sup>2)</sup> Epic. sp. Diog. L. X , 150 -- 153.

فوادي

daß feine Ungerechtigkeit verborgen bleiben werbe '). Go mag benn ber Weise ohne Furcht vor ben Gefeten und von ben Gefegen geschütt einigermaagen ficher vor ben Denfchen leben. Bon ber Furcht vor ber Ratur foll ibn aber feine vernünftige Ginficht befreien, inbem fie Ertenntnif ber Grunde ber Natur gewährt und die Furcht vor ben Gottern und vor bem Berhangniffe, überhaupt alle aberglaubifche Furcht verfcheucht. Sie foll uns zeigen, bag Alles nur vom Glude und von uns abhangt, bag aber bie Gludeguter nur wenig ben Beifen fummern, welcher in fich felbst ben großesten Schat feiner Gludfeligkeit bat "). Bulest wenn benn auch bem Glude nicht gang gu trauen ift, fo wiffen wir boch, baf ber Tob bas Ende aller Uebel, ber Tob, vor welchem bie Menfchen am meiften fchaubern, welchen aber ber Weise als ben Befreier von aller Unluft gwar nicht wunfcht, benn bas Leben ift ein Gut, aber boch auch nicht furchten tann. Denn find wir, fo ift er nicht, ift aber er, fo find wir nicht; wenn er gegenwartig, empfinden wir ihn nicht; benn er ift bas Ende aller Empfinbung, und mas uns, wenn es gegenwartig ift, teine Unluft bereiten tann, bas barf als ein Bufunftiges gebacht uns auch nicht betrüben ").

Epic. ap. Diog. L. X, 151. ἡ ἀδικέα οὐ καθ ἐκυτὴν κακόν, ἀλλ' ἐν τῷ κατὰ τὴν ὑποψέαν φόβω, εἰ μὴ λήσει ὑπὲς τῶν τοιούτων ἐφεστηκότας κολαστάς κτλ.

<sup>2)</sup> Tb. 188; 184; 142-145.

<sup>5)</sup> Γb. 124. συνέθιζε δὲ ἐν τῷ νομίζειν μηδὲν πρὸς ἡμᾶς εἶναι τὸν δάνατον. ἔπεὶ πᾶν ἀγαθὸν καὶ κακὸν ἐν αἰσθήσει στέρησες δὲ ἐστιν αἰσθήσεως ὁ δάνατος. — — 125. Ἡ γὰρ παρὸν οὐκ ἐνοχλεῖ, προςδοκώμενον κενῶς λυπεῖ. τὸ φρικω-

Go troftet Epituros ben Beifen, inbem er ibm nicht einen Gewinn, fonbern einen letten und außerften Berluft verspricht. Und in ber That, so wie er ben Menschen von ber Sehnsucht nach Unfterblichkeit beilen will '), fo fucht er ihn überhaupt von jeber Gehnsucht nach bem Guten zu befreien. Gegen bie falfchen Auslegungen feiner Lehre, über welche er fich felbst beklagt, als habe er bie Luft ber Schweiger und ber im Genusse ber Segenwart Berfuntenen als hochftes Gut empfohlen 2), muffen wir ihn wohl vertheibigen; aber feine Lehre empfiehlt boch nur bas Stres ben nach finnlicher Luft, benn was er Luft ber Geele nennt, ift nichts als Wieberholung pber Erwartung ber finnlichen Luft im Geifte. Alles lauft ibm gulett barauf binaus, baf ber Beife bie Gegenwart Mug benuten unb fich freuen foll in ber Erinnerung ber genoffenen Luft und in ber Erwartung ber gufunftigen, auch in feiner Gelbstgenügsamkeit fich erhaben fühlend über bie thorigen Menfchen. Daburch benft er bem Menfchen ein Leben ju verschaffen wie einem Gotte; benn in nichts gleiche einem fterblichen Befen ber Menfch, welcher in unfterba lichen Gutern lebe "). Aber wie weit von biefem Bahne

δέστατον οὖν τῶν κακῶν ὁ θάνατος οὐδὲν πρὸς ἡμᾶς, ἐπειδήπερ ὅταν μὲν ἡμεῖς ὧμεν, ὁ θάνατος οὐ πάρεστιν, ὅταν δὲ ὁ θάνατος παρῆ, τόθ ἡμεῖς οὐκ ἐσμέν. Đετ Βεινείε ift nicht neu. C. Axìoch. p. 869.

In l. γνώσις δρθή — τον τῆς ἀθανασίας ἀφελομένη πόθον.

<sup>2)</sup> Ib. 131. Für räg röv év ánolaúses nespévag ift wohl zu lesen räg év ánolaúses nesp. ober räg röv év án. nespévav. S. Romi comm. Laert. p. 808.

Ib. 135.

Sintheilung ber Begierben gurud, welche in abnlicher Geftalt ichon beim Platon und Ariftoteles vorfommt. Begierben find entweber naturlich und nothwendig, ober naturlich und nicht nothwendig, ober auch weber naturlich noch nothwendig. Die natürlichen und nothwendigen Begierben ftammen aus einem Beburfniffe, beffen Richt-Befriedigung Schmerg verurfachen wurde, fo bas Berlangen nach Effen und Arinten; bie natürlichen, aber nicht nothwenbigen Begierben ftreben nach einer Luft, beren Berluft teinen Schmerz verurfacht, wie bas Berlangen nach toftlis der Speife. Die Befriedigung berfelben vermehrt nicht bie Luft, sonbern macht fie nur mannigfaltiger. bie nicht nothwendigen und nicht naturlichen Begierben ftammen nur aus leerer Meinung, wie ber Wunsch, offents lich burch Rrange ober Bilbfaulen geehrt gu werben 1). Die lettern muß naturlich ber Beife ganglich verwerfen, Die ber zweiten Art nur bebingter Beife gulaffen; benn wenn mit großem Gifer ihre Befriedigung gefucht wird, fo verwandeln fie fich felbft in Begierben aus leerer Deis Das Berlangen nach ihrer Befriedigung ift auch leicht abzuwerfen; ber Beife wird ihm nur nachgeben,

<sup>1)</sup> Epic. ap. D. L. X, 127; 144; 149. των ἐπιθυμιών αλ μέν είσι φυσικαλ καλ ἀναγκαῖαι, αλ δὲ φυσικαλ καλ οὐκ ἀναγκαῖαι, αλ δὲ φυσικαλ καλ οὐκ ἀναγκαῖαι, αλλὰ πρὸς κενήν δόξαν γινόμεναι. φυσικὰς καλ ἀναγκαίας ἡγεῖται ὁ Ἐπίκουρος τὰς ἀλγηδόνας ἀπολυούσας, ὡς ποτῶν ἔπλ δίψους φυσικὰς δὲ καλ οὐκ ἀναγκαίας τὰς ποικιλλούσας μόνον τὴν ἡδονήν, μὴ ὑπεξαιρουμένας δὲ τὸ ἄλγημα, ὡς πολυτελῆ σικία οῦτε δὲ φυσικὰς οῦτε ἀναγκαίας, ὡς στεφάνους καλ ἀνδριάντουν ἀναθέσεις.

<sup>2)</sup> L. l.

wenn Gelegenheit zu ihrer Befriedigung vorhanden ift, aber nicht ungludlich werden, wenn der Genuß mangelt. Also nur die Nicht-Befriedigung der natürlichen und nothe wendigen Begierden kann den Weisen in seiner Gludseligsteit stören; ihre Befriedigung aber ist auch nicht schwer!) und es darf Niemand so leicht befürchten, daß ihm die nothwendigen Bedürsnisse fehlen werden.

Man muß nicht befürchten, baß burch die Beschränstung ber Begierden auf das Nothwendigste das Leben des Spikurischen Weisen sich gar zu einsach gestalten werde. Der Weise wird nicht wie ein Kyniker leben "). Epikuros verlangt zwar, daß der Weise alle Ausschmuckungen (nor-nichtana) der Lust entbehren könne, aber nicht, daß er sie entbehren solle. Die Genügsamkeit dei Wenigem hält er sir ein großes Sut und den Reichthum sucht er nicht in großem Vermögen, sondern in der Beschränkung seiner Besgierden; aber darum will er doch nicht das Leben des Weisen auf die einsachsten Senüsse beschränken, sondern er soll nur mit Wenigem zufrieden leben können, damit er um so mehr und um so sicherer die Genüsse der Schlemmer zu empsinden vermöge"). Epikuros hat es gewiß auch als ein Wert der vernünstigen Einsicht gedacht, daß man sich

<sup>1)</sup> Ep. ap. Diog. L. X, 130; 144. ὁ τῆς φύσεως πλοϋτος καλ ωρισται καλ εὐπόριστός ἐστιν ὁ δὲ τῶν κενῶν δοξῶν εἰς ἄπειρον ἐκπίπτει.

**<sup>2</sup>**) **Ib.** 119.

<sup>5)</sup> Stob. serm. XVII, 24; 87; Epic. ap. Diog. L. X, 180. καλ την αὐτάρκειαν δὲ ἀγαθὸν μέγα νομέζομεν, οὐχ ένα πάντως τοῖς ὁλίγοις χρώμεθα, ἀλλ' ὅπως ἐὰν μη ἔχωμεν τὰ πολλά, τοῖς ὁλίγοις χρώμεθα, πεπεισμένοι γνησίως, ὅτι ἤδιστα πολυτελείας ἀπολαύουσι οἱ ἡκιστα ταύτης δεόμενοι. Ib. 142.

bierüber ben Tabel erfahren muffen, bag er teinen bejahs ten 3wed bes Lebens fenne, fonbern bas Streben feines Beifen nur Gefühllofigfeit fei '), und freilich ftimmen bamit feine Ausfagen überein, bag wir Alles nur thun, um weber Schmerz zu bulben, noch zu fürchten, und bag es tein Uebel fei nicht ju leben "); feben wir aber auf bie Befinnung, welche in feiner Lebre fich ausspricht, fo burfen wir ihn bon biefem Borwurfe frei fprechen. Seine Meinung ift nur biefe: Die Beisheit und Klugheit richte freilich nichts weiter aus, als bag fie uns fcabliche Dinge fliehen und faft in jeder Lage Bufriebenheit finden lebre; fei aber baburch bie fchmerglofe Rube ber Seele hervorgebracht, fo fubre bie Ratur von felbst bie Luft berbei in bem maßigen Genuffe ber Gegenwart, in ber fichern Erwartung ber Butunft, auch wohl in bem ungeftorten Gefühl ber Gefundheit 3).

Daburch daß Epikuros die Ahatigkeit des Weisen auf das Bermeiden des Unangenehmen beschränkt, hat seine Ethik den Charakter der Furchtsamkeit angenommen, wie dies solchen sittlichen Borschriften leicht begegnet, die nur um die sinnliche Lust sich bekümmern; denn die sinnliche

<sup>. 1)</sup> Cic. de fin. II, 4; 5.

<sup>2)</sup> Epic. ap. Diog. L. X, 126. ὁ σοφὸς οὖν οὖτε φοβεῖται τὸ μὰ ζῆν, οὖτε γὰρ αὐτῷ προς/σταται τὸ ζῆν, οὖτε δοξάζεται πακὸν εἶναι τὸ μὰ ζῆν. Ib. 128. τούτου γὰρ χάριν ἄπαντα πράττομεν, ὅπως μήτε ἀλγῶμεν, μήτε ταρβῶμεν. Ib. 189. ἔρος τοῦ μεγέθους τῶν ἡδονῶν ἡ παντὸς τοῦ ἀλγοῦντος ὑπεξαίρεσις.

So fteht neben ber ἀταραξία bie ἀπονία und neben ber ἀταραξία τῆς ψυχῆς bie ὑγίεια τοῦ σώματος. Diog. L. X., 128;
 131; 136.

Buft tam leicht burch außere Bufalle geftort werben. bie Lebensansicht bes Arifippos wenigstens ben Schein einer gewiffen Tapferkeit bewahrte, indem fie in allen Lagen bes Lebens die Luft zu gewinnen vertraut, so zeigt bagegen bie Epiturifche Lehre in ihrer gangen Bufammenfetung, wie fie aus ber Furcht vor ben mannigfaltigen Uebeln bes Lebens hervorgegangen ift und ben Menschen nur waffnen foll gegen feine Furcht. Bu fürchten haben wir uns theils vor anbern Menfchen, theils vor ben Ereigniffen ber Ratur. Gegen bie Furcht vor ben Menfchen aber waffnet ben Beisen bas Gefet und bie Gerechtigkeit. Das Gefet ift für bie Beifen eingerichtet, nicht bamit fie nicht Unrecht thun, sondern bamit fie nicht Unrecht leis ben ). Es beruht auf einem Bertrage ju gegenfeitigem Rugen; wo ein folder Bertrag nicht vorhanden ift, ba ist kein Recht. Es giebt zwar ein natürliches und allgemeines Recht, aber bies besteht nur in bem Mugen berer, welche ben Bertrag geschloffen haben, und auf verfchiebene Beife gestaltet fich baffelbe ber verschiebenen Art gemäß, wie ber gemeinschaftliche Rugen balb fo, balb anbers fich zeigt 2). So wie nun bas Geset festgeset ift, so foll ber Weise nach ihm gerecht leben. Un fich zwar mochte er mohl etwas gegen bas Gerechte thun, benn bie Unges rechtigkeit ift an fich kein Uebel; aber ihn hindert die Furcht, baß er geftraft werben mochte, und ficher tann er nie fein,

<sup>1)</sup> Epic. ap. Stob. serm. XLIII, 159. οἱ νόμοι χάριν τῶν σος ῶν κεῖνται, οὐχ Γνα μὴ ἀδικῶσιν, ἀλλ' Γνα μὴ ἀδικῶνται.

<sup>2)</sup> Epic. ap. Diog. L. X, 150-158.

daß feine Ungerechtigkeit verborgen bleiben werbe '). mag benn ber Weife ohne Furcht vor ben Gefegen und von ben Gefegen geschütt einigermaagen ficher vor ben Den-Bon ber Furcht vor ber Ratur foll ihn aber feine vernünftige Ginficht befreien, inbem fie Erkenntniß ber Grunde ber Natur gewährt und die Furcht vor den Gottern und vor bem Berhangniffe, überhaupt alle abers glaubische Furcht berscheucht. Sie foll uns zeigen, baß Miles nur vom Glude und von uns abhangt, bag aber bie Gludsguter nur wenig ben Beifen tummern, welcher in fich felbft ben großeften Schat feiner Gludfeligkeit bat "). Bulest wenn benn auch bem Glude nicht gang zu trauen ift, fo wiffen wir boch, bag ber Nob bas Enbe aller Uebel, ber Zob, vor welchem bie Menfchen am meiften ichaubern, welchen aber ber Weise als ben Befreier von aller Unluft gwar nicht wunfcht, benn bas leben ift ein Gut, aber boch auch nicht furchten tann. Denn find wir, fo ift er nicht, ift aber er, fo find wir nicht; wenn er gegenwartig, empfinden wir ihn nicht; benn er ift bas Ende aller Empfinbung, und was uns, wenn es gegenwärtig ift, teine Unluft bereiten tann, bas barf ale ein Butunftiges gebacht uns auch nicht betrüben ).

Epic. ap. Diog. L. X, 151. ἡ ἀδικία οὐ καθ ἐαυτὴν κακόν, ἀλλ' ἐν τῷ κατὰ τὴν ὑποψίαν φόβφ, εὶ μὴ λήσει ὑπὲς τῶν τοιούτων ἔφεστηκότας κολαστάς κτλ.

<sup>2)</sup> Ib. 188; 184; 142-145.

S) Ib. 124. συνέθιζε δὲ ἐν τῷ νομίζειν μηδὲν πρὸς ἡμᾶς εἶναι τὸν θάνατον. ἔπεὶ πᾶν ἀγαθὸν καὶ κακὸν ἐν αἰσθήσει · στέρησες δἔ ἐστιν αἰσθήσεως ὁ θάνατος. — — 125. Ὁ γὰρ παρὸν οὐκ ἔνοχλεῖ, προςδοκώμενον κενῶς λυπεῖ. τὸ φρικω-

Go troftet Epifuros ben Weifen, inbem er ihm nicht einen Gewinn, sondern einen lehten und außerften Berluft verspricht. Und in ber That, so wie er ben Denschen von ber Sehnsucht nach Unfterblichkeit beilen will '), fo fucht er ihn überhaupt von jeber Sehnsucht nach bem Guten au befreien. Gegen bie falschen Auslegungen feiner Lehre, über welche er fich felbst beklagt, als habe er die Luft ber Schweiger und ber im Genuffe ber Gegenwart Berfuntenen als bochftes But empfohlen \*), muffen wir ihn wohl vertheibigen; aber feine Lebre empfiehlt boch nur bas Streben nach finnlicher Luft, benn mas er Luft ber Geele nennt, ift nichts als Bieberholung ober Erwartung ber finnlichen Luft im Beifte. Alles lauft ibm gulest barauf binaus, bag ber Beife bie Gegenwart flug benuten unb fich freuen foll in ber Erinnerung ber genoffenen Luft und in ber Erwartung ber gutunftigen, auch in feiner Gelbfigenügsamfeit fich erhaben fublend über bie thorigen Menfchen. Daburch benft er bem Menfchen ein Leben zu verschaffen wie einem Gotte; benn in nichts gleiche einem fterblichen Befen ber Denfch, welcher in unfterba lichen Gutern lebe ). Aber wie weit von biefem Wahne

δίστατον οὖν τῶν κακῶν ὁ δάνατος οὐδὲν πρὸς ἡμᾶς, ἐπειδήπερ ὅταν μὲν ἡμεῖς ὧμεν, ὁ δάνατος οὐ πάρεστιν, ὅταν δὲ ὁ δάνατος παρῆ, τόδ ἡμεῖς οὐκ ἐσμέν. Đετ Βεινείε ift nicht μειι. ②. Axioch. p. 869.

L. l. γνώσις ἐρθὴ — τὸν τῆς ἀθανασίας ἀφελομένη πόθον.

<sup>2)</sup> Ib. 151. Fût τὰς τῶν ἐν ἀπολαύσει πειμένας ift wohl yu lejen τὰς ἐν ἀπολαύσει πειμ. ober τὰς τῶν ἐν ἀπ. πειμένων. ⑤. Rossi comm, Lacrt. p. 808.

<sup>8)</sup> Ib. 185.

die Borfdriften abstehen, welche er felbft giebt, bas bemertt man alsbald, wenn man auf bie furchtfame Befinnung blidt, bie burch feine gange Lehre hindurchgebt, welche ihm verbietet, ber Luft ohne Furcht vor ben Folgen fich ju überlaffen, und anrath, Meinungen ju verfolgen, welche boch nur nothburftig bie Gewalt bes Gludes über ben Denichen verfteden tonnen. lett, wie zeigt fich überhaupt ber Beife bes Epituros? Ift er nicht felbft ein Erzeugniß bes Gluds und ber Empfinbungemeife feines Rorpers? Benigftens muß Epifuros gefteben, bag nicht in einer jeben Beschaffenheit bes Rorpere, noch unter einem jeben Bolle ein Beifer werben tonne ). Wir finben es nicht unwahr, was man von feiner Behre gefagt bat, bag, wenn fie jur Freude ju ermuns tern fcbiene, boch bei genauerer Betrachtung feine Borfdriften nur Erauer erregten ").

Anonik. Wir haben schon früher erwähnt, daß die Kanonik des Spikuros mit seiner Physik zusammens hängt und die Erkenntnißgründe der Physik enthalten sollte, daß aber die Physik nur zum Zwecke der Sthik, um den Weisen von abergläubischer Furcht zu besreien, von ihm ausgedildet wurde. So mussen sich denn beide Theile der Philosophie der Sthik bequemen; einzelne Punkte jener kann man nur aus den Bedürsnissen dieser erklären und ihr Hauptcharakter ist aus derselben Gesinnung hervorgegangen, aus welcher auch die Sthik stammt. Zwar stellt sich die

Diog. L. X., 117. οὐδὲ μὴν ἐκ πάσης σώματος ἔξεως σοφον γενέσθαι ἄν, οὐδ ἐν παντὶ ἔθνει.

<sup>2)</sup> Senec, de vit. beat, 15.

Kanonik an, als wenn sie auch die Ethik begründen wollte, indem sie lehrt, daß die Kennzeichen des Guten und des Bosen die Sesühlseindrücke (náIn) der Lust und der Unslust wären i; allein daß die Lust das Gute, die Unlust das Bose sei, ist den Epikureern auch ohne die Hülse der Kanonik gewiß als eine unmitteldare Aussage selbst des thierischen Sesühls, und daher zählten sie nur der Bollstänz digkeit wegen unter ihren Kennzeichen der Wahrheit auch die Gesühlseindrücke mit auf. Die Frage über die Gründe einer richtigen Physik schien ihnen dagegen eine weitläustis gere Untersuchung zu verlangen.

Dem Charakter ihrer Sittenlehre gemäß mußten sie auf bas Sinnliche bauen. Der sinnliche Einbruck baher ist ihnen bas Kennzeichen alles Wahren und alles Falschen. Eine jede Empfindung, lehrt Epikuros, ist wahr, denn sie ist eine Bewegung, welche durch ein Anderes entsteht und welcher sich nichts zusehen, von welcher sich auch nichts wegnehmen läßt. Nichts kann eine Empfindung widerlezgen, weder die gleiche Empfindung, weil sie gleiche Krast hat, noch die unähnliche, weil beide über Berschiedenes urtheilen, noch auch endlich der Begriff, weil ein seber Begriff von den Empfindungen abhängt. Daher hielt

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 31; 84.

<sup>2)</sup> Ib. 81. πάσα γάρ, φησίν, αξοθησις άλογός ξατί καλ μνήμης οὐδεμίας δεκτική οὔτε γάρ ὑψὶ αὐτῆς κινεῖται, οὔτε ὑφὶ ἐτέρου κινηθεῖσα δύναται τι προςθεῖναι ἢ ἀψελεῖν. οὐδ ἄστι τὸ δυνάμενον αὐτὰς διελέγξαι οὔτε γὰρ ἡ ὁμοιογενῆς αἴσθησις τὴν ὁμοιογενῆ διὰ τὴν ἐσοσθένειαν οὔθὶ ἡ ἀνομοιογενῆς τὴν ἀνομοιογενῆς τὰν αὐτῶν εἰσὶ κριτικαί οὔθὶ ἐτέρα τὴν ἐτέραν πάσαις γὰρ προςέχομεν οὔτε μὴν ὁ λόγος πᾶς γὰρ ὁ λόγος ἀπὸ τῶν αἰσθήσεων ἤρτηται. Ib. 146; Sext. Καρ, adv. math. VIII, 9.

er auch bie Empfindungen ber Babnfinnigen und ber Traumenben für mabr; benn fie bewegen und bas Richts Seiende bewegt nicht '). Man fann hieraus abnehmen. welche niebere Bebeutung ibm bie Wahrheit ber Empfinbungen bat. Gine jebe Empfindung giebt uns ju ertennen, bag ein Empfinbhares unfere Seele bewegt, und fo wie nicht geleugnet werben tann, bag, wenn wir Luft empfinben, etwas Luft Erregendes vorhanden ift, fo fann auch nicht geleugnet werben, bag, wenn wir feben, etwas Gicht= bares unfere Empfindung erregi 2). Aber was bas Em= pfinbbare ift, miffen wir nicht in ber Empfinbung; bie Meinung über bas, mas bie Empfindung uns erregt, ift von ber Empfindung ju unterscheiben. Mis Dreftes bie Exinmen ju feben glaubte, war feine Empfindung mabe, benn folde Bilber ichwebten ibm vor, bag er aber bas, was jene Bilber ihm erregte, für fefte Rorper bielt, barin lag fein Brethum. Und fo muffen wir überbaupt bie Deinungen, welche an bie Empfindungen fich anschließen, von biefen unterscheiben lernen, wenn wir einsehen wollen, baß alle Empfindungen wabe find ). Durch bie Empfindungen ertennen wir, wie Spifuros, bem Ariftoteles folgend,

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 82.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 203 ff.

<sup>3)</sup> Ib. VIII, 63 f.; Epic, ap. Diog. L. X., 147. εἴ τινα ἐκβάλλης ἀπλῶς αἴσθησων καλ μὴ διαιρήσεις τὸ δοξαζόμενον καλ το προςμένον καλ τὰ παρὸν ἦδη κατά τὴν αἴσθησων καλ τὰ πάθη καὶ πᾶσαν φωνταστικήν ἐπιβολὴν τῆς διανοίας, συνταράξεις καλ τὰς λοιπὰς αἰσθήσεις τῆ ματαία δόξη, ώστε τὸ κριτήρων ἔπαν ἐκβαλεῖς. Cf. Schneider Epicuri physics et meteorol. p. 51.

sehr wohl einsieht, gewisse Zufälligkeiten an den Dingen, nicht die Dinge selbst '): Doch will er, daß die sinnlichen Empsindungen eine gewisse Aehnlichkeit mit dem haben sollen, was außer der Seele ist, ohne jedoch im geringsten angeden zu können, worin diese Aehnlichkeit bestehe "), und ohne weiter zu bestimmen, wie hierin die Empsindungen der Wahnsinigen der Gesunden von den Empsindungen der Wahnsinnigen sich unterscheiden; denn er muß eingestehen, daß man gar nicht zeigen könne, welche Empsindungen körperliche Dinge uns darstellen und welche nur aus leeren Wildern und entstehen, ohne ein sestes körperliches Ding uns zu bezeichnen ").

Außer ber Empfindung ift bem Spikuros aber Rennszeichen ber Wahrheit auch bie Vorstellung (πρόληψις) \*).

<sup>1)</sup> Ap. Diog. L. X, 40; 50. και ην αν λάβωμεν φανταφίαν ἐπιβλητικώς τῆ διανοία ἡ τοῖς αἰσθητηρίοις εἶτε μορφής
εἴτε συμβεβηκότων, μορφή ἐστιν αὕτη τοῦ στερεμνίου. Ιδ.
64. σύμπτωμα αἰσθητικόν. Ιδ. 68. ἀλλά μὴν και τὰ σχήματα
και τὰ χρώματα και τὰ μεγέθη και τὰ βάρεα και ὅσα ἄλλα
κατηγορείται τοῦ σώματος, οἰσανεί συμβεβηκότα ἡ πᾶσιν ἡ
τοῖς ὁρατοῖς και κατὰ τὴν αἴσθησιν αὐτὴν γνωστοῖς, οῦθ ὡς
καθ ἐαυτάς εἰσιν φύσεις δοξαστέον κτλ. Ιδ. 71. συμπτώματα
πάντα τὰ σώματα νομιστέον. Cf. Plut. adv. Col. 6; 7. Darauf
fûḥrt auch bie Epiturifche Erifarung ber βείτ, fie fei σύμπτωμα
συμπτωμάτων. Diog. L. X, 72; 78; Sext. Emp. Pyrth. hyp.
III, 187.

<sup>2)</sup> Diog. L. X, 46; 49.

<sup>5)</sup> Sext. Emp. adv. math. VIII, 63 f.

<sup>4)</sup> Diog. L. X, 31. xquiqua the algolas elvatad alodhseis nat tae ngolhibere nat ta nadh. Diogenes fest hinzu,
die Epitureer hatten auch die gannastinae kuisolae the diavolae
als Rennzeichen angegeben; diese find aber dem Epituros nichts Anderes als die ngolhibes ober die unmitteldare, nur weniger grobe

Diefe ift ihm bie Erinnerung an viele frubere Erfcheinungen, welche ber finnliche Ginbrud von außen in ber Seele bervorgebracht, eine allgemeine Borftellung, welche aus mehrern finnlichen Empfindungen entftanben ift '). Deswegen ist jebe Empfindung an und fur fich begrifflos ober vernunftlos (aloyog) und ohne Erinnerung "). Go ftellt fich auch beim Erfennen bie Erinnerung an bie Geite ber Empfindungen, fo wie bas Sittliche auf die gegenwartige Luft und auf bie Erinnerung bes Bergangenen fich bezieht. Auf eine Borftellung aus ber Erinnerung geht eine jebe vernünftige Untersuchung gurud, benn ohne eine vorber aufgefaßte Borftellung tann man weber forfchen, noch zweis feln ); bas Unbefannte aber muß man aus ben Erfcheis nungen ober aus ben ichon vorhandenen Borftellungen beuten \*). Go leitet also Epituros alle allgemeine Gebanten aus bet Empfindung und ber Erinnerung an unfere Em-

Bewegung ber Seele burch ben außern Einbruck, wie er im Schlafe ober bei Borstellungen ber Einbildungstraft vorkommt. Cic. ad sam. XV, 16; Lucrot IV, 758 sqq.; Epic. ap. Diog. L. X, 58; 50; 51; 147.

<sup>1)</sup> Ib. 83. την δε πρόληψεν λέγουσεν αίστελ πατάληψεν η δόξαν δρθήν η ξυνοιαν η παθολεκήν νόησεν έναποπειμένην, τοῦς ξσει μνήμην τοῦ πολλάκες ξέωθεν φαγέντος. Είκειο ers Kart bie πρόληψες falfch, do nat. D. I, 16; 17, so wie er übers haupt in seiner Uebersehung Epiturischer Lehren sehr ungenau ist.

<sup>2)</sup> Ib. 31.

S) Sext. Emp. adv. math. I, 57; XI, 21. κατά γάρ τόν σοφὸν Ἐπίκουρον οὕτε ζητεῖν ἔστιν οὕτε ἀπορεῖν ἄνευ προλή-ψεως. Diog: L. X, 88. καλ οὐκ ᾶν ἐζητήσαμεν τὸ ζητούμενον, εὶ μὴ πρότερον ἐγνώκειμεν αὐτό.

<sup>4)</sup> Diog. L. X, 32. και περί τῶν ἀδήλων ἀπό τῶν φαινομένων χρη σημειοῦσθηι. Ιb. 58; 104.

pfindungen ab; burch Jusammentressen mit dem Dingen, durch Analogie, Aehnlichkeit und Zusammensehung, woran auch das Nachdenken einigen Theil hat, bilden sich die allgemeinen Vorstellungen '). Spikuros kennt keine freie Ahdztigkeit des Verstandes, das Nachdenken kann ihm nur das Austagen früherer Empsindungen sein. Zur Erinnerung aber dient das Wort, welches ihm ganz die Stelle der Vorstellung vertritt '). Bei einer jeden Untersuchung kommt es nur darauf an, an die natürliche Bedeutung der Worte und zu halten, d. h. an die erste Vorstellung, welcher wir dieses Wort beigelegt haben '). So wie Aristoteles als undeweisdare Ansänge des Schlusses die Begriffe betrachtet hatte, so sehre Epikuros als undeweisdare Ansänge aller Untersuchung die Worte ihrer ursprünglichen Bedeutung nach.

Alle Worstellungen aber sind wahr ), wie die Emspsindungen; denn sie sind ja nichts Anderes als der Nachs hall der Empsindungen in uns. Hierbei scheint dem Spisturos die Ansicht des Aristoteles vorgeschwebt zu haben, daß erst in der Werbindung der Worstellungen unter einans

Ib. 32. καὶ γὰς καὶ ἐπίνοιαι πᾶσαι ἀπὸ τῶν κἰσθήστων γεγόνασι κατά τε περίπτωσιν καὶ ἀναλογίαν καὶ ὁμοιότητα καὶ σύνθεσιν, συμβαλλομένου τι καὶ τοῦ λογισμοῦ.

<sup>2)</sup> Ib. 33, αμα γάρ τῷ ἡηθῆναι ἄνθρωπος εὐθὺς κατὰ πρόληψιν καὶ ὁ τύπος αὐτοῦ νοεῖται προηγουμένων τῶν αἰσθή~ ἀεων. — ωὐδ' αν ὁνομάσαιμέν τι, μὴ πρότερον αὐτοῦ κατὰ πρόληψιν τὸν τύπον μαθόντες. Ib. 38.

Ib. 31. ἀρκεῖν γὰρ τοὺς φυσικοὺς χωρεῖν κατὰ τοὺς τῶν πραγμάτων φθόγγους. Ib. 33; 37.

<sup>4)</sup> Ib. 88. ἐναργεῖς οὖν εἴσὶν αὶ προλήψεις. Ib. 50,

ber ber Jerthum entstehen konne. Irrthum tann erft vortommen in der Meinung ober in der Annahme (υπόληψις), welche noch irgend eine Beftatigung burch bie finnliche Empfindung verlangt. Wenn nemlich bei einer Empfindung irgend eine Bewegung in unserer Seele ift, welche mit biefer Empfindung gusammenhangt, aber boch noch von ihr abfteht, fo bebarf eine folche Berbinbung noch ber Beftas tigung; wird sie bestätigt ober nicht wiberlegt, so ist bie Meiming mahr, wird fie widerlegt ober nicht bestätigt, fo ift bie Deinung falfch \*). Auf folche falfche Deinungen brachten bie Spifureer Alles gurud, was man Taufchungen ber Ginne zu nennen pflegt. Wenn uns g. 23. ber Thurm von fern rund erscheint und wir nun mit ber Gefichtems pfindung bes Runben bie Borftellung bes Thurmes verbins den, fpater aber bem Thurme naber kommend ihn viers edig finben, fo widerlegt unfere spatere Empfindung bie

<sup>\*)</sup> Ib. X, 84; 50; 51. tò đè đequagrquéror con ar ύπηρχεν, εί μη έλαμβάνομεν και άλλην τινά κίνησιν έν ήμεν αὐτοῖς, συνημμένην μέν, διάλειψιν δὲ ἔχουσαν. κατὰ ταύτην την συνημμένην τή φανταστική Επιβολή, διάλειψιν δὲ Εχουσαν. έὰν μέν μὴ ἐπιμαρτυρηθή ἢ ἀντιμαρτυρηθή, τὸ ψεῦδος γίνεται - દેવેν όὲ ἐπιμαρτυρηθή ἡ μὴ ἀντιμαρτυρηθή τὸ ἀληθές. Sext. Emp. adv. math. VII, 210 ff. Es ift eine bebeutenbe Berfchiebenheit gwifchen bem Berichte bes Gertos und bem, was Spiluros felbft fagt. Rach bem Erftern wurde nur bie Deinung mabr fein, welche beftatigt und nicht wiberlegt wirb, und fo fceint es bie Ratur ber Sache gu verlangen; nach bem Epituros aber ift bie Meinung mahr, welche bestätigt ober nicht widerlegt wirb, und biefe Annahme ift gu Gunften bes atomiftifchen Spftemes gemacht worben, wovon weiter unten. Ich giebe dialecher in ber Stelle bes Diog. L. bem dialnipper vor, obwohl bas lestere ib. 58 an feiner Stelle au fein fcheint.

fruber vorgefaßte Meinung, ohne bag boch unfere frubere Empfindung falfch gewesen mare ').

Dies ift die einfache Lehre ber Spikureer von ber Erfenntnig bes Menfchen. Gine weitlauftigere Untersuchung über bie Formen unseres Dentens, über bie richtige Geftalt der Wiffenschaft verschmabten fie; benn es fei bem Physiker genug, an ben Borten, welche Gachen bezeichnen, fefthaltenb in ber Biffenschaft vorzuschreiten ). Die Begriffeerflarung ichien ihnen unnothig; man brauche nur auf ben Ginneneinbruck gu verweisen, aus welchem uns bie Borftellung entftanben fei ). Dag Epituros auch ben Sat bes Wiberspruchs leugnete ), kann man fich daraus erklaren, bag er die Wahrheit ber Meinungen nur in ber Berknupfung von Ginneneinbruden fanb. Wer tann nun leugnen, bag entgegengefehte und wiberfprechenbe Ginneneindrucke mit einander verknupft vortommen konnen ? Ueberhaupt aber welche Anficht bat Epifurus von ber Bahr-Eine gemiffe, freilich gang unbeffimmbare und uns nachweisbare Mehnlichkeit ber Empfindungen mit ben Dirtgen nimmt er wohl an; aber in ben Empfindungen liegt nicht die Bahrheit bes Gebankens und ber Rebe. Diefe tommt burch bie allgemeinen Borftellungen, burch bie

300

<sup>1)</sup> Plut. adv. Col. 25.

<sup>2)</sup> Diog. L. X, 81. την διαλεκτικήν δε ώς παρελκουσαν δποδοκιμάζουσιν, δεκείν γάρ τοὺς φυσικοὺς χωρείν κατὰ τοὺς τῶν πραγμάτων φθόγγους. Cic. de fin. I, 7.

S) Sext. Emp. adv. math. VII, 267; Cic. l. l. tollit definitiones. Epic. ap. Diog. L. X, 37.

<sup>4)</sup> Cic. de nat. D. I, 25.

Worte und ihre Berbindung zu Stande. Das Aussprechs bare abet (rd dexrov), bas was das Wort und die alls gemeine Vorstellung bezeichnet, gestehen die Epikureer, ist nichts. Man hat hieraus nicht mit Unrecht schließen wollen, daß sie die Wahrheit nur zu einer Sache der Rede machten \*). Die Neigung hierzu sindet sich allerdings bei ihnen, aber sie scheint ihnen doch keinesweges zur Klarheit gekommen zu sein.

ill. Physit. Wir haben gesehen, daß Epikuros eine richtige Naturlehre in seiner Ethik verlangte, um den Mensschen vor dem eitlen Schrecken leerer Fadeln zu dewahren, daß er die Kanonik nur dazu ausbildete, um in ihr ein Werkzeug für die Physik zu haben; man sollte hiernach erwarten, seine Physik mit seiner Ethik und Kanonik auf das sorgsältigste vergliedert zu sinden; aber die Erwartung trügt. Nichts deweist den wissenschaftlichen Leichtsinn des Mannes mehr, als daß seine Physik weder zu seiner Ethik, noch zu seiner Kanonik paßt. Sie haben Berührungspunkte mit einander, sie zeugen von gleichartiger Gesinzung, aber ihre wissenschaftlichen Grundlagen stimmen nicht überein.

Epikuros schließt sich in seiner Physik an die Atomens lehre des Demokritos an. An sich hatte die Kenntniss der Natur für ihn keinen Reid; man kann sich daher nicht wundern, daß er nicht eine eigene Physik ausbildete; man muß sich aber fragen, warum er unter den Lehren der

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. hyp. Pyrrh. II, 107. οἱ μὲν Ἑπικούρειοἱ φασι μὰ εἶναί τι λεκτύν. Adv. math. VIII, 13; 258; Plut. adv. Col. 15 fin.; 22.

Eltern Physiologen eine folche zu ber feinigen machte, welche so wenig zu ber fonftigen Geftalt feiner Lehren pafte. Dafur giebt es mehrere Grunbe. Das atomistische System hat von jeber benen jugefagt, welche bem finnlichen Genuffe frohnen. Geht es auch, befonders in feiner altern Geftalt, nicht auf finnliche Grunbe bes Dafeins gurud, fo liegen boch bie Atome bem finnlichen Dafein febr nabe: benn fie haben von bem Sinnlichen noch bas Rorperliche übrig behalten und find eigentlich nur fleinere finnliche Wefen, ber finnlichen Worstellungsweise, wie es scheint, leicht begreiflich. Ueberdies führt es Alles auf bas einzelne Dafein gurud, welches ber felbfifuchtigen Genugfucht entspricht, und indem es alles Allgemeine und jede hobere Rraft leugnet, verfagt es fich bem Glauben, wie bem Aberglauben. Dies find bie Feinbe, gegen welche Epifus ros tampft. Er ift burchaus ein Auftlarer ber gemeinen Art, welche bem Feinde ihrer Gelbftsucht entgangen ju fein glaubt, wenn fie die Augen verschließt, welche bie Aufgaben nicht loft, fonbern leugnet. Bon biefer Seite bietet nun die Atomenlehre ben 3weden feiner Ethik fich bar; fie foll ber Burcht entgegenwirken, welche ben Aberglauben begleitet, und inbem fie Alles in Reine Studden gerbricht, feine Macht zurudlaffen, welche ben Menfchen zu gewaltig bebroben konnte. Alle biefe Bortheile, welche bas atomiftifche Syftem ber Borftellungsweise bes Epituros barbot, mochten ihn zu bemfelben hinuber loden. kummerte es ihn nicht, ob es in andern Punkten feiner Lehre widerfpreche.

Bas zuerst seine Begründung betrifft, so stimmt es mit ber Spikurischen Kanonik auch nicht im Entferntesten

aufammen. Die Atome und bas Leere find weber burch bie Empfindung, noch burch bie Borftellung ertennbar. Spituros felbft fagt, es laffe fich gar nicht benten, baß ein Atom gesehen werbe, weil es nemlich teine garbe bat '), und es kann baber auch keine Borftellung von ben Atomen geben. Er mußte alfo bie Atome und bas leere gu bem Unbekannten ober Micht-Dffenbaren gablen, ju beffen Ertenntuig wir nur burch bie Uebereinftimmung mit ben Erscheinungen gelangen konnen. Allein ber Weg, welchen er zur Erkenntnig bes Richt Dffenbaren uns zelgen will, führt boch weber zu bem Leeren, noch zu ben Atomen. Demokritos hatte richtig gefeben, bag beibe Grunbe ber Erscheimungen nur burch ben Berftanb erkannt werben tonnten. Epituros aber ichnitt biefen Weg ab, inbem er bie Begriffe bes Berftanbes auf bie finnliche Empfindung zurudführte. 3mar glaubte er bas Dafein bes Leeren bewiesen au haben, weil bie Erscheinung ber Bewegung nicht ohne ben leeren Raum fein tonnte "); allein bies beißt boch mohl nicht, bie Erfcheinungen gur Ertenntnig bes Richt-Offenbaren gebrauchen, wenn man aus ber Ericheis nung auf bas Richt-Offenbare in ihr schließt? Die un: enbliche Theilbarteit bes Raumlichen bob er ebenfalls aus einem Grunde auf, welcher gar nicht in ben Erscheinun-

<sup>1)</sup> Ap. Diog. L. X, 44; 56; of & δπως αν γένοιτο δρατή ατομος, ξστιν έπινοήσαι. Daraus schließt er vielleicht gegen eine ungenaue Darftellung bes Demokritos, bağ bie Atome nicht jebe Größe haben können, weil nemlich, wenn es nicht nur ganz fleine Atome gabe, Atome von uns gesehen werden könnten. Auch bies ist ein leichtsumiger Schluß.

<sup>2)</sup> Ap. Diog. L. X, 40; Sext. Emp. adv. math. VII, 215.

gen nachgewiesen werben tann, weil wir nemlich fonft MIles theilend Alles zu einem Nicht = Seienben machen wurben, welches auf bie Lehre bes Benon von Clea mirud= geht ). Einigermaagen icheint baber nur bies mit feiner Kanonit in Uebereinstimmung zu fleben, bag er allein ein körperliches Gein annahm, indem auch bas, was uns nicht offenbar als ein Korperliches erscheine, als ein Korperlides gebacht werben muffe, wegen ber offenbaren Erscheimungen bes Körperlichen "). Aber auch hierin beruht feine Lehre nur barauf, bag er gleich ju Anfange ben finnlichen Erscheinungen eine zu beschränkte Bebeutung anwies und nicht bie Erscheinungen ber Seele, fonbern nur bie bes Korpers feinen Unterfuchungen zu Grunde legte. Wenn man es ferner aus ber Reigung bes Demotritos gur mathematischen Raturbetrachtung erklaren tonnte, bag er ben Atomen nur Größe, Geftalt und von allen finnlichen Befcaffenheiten nur Schwere beilegte, fo ift bie gleiche Uns nahme bes Epituros auch von biefem Grunde entbloft. Man fieht nicht ein, warum er nicht Elemente simnlicher Beschaffenheit, wie etwa bie Saamen bes Anaragoras, annahm, es mußte benn gewesen fein, weil er ber Gofratischen Lehre bon ber Werhaltnigmägigfeit aller finnli= chen Erscheinung traute "), wiewohl auch biefe lebre über

<sup>1)</sup> Ap. Diog. L. X, 56.

<sup>2)</sup> Ib. 89.

<sup>8)</sup> Plat. adv. Col. 6; 7. Darauf bezieht sich auch ber Grund aus der Beranderlichteit ber sinnlichen Beschaffenheit, welche übrisgens nach bem Spfteme bes Angragoras eben so gut erklart werben tonnte. Diog. L. X, 54.

bas Maag feiner finnlichen Borftellungsweise hinausgeben mußte, ja feine torperlichen Elemente felbft aufhob. finben wir benn, bag Epituros in allen Puntten feiner Physik von Annahmen ausging, welche feine Ranonit nicht Nach biefer konnte er bochftens feine rechtfertigen tonnte. Atomenlehre als eine Meinung ansehen, welche zwar nicht wiberlegt, aber auch nicht beflätigt werben tonne, und bies ift vielleicht ber Grund, weswegen er auch die Meinungen wahr nannte, welche burch bie Erscheinungen nicht wiber-Es zeigt bies, welche niebrige Borftellung leat werben. er von ber Bahrheit unferer Biffenschaft hatte, und in ber That liegt hierin bie natürliche Folge einer Anficht, welche alle Wiffenschaft nur fur bas Bedurinis bes prattifchen Lebens begehrt. Epituros tonnte feiner Naturlehre nach gar teine Ertenninif beffen, was wahrhaft ift, erwarten, ba er Alles auf bie Atome und bas Leere jurud: führte, welche für ihn weber empfinbbar, noch vorftellbar find, alfo aller Ertenntniß fich entziehen; er erwartete fie auch nicht; benn er wollte ja feine Raturlehre nur gur Beruhigung feiner Furcht.

Wir halten es nicht für nothig, hier die Bestimmuns gen des atomistischen Systems zu wiederholen, welche Spisturos nicht ersunden, sondern vom Demokritos angenommen hat. Unsere Darstellung seiner Physik wird sich das ber sast nur darauf beschränken lassen, seine Abweichungen vom Demokritos zu bemerken und die eigenthümliche Richtung seiner Meinungen in Verhältniß zu seiner Ethik und Kanonik zur Anschauung zu bringen; zur Verdindung dieser Bemerkungen geben wir außerdem nur die Grundzüge der Lehre an, welche in den Ueberlieferungen über den Evikuros etwas genauer hervortreten, als in ben Ueberlieferungen über ben Demofritos. Auf Die Annahme unveranderlicher Atome führte bas Beburfnig, bleibenbe Trager ber veranberlichen finnlichen Beschaffenheiten gu finben '). unenbliche Babl folder Atome wird angenommen, weil in bem unenblichen Leeren eine enbliche Menge ber Atome unaufborlich gerftreut berumfahren wurde "). Gin unendliches Leeres ist nothwendig, theils um ben unendlichen Atomen Raum gur Bewegung ju geben, theils um fie von einander zu trennen "). Im Leeren fallen nun die fchmeren Atome von ewiger Beit ber nach unten gu, benn in ibm finben fie teine Stute, unb gleich fcnell bewegen fie fich in biefem Falle, weil bem ichwerften wie bem leichteften Atome bas Leere auf gleiche Beife nachgiebt "). Run veranbert aber Epituros bie Lehre bes Demofritos nicht unbetrachtlich, indem er annimmt, bie Atome wichen in ihrem Falle etwas, boch taum mertlich von ber fents rechten Linie ab. Dag er hierburch ber Folgerichtigkeit ber atomistischen Lehre nachgeholfen, fann nicht gefagt werben ; nur einer Schwierigfeit, welche er fich felbft geschaffen, ichien er baburch entgeben zu wollen. Denn obgleich er teinen Anfang ber Beltbilbung annahm, bachte er fich boch, bie Atome batten einmal ohne alle Berbindung und von außenher bewirtte Bewegung mit gleicher Geschwindig= teit berabfallen tonnen, und alsbann ift es offenbar, baß

<sup>1)</sup> Epic. ap. Diog. L. 41; 54.

<sup>2)</sup> Ib. 41; 42.

<sup>5)</sup> Гь. 42; 44.

<sup>4)</sup> Ib. 43; 61; 73.

aus biefer Bewegung, wenn fie burchaus fentrecht ift, teine Bufammenfehung ber Korper und teine finnliche Beit bervorgeben tonnte '). Es ift aber ein viel ftarterer Grund, welcher ihn gur Annahme einer gang regellofen Abweichung im Falle ber Korper treibt, und biefer liegt in feiner Scheu bor ber imbeugfamen Dacht ber Rothwenbigfeit, welche jugelaffen werben mußte, wenn man Alles aus bem nothwendigen Falle ber Atome nach graber Linie und aus bem außeren Stoße erklaren wollte. hier greift feine Ethit in feine Phyfit berüber. Beffer, meinte er, wurbe es fein, ber Fabel von ber Gotter Dacht gu folgen, benn biefe laffe boch ju, bag bie Gotter burch Bebete erweicht werben tonnten, als ber Deinung ber Phyfifer von ber unerbittlichen Gewalt bes Schickfals nachaus geben 2). Diefer aber zu entgeben, fab er teinen anbern Ausweg, als anzunehmen, bag die Atome burch eine innere Rraft, welche nicht von ihrer Schwere abhangig ift, wenn auch nur wenig und unmerfbar abweichen fonnten von ber geraben Linie, woraus fich benn auch allein bie Freiheit bes Billens erklaren laffe. Dies ift bie einzige Spur, welche wir in ber Lehre bes Epikuros finden, von

Ap. Diog. L. X, 59; Cic. de fin. I, 6; Lucret. de rer. nat. II, 216 ff.

Quod nisi declinare solerent, omnia deorsum Imbris uti guttae caderent per inane profundum, Nec foret offensus natus, nec plaga creata Principiis; ita nil unquam natura creasset.

<sup>2)</sup> Ap. Diog. L. X, 184. Επεὶ κρεῖττον ἦν τῷ περὶ θεῶν μύθφ κατακολουθεῖν, ἢ τῆ τῶν φυσικῶν εἰμαρμένη δουλεύεων ὁ μὲν γὰρ ἐλπίδα παραιτήσεως ὑπογράφει θεῶν διὰ τιμῆς, ἡ δὲ ἀπαραίτητον ἔχει τὴν ἀνάγκην.

vine Genischt, baß der außern Natur der Atome doch auch eine gewisse innere Kraft zur Seite gesetzt werden mitste. Aber diese wird denn freilich als ein gänzlich willkürliches Streben gedacht, indem aus derselben Quelle, aus welcher die Freiheit des Willens abgeleitet wird, dem Spikuros auch die Zusälligkeit aller Naturerscheinungen fließt.). Denn da die Wildung aller Naturerscheinungen von der gesehlosen Abweichung der Atome abhängen soll, so lehrt Spikuros, das Alles vom Zusalle abhänge soder von uns.), in welchen nemlich derselbe Zusall, dieselbe willkürliche Abweichung vom Gesehe des Falls wirksam ist.

Aus ben angegebenen Grundfätzen sucht nun Spikuros alle Naturerscheinungen zu erklaren. Die Atome auseinsenderfloßend und sich zurückstehend bilden eine zurückprallende, schwingende Bewegung (anomaduos). Sie vers

Plut. de select. nnim. 7. ἄτομον παρεγαλίναι μένν ἐπὶ τοὐλάχιστον, ὅπος ἄστρα καὶ ζώα καὶ τύχη παρειςελθη καὶ τὸ ἐφ' ἡμῖν μὴ ἀπόληται. Cic. de nat. D. I, 25; de fato 20.
 Qui aliter obsistere fato fatetur se non potuisse, nisl ad has commenticias declinationes confugisset. Lucret. II, 284.

Quare in seminibus quoque idem fateare necesse est, Esse aliam praeter plagus et pondera causam Motibus, unde hace est nobis innata potestas,. De nibile quoniam fieri nil pesse videmus. Pondus enim prohibet, ne plagis omnia fiant Externa quasi vi; sed ne mens ipsa necessum Intestinum habeat cunctis in rebus agendis Et devicta quasi cogatur ferre patique, Id facit exiguum clinamen principiorum Nec ratione loci certa, nec tempere certo.

<sup>2)</sup> Ap. Diog. L. X, 183. ἀλλὰ τὰ μὲν ἀπὸ τύχης, τὰ δὲ παρ ἡμῶν.

<sup>3)</sup> Ib. 44

binben fich auch zu gewiffen Spftemen mit einanber, welche alebann fichtbare Rorper und Belten bilben. ber unenblichen Menge ber Atome find unenbliche Belten möglich, ber unfrigen balb abnlich, balb nicht abnlich, von ber verschiebenften Geftalt und nach feinem nothwenbigen Gefete entftebend ober vergebenb. Naturlich ift ber Begriff, welchen Epifuros von einer Welt giebt, gang unbestimmt und willfarlich; feine Ginbilbungsfraft gefällt fich barin, bie verschiebenften Doglichkeiten weltlicher Bufammensehungen auszumalen 1). Und so ift überhaupt feine Erklarung ber Naturerscheinungen; fie geht nur barauf aus, bas Gesehmäßige in ber Natur als ein Bufälliges ju foilbern und es als etwas Wahrscheinliches barzuftelten, bag biefelben Erfcheinungen febr verschiebene Urfachen bas ben tonnten. Diejenigen find Thoren, welche annehmen, baß eine jebe Erscheinung, welche regelmäßig wiebertehrt, nach einem nothwendigen Gefete gefchebe, vielleicht gar nach einer ewigen Birtfamfeit Gottes in ber Natur. ber Naturerklarung muß man immer vor Augen haben, bag biefelbe Erscheinung balb biefe, balb jene Urfache bas ben tonne, und jebe mogliche Urfache muß man gelten laffen. Go ftreitet er gegen bie Phyfiter, welche bie Ratur auf wiffenschaftlichem Bege gu erforichen ftrebten ").-

<sup>1)</sup> Ib. 45; 74; 88.

<sup>2)</sup> Damit man nicht glaube, bağ wir ihm zu grelle Farben leihen, führen wir einige Stellen aus seiner Meteorologie an. Ap. Diog. L. X, 93—98. οἱ δὲ τὸ ἔν λαμβάνοντες τοῦς τε φαινομένοις μάχονται καὶ τοῦ τί δυνατὸν ἀνθρώπφ θεωρήσαι διαπεπτώκασιν. Ib. 115. τὸ δὲ μίαν αἰτίαν τούτων ἀποδισόναι, πλεοναχῶς τῶν φαινομένων ἐκκαλουμένων, μανικὸν καὶ

Das allgemeine Beftreben, welches bei biefen Untersuchungen vorherricht, ift in feiner Ethit gegrundet. Er mochte Die Menschen von ber Furcht befreien vor ben gewaltigen Raturfraften, welche nach ben frubern Phyfitern über bie Meniden berrichen. Deswegen fucht er diefe Rrafte foviel als moglich zu unbebeutenben Erfcheinungen berabzuseten. Daburch find feine Naturerklarungen wieber gu ber erften Rinbheit ber Phyfit heruntergefunten. Bir muffen hiervon einige Beispiele anführen. Die Große ber Sonne, lehrt er, und ber übrigen Geftirne ift in Rudficht auf uns fo groß, als fie scheint, b. h. uns fommt es eigentlich nicht barauf an, ju wiffen, wie groß bie Sonne an fich ift, fonbern nur welchen finnlichen Ginbrud fie auf uns macht. Doch tann Spituros nicht gang ber Reugier fich enthalten, auch nach ber Große ber Sonne an fich ju forfchen; und über biefe, meint er nun, tonne man nichts Genaues be: ftimmen; nur fo viel fei gewiß, baf fie entweber wenig großer ober wenig kleiner ober auch grabe fo groß fei, als fie und erscheine; benn fo zeige es fich auch bei ben Feuern, welche wir in ber Ferne erblidten, und wenn wegen ber weiten Entfernung die Sonne an ihrer icheinbaren Große verlieren follte, fo wurde fie ebenfo auch an ihrer fcheinbaren Farbe verlieren muffen \*). Diefer Lehre ift es gang

οὐ καθηκόντως πραττόμενον ὑπὸ τῶν τὴν ματαίαν ἀστρολογίαν ἐξηλωκότων καὶ εἰς τὸ κενὸν αἰτίας τινὰς ἀποδιδόντων, δταν τὴν θείαν φύσιν μηδαμῆ λειτουργιῶν ἀπολύωσι.

<sup>\*)</sup> Ap. Diog. L. X, 91. τὸ δὲ μέγεθος ἡλίου τε καὶ τῶν λοιπῶν ἄστρων κατὰ μὲν τὸ πρὸς ἡμᾶς τηλικοῦτόν ἔστιν, ἡλίκον φαίνεται κατὰ δὲ τὸ κατὶ αὐτὸ ἥτοι μείζον τοῦ ὁρωμένου ἡ ἔλαττον μικροῦ ἢ τηλικοῦτον, ἡλίκον ὁρᾶται οὖτω γὰρ καὶ

werth, daß er auch bie Bahl lagt, ob man ber Deinung ber neuern Aftronomen folgen wolle, bag Aufgang und Untergang ber Conne, bes Monbes und ber übrigen Geftirne burch ibre Bewegung um bie Erbe erklart werben mußten, ober ber Unnahme alterer Phyfiter, bag bie Geftirne taglich fich erneuerten und taglich erlofchten '). Eben fo gleichgultig ift es ihm, ob man glauben wolle, ber Mond habe fein Licht von fich felbft ober von ber Sonne; benn auch bei uns batten einige Korper eigenes Licht, ans bere ihr Licht von fremben Korpern 2). Monds und Sonnen = Rinfterniffe tonne man nach Art ber Aftrologen aus bem Bwifchentreten anberer Rorper erflaren ober auch ber Meinung folgen, bag bie Geftirne erlofchten "). les Anbere abnlicher Art konnten wir anführen; boch man wird an biefen Proben genug haben, um zu erkennen, wie

rà nae' halv nugà if anaarhaarog democimena nara rije aladnore demperen. Ich habe biese Stelle ohne ben Zwischensat,
welchen Diogenes aus einer andern Schrift bes Epituros einschiebt,
gegeben, bamit man ben Zusammenhang besser aussalsen könne.
Der Zwischensat lautet: rovo nai de rij érdenéry negl griaems, et yág, apol, rò peredos dià rò diagrapa anopestinnei, nolles de padlor ripe noone allo yág rovre oupperenregar diagrapa oddér éarer. Den lehten Sat haben die Ertide
rer nicht zum Zwischensate gezogen und daher mit der Austegung
vergeblich sich gequalt. Der Sinn besselben ist: benn kein anderer
Zwischenraum ist biesem verhaltnismäßiger, nemlich als der Zwis
schenraum zwischen der Farbe der Sonne und uns. Schneiber zum
a. D. tadelt den Sieero und den Kleomedes mit Unrecht, daß sie
den Epituros hierin einer groben Untunde der Astronomie beschuls
digt hätten.

<sup>1)</sup> Ib. 92.

<sup>2)</sup> Ib. 94.

Ib. 96.

Spikuros mit einer Zweifelsucht, welche aus Unwissenheit herrührt, die Ergebnisse der aftronomischen Untersuchungen von der Hand weist und mit leichtstnniger Berachtung von stlavischen Handwerkskunsten der Astrologen spricht ), wo er zu lernen unbequem sindet.

Ueber bie Entstehung ber lebenbigen Wefen auf ber Erbe fcheint er foviel als nichts gelehrt zu haben. Doch war ihm bie Betrachtung biefes Theils ber Ratur von Bichtigkeit wegen ber Seele, welche bas Leben begleitet. In feiner Lehre von ber Geele ichlieft er fich größeftentheils an ben Demofritos an. Die Seele ift ihm nathrlich etwas Körperliches; benn unkörperlich ift nur bas Leere, welches weber Leiben, noch Abun hat, fonbern nur ben Rorpern Bewegung burch fich binburch gewährt. Detwegen iprechen biejenigen albern, welche bie Geele untorperlich nennen, ba wir boch beutlich feben, baf ihr Leis Den und Thun gutommt 2). Da bie Geele bent gangen lebenben Rorper belebt, fo ift fie auch burch ben gangen Rorper verbreitet. Sie ift unfichtbar und leidet bie meis ften Beranderungen; beswegen muß fie ein fehr bunner Rorper fein, welcher leicht bewegt werben tann. Er vergleicht fie mit einem Sauche, welcher mit einer gewiffen Mifdung bes Warmen verfett ift. Gie besteht aus runb:

<sup>1)</sup> Ib. 98.

<sup>2)</sup> Ib. 67. καθ ξαυτό δὲ οὐκ ἔστι νοῆσαι τὸ ἀσώματον πλὴν ἐπὶ τοῦ κενοῦ. τὸ δὲ κενὸν οὕτε ποιῆσαι οὕτε παθεῖν δύναται, ἀἰλὰ κίνησιν μόνον δὶ ἐσυτοῦ τοῖς σώμασι παρέχεται "ἄσθ οἱ λέγοντες ἀσώματον εἶναι τὴν ψυχὴν ματαιάζουσαν οὐθὲν γὰρ ἄν ἐδύνατο ποιεῖν οὕτε πάσχειν, εἶ ἡν τοιαύτη, νῦν ἔναργῶς ἀμφότερα ταθτα διαλαμβάνομεν περὶ τὴν ψυχὴν τὰ συμπτώματα.

lichen und febr glatten Atomen, welche baber leicht bewegt werben fonnen ). Bier Thatigfeiten ber Seele tonnen wir in ber Erscheinung finden; fie ift Grund ber Bewegung, ber Rube, ber Barme bes Rorpers und ber Empfindung. Gine jebe biefer Thatigfeiten führt Epituros auf einen andern Bestandtheil in ber Mischung ber Geele gurud, bie Bewegung auf bas Sauchartige, bie Rube auf bie Luft, bie Ermarmung bes Korpers auf bas Feuerartige und bie Empfindung auf eine namenlose Art ber Atome, welche auf bas außerfte gart und beweglich ift ). Die übrigen Beftandtheile vertheilte er auf gleiche Beise burch ben Korper; bem letten Beftanbtheile allein fcheint er seinen Sauptfig in ber Bruft angewiesen zu haben "). hierin liegt ein wiewohl febr rober Berfuch, bie Einheit ber vernünftigen Geele zu erklaren. Der belebte Rorper umb bie belebenbe Geele aber geboren gusammen; benn jener ift nur burch biefe befeelt; wenn bie Seele aus bem Rorper entwichen, bort Bewegung und Empfindung in ihm auf. Die Seele bagegen hat auch nur in bem Rorper Empfindung und Bewegung; fie wird burch ben Sorper gleichfam bebedt, wenn aber ber Rorper aufgeloft ift,

<sup>1)</sup> Ib. 63; 66.

<sup>2)</sup> Lucret. de rer. nat. III, 227 ff.; Stob. ecl. I. p. 798. Επίκουρος πρώμα (είναι τὴν ψυχὴν) ἐπ τεττάρων, ἐπ ποιοῦ πυρώθους, ἐπ ποιοῦ ἀερώθους, ἐπ ποιοῦ πνευματικοῦ, ἐπ τετάρων τινὸς ἀκατονομάσεου, τοῦτο ở ἢν κὐεῷ τὸ κἰσθητικών κάρτου τινὸς ἀκατονομάσεου, τὸν ởὲ ἀέρα ἡρεμίαν, τὸ ởὲ θερμότητα τοῦ σώματος, τὸ ở ἀπατονόμοστον τὴν ἐν ἡμῖν ἐμποιεῖν κἴσθησιν. ἐν οὐθενὶ γὰρ τῶν ὀνομαζομένων στοιχείων είναι κἴσθησιν. ¿

<sup>3)</sup> Ap. Diog. L. X, 66.

so wird sie zerstreut '). Die Seele als eine Zusammenssehung kann natürlich aufgelost werden, und dies geschieht nothwendig mit der Auflösung des Körpers, welcher sie gegen den Andrang außerer Gewalt bedeckte.

Es ift hier nur noch bie Lehre bes Spikuros von ber Empfindung ju erwähnen. In ihr führte er Alles auf gewiffe Ausfichse ber Korper gurud und auf Ginftromungen biefer Ausfliffe burch bie Sinnenwertzeuge in unfern Leib, woburd Bewegungen ber Seele entftehen. Dies ift bie Lehre bes Demofritos von ben forperlichen Bilbern ober Ibolen, welche unfere Empfindung erregen. Spikuros bat fie nur in unwesentlichen Puntten erweitert. Go fucht er gu ertidren, warum bie Empfindung in unbemertbarer Beit bem torperlichen Ausfluffe folge. Die torperlichen Bilber nemlich find auf bas Aeußerste gart und bunn und beswegen bringen fie mit unendlicher Geschwindigkeit burch bie Poren ber Dinge 2). Bie folche garte Bilber aber und empfindbar werben, icheint er baraus erklart zu haben, bag fie ju gro-Berem Einbrude vermittelft, ber Sinnenwertzeuge fich fammeln und Busammensetzungen bilben ). Auch einen Berfuch machte er, einen Unterschied zwischen ben Borftelluns gen ber Einbildungsfraft und ben Empfindungen anzuge-Bene nemlich entftanben aus feinern, biefe aus grobern Bilbern '); biefe bewahren eine gewiffe Sympa-

Ib. 64—66; Kpic. ap. Sext. Emp. adv. math. IX, 72.
 ἀπολυθεῖσαι τῶν σωμάτων καπνοῦ δίκην σκίδνανται.

<sup>2)</sup> Epic. de natura II; ap. Diog. L. X, 47.

<sup>3)</sup> Ib. 48; Lucret. IV, 103 ff.; 785.

<sup>4)</sup> Lucret. IV, 765.

thie mit ben Dingen, von welchen fie ausgehen, und eine eigenthumliche Einheit, welche mit ihrem Gegenstande zusammenhängt, während jene veränderlich sind 1).

Rathfelhaft in mancher Rudficht ift noch bie Lehre bes Spikuros über bie Gotter. Diefe follen in menfchlicher Geftalt, boch ohne menfdliche Beburfniffe und ohne feften Korper in ben leeren Swischenraumen zwischen ben unenblichen Welten ein ungeftortes Leben führen, beffen Gludfeligfeit teines Bufates fabig ift. 3mei Mertmale bes Gottlichen halt er besonders fest; es ist unveranderlich; es ift felig; und aus ber Geligfeit ber Gotter folieft er, bag fie mit ber Verwaltung unserer Angelegenheiten nichts zu thun haben tonnen; benn bie Geligteit ift Rube; fie ma= chen baber weber Anbern, noch fich felbft etwas zu schaffen. Aus biefem Grunde ftreitet er auch eifrig gegen bie Rabeln bes Bolles von ben Gottern, weil fie nicht mit fich übereinstimmten, und flellt gar nicht in Abrede, bag er bie Gotter bes Bolles lengne 2). Benn nun bie unthätigen Sotter bes Spituros fcon an fich eine feltfame Figur spielen, fo icheinen fie noch feltsamer gegen feine fonflige Lehre fich auszunehmen. Dem wie kommen biefe ungerftorbaren und boch nicht feften Geftalten, blefe Rorper, welche nicht Korper find ), unter bie übrigen Busammen-

<sup>1)</sup> Diog. L. X, 82; 52; 53. Die Sache ist bunkel ausges brudt. Es scheint hierher ber Ausbruck enalosysis zu gehören, welchen ich mit bem enquervoerosar vergleichen möchte.

<sup>2)</sup> Ap. Diog. L. X, 121; 123; 124; 139; Sext. Emp. hyp. Pyrrh. III, 219; Cic. de nat. D. I, 17 ff.; de div. II, 17.

<sup>5)</sup> Cic. de nat. D. I, 25. Dum individuorum corporum concretionem fugit (ec. Epicurus), ne interitus et dissipatio

fetjungen ber Dinge, welche alle vergangliche Rorper find ? Bo lagt fich in bem Lehrgebaube bes Epifuros ein Punkt nachweisen, an ben bie Uebergengung von bem Dafein ber Gotter mit Gicherheit angefnupft werben tonnte ? Daber ift es benn auch geschehen, bag Diele gezweifelt baben, ob Epifuros von bem Dafein feiner Gotter überzeugt gemefen feig Anbere haben fogar feft behauptet, er habe nur aus Furcht vor einer Anklage bes Frevels gegen bie Gotter bas Dafein feiner feltfamen Gotter gugelaffen '), als wenn in ben Beiten, in welchen bas Boll felbft offentlich gegen bie Gotter frevelte, eine folche Unklage fehr zu befürchten gewesen ware und als wenn nicht, falls Jes mand ihn anklagen wollte, fcon Urfach genug in feinem ungescheuten Leugnen ber Bolfegotter gelegen hatte. Unb einiger Grund, wenigstens bie Doglichkeit ber Gotter jugus geben, lag boch auch in feiner Ertenntniflehre. Er fand ben Begriff Gottes allgemein verbreitet "). Boraus follte biefer stammen? Auf jeden Fall muß er eine Borstellung fein, welche aus fruberen Empfindungen gefloffen. turos war ber Meinung, bag bie Borftellungen ber Gotter aus ben Gottererscheinungen im Schlafe und im Bachen ihren Urfprung hatten, welchen forperliche Bilber entfprechen mußten, fo fein, bag fie nicht burch bie außeren Sinne, sonbern nur burch bie Geele empfunden werben

consequatur, negat esse corpus decrum, sed tamquam corpus, nec sanguinem, sed tamquam sanguinem.

<sup>1)</sup> Diese Annahme geht auf ben Stoffer Posetbonies gurud. Cio, do nat. D. I, 30; 44; Sant. Emp. ndv. math. IX, 58.

Ap. Diog. L. X, 123. ἡ κοινή τοῦ θεοῦ νόησις. Clo. de nat. D. I, 16.

tonnten '). Go begiebt es fich wohl, bag ein farter Beift, welcher Gott leugnet, noch an Gefpenfterericheinungen glaubt. Moglich blieb es bei biefer fcmankenben Grundlage feines Gotterglaubens allerbings, anzumehmen, bag jene Bilber ber Gotter nur aus bem Busammenftros men forperlicher Bilber in ber Luft entftanben feien; allein widerlegen ließ fich boch auch nicht die entgegengesette Annahme, bag fie von wirklichen Befen ftammten, ja für bas Lettere schien sogar zu zeugen, bag bie Bilber ber Sotter immer in abnlicher Beife fich wieber erneuern 2), was bei leeren Vorstellungen der Einbildungstraft nicht stattzufinden pflegt. hierzu foll Epifuros noch ben Grund gefügt haben, bag nach ber gleichen Bertheilung in ber Welt, wenn es eine fterbliche Natur gebe, auch eine unfterbliche Matur gefunden werden muffe ). Bir feben wohl, bag bie Lehre bes Spikuros keinen sichern Grund für bie Annahme feiner Gotter barbot, aber auch eben fo wenig einen sichern Grund bagegen und bei biefer Lage ber Dinge mochte es ihm ficherer fcheinen, ber gewohnlichen Unficht nachzugeben, aber auch zugleich aus ihr heraus alle bie Meinungen zu wiberlegen, welche Furcht por ben Gottern einflogen und die Gemutherube bes Weifen floren tonnten.

Sext. Emp. adv. math. IX, 25; 48; Cic. do nat. D. I,
 Epic. ap. Diog. L. X, 123. ἐναργὲς μὲν γάρ ἐσειν αὐτοῦν (cc. τῶν θεῶν) ἡ γνῶσις. Ib. 189. τοὺς θεοὺς λόγφ θεωρητοὺς εἶναι. Plut. de plac. phil. I, 7.

<sup>2)</sup> Ap. Diog. L. X, 189. οὖς ἐὰ κατὰ ὁμοειδίαν ἐκ τῆς συνεχοῦς ἐπιρρύσεως τῶν ὁμοίων εἰδώλων ἐπὶ τὸ κὐτὸ ἀποτε-τελεσμένους ἀνθρωποειδῶς.

<sup>3)</sup> Cic. de nat. D. I, 19; 39.

In ber Befammtheit ber Lehren bes Epituros will es uns freilich nicht gelingen ein wohlzusammengefügtes Sanges gu erbliden. Geine Phyfit will mit feiner Ranonit burdaus nicht flimmen. Bur bie Ethit beftimmt, foll fie ben Weisen troften und von ber gurcht vor bobern Gewalten ber Gotter und bes Schidfals befreien; aber bies gelingt ihr nur baburch, baß fie bie Willfur bes Bufalls in bie Natur einführt und jebes Gefet aus ihr verbannt, und auch fo tann fie ben Weifen nur baburch beruhigen, baß fie ihn nicht an bie Bewalt bes Bufalls benten laßt, welche eben fo groß fein mochte, als bie Gewalt ber Natur. Der Beife ift ja felbft nur ein Gebilbe bes Bufalls; er tann nur aus bem gufälligen Bufammentreffen gewiffer Atome gu Rorper und Seele entfteben. Ungufammenbangend mit ber Phyfit und ber Kanonit ift baber auch bie Annahme, bag wer einmal weise geworben, nie aufhoren werbe weise gu fein \*). Ueber bie Butunft fann es ja nur Meinungen geben. Genug es fann nicht verfannt werben, bag Ranonit und Phyfit nur eine ungefchickte Bugabe zur Ethit bes Epifuros find. Wer aber wird bie Ethit bes Epifuros loben tonnen wegen ber Bahrheit, welche in ihr enthalten, ober auch nur wegen ihrer Gigenthumlichfeit ober wegen ihrer geschickten Berkettung. Eigenthumlich finden wir fie nicht; benn fie fagt nur mit größerer Offenbergigteit, was tleinliche Menfchen balb buntter, balb mit größerem Bewußtfein für fich gu benten pflegen, was auch Demokritos icon offen bekannt hatte. Geschickt verkettet tann man wohl eine Lebre nicht nennen,

<sup>\*)</sup> Diog. L. X, 117; Plut. adv. Col. 19.

## Elftes Buch.

Geschichte der Sokratischen Schulen. Fünfte Abtheilung. Die Stoiker. Ausartung der altern Schulen. Schluß.

## Erstes Capitel

Leben und Schriften ber Stoiter bis gur vollkommenften Ausbildung ihrer Lehre.

Wir haben die eine Seite ber Philosophie betrachtet, welche fich ju ber Beit unter ben Griechen ausbilbete, als ihre Staaten und mit ihnen ihr praktisches Leben in Berfall gerathen waren, bie Seite, welche entweber einer ganglichen Entfagung fich zuneigte ober auch bem Berberben ber Sitten fich anschloß. Wir haben aber noch eine ans bere Seite ju beachten, Die Philosophie folder, welche noch Muth genug in fich fanden, auf die Fortwirfung fruberer geiftiger Bilbung geftutt, bem Berberben fich entgegenzusegen, und wenn auch bas Leben bes gangen Bolfes unheitbar ichien, boch in ber Bruft bes einzelnen Denfchen mabre Beisheit, Biffenschaft und Tugend gu faen bemuht waren. Auf biefer Geite fteben bie Stoifer. Ihre Lehre, welche nur um weniges fpater, als bie Epiturische Lehre fich auszubilben anfing, ift offenbar ebler und wiffenschaftlicher als biefe, wissenschaftlicher auch, als bie Unficht ber Steptifer.

Als Stifter ber floifchen Schule wird uns genannt Benon, von Rittion flammend, einer fleinen Phonitifchen, von Griechen bevolkerten Stadt auf ber Infel Rypros. Die Beit seiner Geburt kann nicht genau angegeben werben, fo wie überhaupt bie Beitrechnung über fein Leben verwirrt ift '). Doch ift es gewiß, bag er gur Beit bes Konigs Antigonos Gonatas zu Athen lehrte und wahrfceinlich noch vor beffen Tobe ftarb "). Gein Bater war ein Raufmann und auch er beschäftigte fich in feiner Iv gend mit Sanbel und Schifffahrt; ba jeboch fein Bater von einer Reife nach Athen die Werte ber Gofratifer nach Baufe brachte, gewann Benon die Philosophie lieb'). Nicht mehr gang jung, tam er in Sanbelsgeschäften nach Athen, und ba er eben in einem Schiffbruche fein Berndgen verloren hatte, übrigens auch von innerer Reigung getrieben, fluchtete er fich jur Philosophie ). Das Beben eines Apnikers schien"ibm Troft über feine Armuth ju verfprechen; er murbe ein Schuler bes Rrates und es lagt fich nicht verkennen, bag er in seine Anficht vom fittlichen

<sup>1)</sup> Cf. Clintonis fasti Helleniel od. Krüger p. 379. 300 ben Jahlen, welche angeführt werben, ist keine sicher. Die Angeben nach bem Persad, einem Schüler bes Benon, und nach ben Apollonios Aprios, welcher über die Sette und die Schriften ber Stoiler schrieb, stimmen nicht mit einander.

<sup>2)</sup> Jenes geht aus vielen Anetboten hervor; bies fest Diog. L. VII, 15 voraus.

Diog. L. VII, 31.

<sup>4)</sup> Die Geschichte wird auf verschlebene Weise erzählt. Dieg-L. VII, 2; 4; 5; Senes de tranqu. an. 14; Plut. de tranqu. an. 6; de cap. ex inim. util. 2. Er war 22 ober 30 Jahre etc als er nach Athen kam. Diog. L. VII, 2; 28.

Leben Wieles von ber tonischen Lebre aufgenommen bat. Doch war feiner fittlichen Schaamhaftigfeit bie Robbeit bes tonischen Lebens zuwider 1); überbies fand fein wiffenfchaftlicher Geift nicht Rahrung genug in ber bürftigen Beisbeit bes Rrates. Er fuchte feine größere Befriedigung beim Stilpon, ber ftrenge Sittenlehre mit grubelnbem Berftanbe gu paaren mußte?). Bon biefem und vom Dioboros Kronos, welchen er auch gehort haben foll "), mochte er bie Bebeutung genauer logifder Untersuchungen ichaben lernen. Doch waren ihm wahrscheihlich auch bie Lehren ber Megarifchen Schule zu unfruchtbar fur eine philosophische Anficht ber Belt und bie Platonische Lehre mochte ibm bierin mehr zu versprechen icheinen. Bie bem auch fel, es ift allgemeine Ueberlieferung, baf er von ben Degarifern gu ber atabemifchen Schule abfiel und entweber ben Tenofrates und ben Polemon ober mahricheinlicher mur ben lettern borte '). Im Gangen foll er zwanzig Jahr in biefem philosophischen Unterricht augebracht bas ben ben und wahrscheinlich wußte er aus ber Unterweifung fo verschiebenartiger Lehrer boch überall bas berauszufinben, was feiner Eigenthumlichkeit gufagte, benn wir finben, bag er auch in fpaterer Beit feiner Lehrer mit Achtung gebachte ), und in ber That hat auch die Lehre, welche

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 8.

<sup>2)</sup> Ib. 24.

<sup>5)</sup> Ib. 25. cf. ib. 16.

<sup>4)</sup> Das er ben Tenotrates gehort habe, wird nur von einem forift unbefannten Schriftsteller Timotrates gesagt. Diog. L. VII, 2.

<sup>5)</sup> B. 4,

<sup>6)</sup> lb. 20.

Gefd. b. Phit. III.

in feiner Schule fich bilbete, mehrere Elemente verfchiebe ner philosophischen Spfteme gu verbinden gesucht. Es ift besmegen bem Benon vorgeworfen worben, bag er, ob: gleich im Grunde von ben gehren ber altern Schulen wenig ober nicht abweichent, alfo bei geringer Eigentblim: lichfeit feiner Unficht boch eine eigene Schule habe bilben wollen; er habe weniger in ben Lehren, als in ben Wer: ten geanbert '). Seine Schule versammelte er in ba bunten Salle, welche, fruber ber Berfammlungsort ber Dichter, jest leer ftanb; Benon belebte fle von neuem. Daber wurden auch feine Schuler, welche anfangs Bemneer hießen, fpater Stoiter genannt 1). Die Babl feiner Schuler scheint nicht flein gewesen ju fein; boch wurben Die Stoiter nicht felten von ben feinern Leuten verachtt als eine Art von Fortsetzung ber Apnifer; man hielt ihr Schule für eine Buffucht ber Armen und fpottete, bag mit baburch Benon Schuler anlocke 3). Aber auch Reichen und Großen mochte bie Philosophie bes Benon als ein wirksames Gegenmittel gegen bie Schlaffheit ber Beit er: fcheinen, wie benn Antigonos Gonatas ihr Berebrer war. Benon foll acht und funfzig Jahr lang ber floischen Schule vorgeftanben und in hohem Alter freiwillig fein Leben ge

<sup>1)</sup> Cic. do fin. IU, 2; IV, 2 f.; Tusc. V, 12. Chryfippot fant es nothig, in einer eigenen Schrift ihn gegen ben Borwurf ber Reuerung in ben Worten ju vertheibigen. Diog. L. VII, 122.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 5.

S) Es giebt gahleriche Unspielungen hierauf. Diog. L. VII 27; Clem. Alex. strom. II. p. 413.

φιλοσοφίαν καινήν γάρ οὖτος φιλοσοφεί, πεινήν διδάσκει καλ μαθήτὰς λαμβάνει.

enbet haben '). Seine Mäßigkeit und die Strenge seiner Sitten sind berühmt; seine Enthaltsamkeit von sinnlichen Genüssen wurde (prichwortlich '). Man sagt, die Athener hatten ein solches Vertrauen auf ihn gesetzt, daß sie ihm die Schlüssel zu ihren Festungen übergaben '), und nach seinem Tode sollen sie auf Anregung des Königs Antigosnos ihm Ehrendenkmale gesetzt haben, welche das schöne Lob enthielten, daß sein Leben seiner Philosophie gleich gewesen sein.

Bon ben Schriften bes Zenon find uns nur wenige Bruchstude übrig geblieben. Er hat überhaupt verhaltnißmäßig nicht sehr viel geschrieben und aus den Titeln seis ner Werke mussen wir schließen, daß er nur sehr im Allsgemeinen die Grundzüge der stoischen Lehren angegeben und sie noch nicht zu dem Umsange der Selehrsamkeit auszgebildet hatte, welcher in spätern Zeiten zur Philosophie der Stoiser gezählt wurde '). Daher wird von ihm und seinem Schüler Tleanthes angegeben, daß sie noch weniger sorgfältig auf die genauere Behandlung der philosophischen Lehren gesehen hätten '). Einige seiner Schriften scheinen von dem Einslusse der knischen Schule noch nicht frei

<sup>1)</sup> Diog. L. VII., 28 f.; Suid. a. v. Zήνων.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 1; 26; 27.

<sup>3)</sup> Ib. 6.

<sup>4)</sup> Ib. 10 f.; 15. Die Echtheit bes Bolfsbefcluffes wird bezweifelt, boch nur nach bem Berbachte, welcher auf ahnlichen Berten ruht. Bruckeri hist, phil. I. p. 901.

<sup>5)</sup> Ein Berzeichnis ber Schriften bes Benon, welches jeboch micht gang vollständig ift, giebt Diog. I. VII, 4; cf. Fabr. bibl. gr. III. p. 580.

<sup>6)</sup> Diog. L. VII, 84.

gewesen zu sein, besonders seine Politik, welche gegen den Platon gerichtet war und welche von den Alten ofters erwähnt wird, um zu zeigen, wie Zenon auf kynische Weise Sitten und Gesehe und Wissenschaften verachtete. Davon kamen die spätern Stoiker wenigstens zum Theil zurück und es mag hieraus erklärt werden, daß man die Schtheit dieser Schrift bezweiselte und daß ein Schiler bes Zenon, Athenodoros, aus den Werken seines Lehrers und seiner Mitschiler in der Pergamenischen Bibliothek die anstößigen Stellen herausschnitt. Der Stil des Zenon wird wegen seiner Kürze und der Gedrängtheit seiner Beweise gelabt.

Was Zeno für die Bilbung der stoischen Lehre gethen bat, laßt sich nicht ganz genau angeben. Es ist aus den Bruchstücken und den Berichten aus seinen Schriften darzuthun, daß er die Grundzüge der spätern stoischen Lehn schon vollständig entworsen hatte; ob sie aber schon so bestimmt in der Glieberung des Spstems hervortraten, wie sie später gefunden werden, ob sie nicht noch mit manchen Schlacken, mit manchen Uebertreibungen einzelner Sate

<sup>1)</sup> Plut. de Stoia. rep. 6; 8; Diog. L. VII, 4; 83 f.; et. Theodoret. gr. aff. cur. III. p. 780, wo von seiner Berachtung ber alten Gottesverehrung die Rebe ist. Es wurde von seiner Politik gesagt, sie sei auf dem Schwanze des Hundes geschrieben, und man ist der Meinung gewesen, daß sie zu der Zeit verfast worden, als Zenon noch Schüler des Krates war. Sonst sind die Sauspesal in berselben Art berüchtigt: Sent. Emp. adv. math. Al, 191; Pyrrh. hyp. III, 205; 245. Dahin können auch Aparenes iheraft werden.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 34.

<sup>8)</sup> Cic. de nat. D. II, 7. Cf. Diog. L. VII, 18.

bermifcht waren, überhaupt ob fie nicht noch einer gang fichern Saltung entbehrten, baruber tann geftritten werben. Denn in ben Berichten ber Spatern mochte wohl zuweilen ber Name bes Benon fur ben Ramen ber ftoifchen Schule fleben, nemlich um ben Urbeber einer Lehre gu bezeichnen, welche als Gefammteigenthum ihrer Gefte ben fpatern Stoifern erschien '). Die ftoische Schule aber in ber erften Beit ihrer Ausbildung Scheint nicht febr einig gemes fen gu fein. Bom Athenoboros haben wir gefeben, bag er . Manches in ben Schriften feines Lehrers und feiner Ditfchuler migbilligte; zwei andere Schuler bes Benon aber, Arifton ber Chier und Berillos von Karthago, wichen offenbar nach entgegengesetten Seiten vom Sinne ihres Lehrers ab und flifteten eigene Schulen ber Philosophie. Die Richtung bes Erftern ift aus ben Ueberlieferungen flar genug. Er hob alle übrige Theile ber Philosophie auf außer ber Cthit; bie Phyfft fei über une, bie Dialettit ober Logit fei nicht für uns, b. h. jene überfteige unfere Rrafte, biefe nute uns nichts, ja fie ichabe uns, wie ber Roth, welcher ben Gebenben ju Boben werfe 2). Ueber-

<sup>1)</sup> Deswegen ist es mislich, bas zu sonbern, was ben ersten Stoitern besonbers zukommt, wie bies Tennemann in seiner Gesch. der Phil. 4 Bb. versucht hat. Er hat babei Vieles aus Ruthsmaßung schöpfen muffen und ist genothigt gewesen, bas Ganze ber stoischen Philosophie zu zerstäckeln.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 160; 161; Stob. serm, LXXX, 7; LXXXII, 7; 11; 15; 16; Sext. Emp. adv. math. VII, 12; Benec. ep. 89. Ariston der Chier ist oft mit dem Peripatetiter gleiches Rasmens aus Reos verwechselt worden. Bon seinen Schriften haben Einige nur die Briefe für echt halten wollen. Die duordumra aber, welche Diogenes nicht angiebt, aus welchen Stobaos aber Bruchstäcke mittheilt, tragen den Charafter seiner Lehre an sich und

bies beschnitt er auch bie Ethit, indem er wollte, fie folle nicht von ben einzelnen Pflichten und Ermahnungen jum Guten banbeln, benn bies fei ein Bert ber Ammen unb Pabagogen, mabrent ber Philosoph nur zu zeigen babe, worin bas bochfte Gut beftebe, benn aus biefer Ertennt: niß fliege eine jebe fur uns nothige Einficht ). In einem abnlichen Streite finden wir ibn gegen jebe nicht philofophifche Erfenntnig, welche gur gewöhnlichen Bilbung ber Griechen gehorte. Er verglich bie, welche mit Bernachlaffigung ber Philosophie ben entotlischen Biffenschaften ihre Liebe zuwenbeten, mit ben Freiern ber Penelope, welche ber Berrin verluftig mit ben Dagben fich begnigten "). Seiner Anficht gemaß, bag bie Phufit über und fei, bezweifelte er bie wichtigften Lebren bes Benon. Beftalt, ein Ginn ber Gotter laffe fich nicht benten; zweis felhaft fei es, ob Gott ein lebendiges Befen ober nicht ). Der Philosoph muffe fich frei halten von allen Meinn: gen '). hieraus ift wohl offenbar, bag er fich febr bem Zweifel zuneigte. Dur wollte er ihn nicht auf bie gewöhnlichen, für bas Leben nothwendigen Erfenntniffe ausbebnen '). Auch in Rudficht auf die Ethit wird er vom

entfernen fich weit von der Lehre der Peripatetiter. Daß er von Benon gur Schule des Polemon übergegangen fein foll, wie Diegenes fagt, scheint nicht mit ber Beitrechnung zu fimmen.

<sup>1)</sup> Sext, Emp. l. l.; Senec. l. l.; ep. 94.

<sup>2)</sup> Stob. serm. IV, 110.

<sup>5)</sup> Cic. de nat. D. I, 14. Es ift merkwürdig, wir er bierie mit bem Straton gusammentrifft,

<sup>4)</sup> Diog. L. VII, 162.

<sup>5)</sup> lb. 168.

Sicero mehrmals mit bem Pyrrhon gufammengeftellt. Ihm hatte nichts Unberes einen Werth als bie Augenb; nichts Anberes hielt er für ein Uebel als bas Lafter. bie Meinung, bag unter den außern Dingen und Berbalts niffen bes Lebens ein folder Unterfcbieb fei, nach welchem man bas Gine in Berhaltniff gegen ein Unberes vorziehen folle; ber Weise burfe zwar nicht gang ohne alles Begehren fein, aber er folle begehren, mas ibm einfiele unb was ihm eben begegnete, gang gleichgultig fich verhaltend gegen alle außere Werhaltniffe bes Lebens und wie ein guter Schauspieler, ebenfo geschickt bie Rolle bes Agamems non, wie die bes Therfites burchzuführen 1). Fast alles bies bebt bas tynische Element hervor, welches in ber Lehre bes Benon lag, bie Berachtung aller wiffenschaftlichen Erkenntnig, welche nicht unmittelbar auf bas fittliche Leben gerichtet ift, Die einfache Lehre über bas Sittliche, welche auf bie fraftige Gefinnung bes Beifen vertraut 2), bie gangliche Gorglofigfeit über bie außern Sandlungen, welche Ungebundenheit bes Lebens fucht und nichts Underes forbert, als bag ber Beife in Thatigfeit und Arbeit fich erhalten folle, unbefummert, worauf biefe fich richten moge. Darauf beutet auch, bag Arifton im Annofarges feine

Cic. de fin. II, 18; IV, 16; 17; 25; ac. II, 42; de leg. I, 21; Sext. Emp. adv. math. XI, 64; Diog. L. VII, 160; Plut. adv. Stoic. 27.

<sup>2)</sup> Er nahm nur eine Augend an, die Gesundheit der Secle. Plut. de virt. mor. 2; de Stoic. rop. 7; Diog. L. VII, 161. Abweichend bavon ist die Angabe, daß er die Augend für die Wissessichend bes Guten und des Bosen gehalten habe. Galan. da Hipp. et Plat. plac. V. p. 168; VII. p. 208 Chart. Doch konnten beide Ansichten neben einander bestehen.

Schule auffchlug '). Wenn auch bie Lehre bes Berillos nicht fo ausführlich uns überliefert worben ift, fo tann man boch genug von ihr feben, um einen ftarten Gegenfat zwischen ihr und der Philosophie des Ariston zu erblicken. In biefem Gegenfate faßt fie Cicero auf, welcher bem Derillos vorwirft, bag er, wie Arifton zu wenig, fo zu viel auf bie außern Buter gefeben habe. Doch wollte er aus ben außern Gutern bas bochfte Gut nicht hervorgeben laffen, und es wird baber gefagt, er habe gleichfam zwei von einander getrennte bochfte Guter aufgestellt 2). Dies begieht fich auf feine Unterscheidung gwischen bem 3wede bes Weisen und bem 3mede ber Menge, welche nach ben außern Gutern ftrebt. Dag er biefen zweiten 3wed von bem Weisen nicht vernachlaffigt wiffen wollte, scheint ans ber Meugerung bes Cicero und aus bem Mamen Untergweck (onorelle), welchen er ihm beilegte, bervorzugeben ").

<sup>1)</sup> Diog. L. I. I. Tennemann a. a. D. S. 214 misbentet ganzlich bie Lehre bes Ariston, wenn er sie eine Wissenschaft sie bie Welt ober eine Lebensweisheit nennt. Die Anethote beim Plut. phil. esse a. prina. I beweist nichts und scheint eher auf den niedern Umgang des Ariston zu deuten. Auch daß Aennemann S. 222 die Stelle des Porphyrios ap. Stod. sal. L. p. 826 auf den Stoister Ariston bezieht, ist wahrscheinlich ein Irrthum. Das Ariston im spätern Alter zur Lust sich geneigt haben soll, wie sein Schüler Eratosthenes ap. Athan. VII, 14. p. 281 sagt, deweist gegen seine konischen Grundsähe nichts.

<sup>2)</sup> Cic. de fin. IV, 15. Sin es (sc. quee extra virtatem sunt) non negligimus, neque tamen ad finem summi beni referimus, non multum ab Heriili levitate aberrabimus. — — fact enim ille due sejuncta ultima benorum.

<sup>8)</sup> Diog. L. VII., 165; cf. Suid, s. v. relog. Auf biefen Unterzweck bezieht es fich mahrscheinlich, wenn Diogenes a. a. D.

hierin wich er von der echten stoischen Lehre wahrscheinlich nur darin ab', daß er das praktische Leben, welches
mit den außern Gütern sich beschäftigt, zwar für etwas
Nothwendiges, aber nicht für etwas Schönes ansah, weil
es gar nichts zum höchsten Sute beitrage. Das Gut des
Weisen nemlich suchte er nur in der Wissenschaft oder in
der Erkenntniß, womit er das wahrhaft sittliche Leben ganz
auf das Theoretische beschränken zu wollen schien. Hierin
steht num seine Lehre der kynischen Ansicht des Ariston
scharf gegenüber und hebt dagegen das Element der stois
schen Lehre hervor, welches dem Zenon aus der Wegaris
schen und akademischen Philosophie gestossen sein mochte,
und indem er dies ausschließlich ausbildete, mag ihm sein
Streit gegen viele Lehren des Zenon entstanden sein.

Da nun hieraus hervorgeht, daß durch den Zenon die Lehre der Stoiter noch nicht zur sichern Ausbildung gekommen war, so ist es für die stoische Schule als eine Gunst des Geschicks zu betrachten, daß sie in die Hände

thn lehren läßt, es gebe gar keinen höchsten Bweck, sonbern ben Berhältniffen nach verändere sich ber Bweck. Bergl. über önoralds ober önoralds Stob. vol. II, p. 60.

<sup>1)</sup> Cic. de fin. IV, 14. ut — ipsius animi, ut fecit Herillus, cognitionem amplexarentur, actionem relinquerent. Ib. V, 25. Quam emim ab Aristotele et Theophrasto saepe mirabiliter esset laudata per se ipsa rerum scientia, hoc uno captus Herillus scientiam summum bonum esse desendit. Nach Diog. L. I. 1.; Clem. Alex. strom. II. p. 416 stellt sich ber Swed bes Gerillos etwas anders, nemich als san enworhum the; aber bies ist wesentlich von ber Lehre bes Benon nicht abweichend und übers bies unbestimmt. Daher sind wohl die bestimmten Angaben bes Eisere vorzugiehen.

<sup>2)</sup> Diog. L, VII, 165.

eines Mannes, wie Eleanthes, fam, welcher zwar nicht burch großen Scharfblid bie Lehre feines Meifters ju et gangen und zu berichtigen, aber boch burch bie Festigleit feines Charafters fie von frembartigen Bermifchungen min zu erhalten verftand. Rleanthes ftammte von Affos in Aroad; feine Beit tann nicht genau bestimmt werben. Er scheint von nieberer Geburt und arm gewesen zu fein, bem er foll fruber als Fauftkampfer gelebt und nur vier Drach men befeffen baben, als er nach Athen fam und unter ben Benon ber Philosophie fich widmete. hier wurde ihm feine Armuth gum Ruhme; benn es hat fich bie Nachricht erhat ten , baß er bie Dienste eines Tagelobners wahrend ba Racht übernahm, um bes Tages ungeftort ber Philosophic fich wibmen gu tonnen 1). Wegen feiner Arbeitfamfei, welche nicht nur ihm feinen Unterhalt erwarb, fonbem auch noch ausreichte, bem Benon ein geringes Lehrgeb p zahlen - benn fo war es Sitte bei ben Stoilen wurde er ein zweiter Beratles genannt. Denfelben Blif befag er auch in ben Biffenschaften, ba er fonft nicht fc begabt war, und nur langfam lernte, aber um fo beffer behielt "). Die Richtung bes Benon in ber Philosophie fceint er im Gangen festgehalten zu haben. weichungen in ber Lehrweise, welche ihm jugeschrieben werben, betreffen meiftens nur ben Ausbruck ober bie Dan ftellung und nur in einigen Punkten nehmen fie theils ben Charafter einer ju Sandgreiflichen Deutung an, wie fie bei Schulern ausgezeichneter Philosophen vorzukommen

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 168.

<sup>2)</sup> Ib: S7; 170; 171. Plut. de rocta rat. aud. 18-

pflegt, theils neigen sie sich einer allzu strengen Fassung der sittlichen Grundsätze zu. D. Auch er soll in hohem Alter eines freiwilligen Todes gestorden sein. Aus den Bruchstüden seiner Schriften sehen wir, daß er nicht nur in Prosa, sondern auch in Versen schried, welche vielleicht, da und keine rein dichterische Zusammensehung unter seis nen Werken genannt worden ist, unter seine prosaischen Arbeiten gemischt waren, nach einer Sitte dieser Beit des sinkenden Geschmacks, welche den Stoikern nicht ungeswöhnlich gewesen zu sein scheint. Wir haben von ihm noch einen Hymnus an den Zeus, welcher sich den Vereheren christlicher Anklänge im Heidenthume empsohlen hat, welcher aber doch nur im Lichte der stoischen Philosophie sein richtiges Verständniß sindet.

Der Nachfolger bes Kleanthes in der floischen Schule war Chrysippos, nach der gewöhnlichen Angabe von Soloi in Kilikien ftammend. Nach dem Apolloboros würde sein Leben zwischen DL 125 und 143 fallen.

<sup>1)</sup> Daß Rleanthes besonders fireng in der Sitteniehre gewesen sei, scheint hervorzugehen aus Diog. L. VII, 89; 127; Bext. Emp. adv. math. XI, 73.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 176.

<sup>5)</sup> Andere geben Aarsos an, wahrscheinlich weit sein Bater von bort herstammte. Strado XIV, 5. p. 225. Ueber ben Chrysspos vergi. Baguet; fragmenta Chrysippi etc. in Annal. acad. Lovan. 1821. Eine Leine Rachlese hat Osann geliesert in seinen Beiträgen zur griech, u. rom. Litteraturgesch. 1 Bb. S. 250 ff.

<sup>4)</sup> Diog. L. VII, 184; Said. a. v. Χρύσιππος. Et ift bies nicht ganz gewiß, weil sein Lebensalter verschieben angegeben wird. Wan darf sich nicht wie Baguet gegen die abweichenben Angaben des Balerius Marimus und des Lutianos de longaevis 20 auf die Autorität des anenymus auctor in descriptione Olympiadum be-

Auch er foll, wie bie ersten Führer ber ftoischen Schule insgemein, bor ber Philosophie eine niebere Beschäftigung getrieben haben ') und erft nach bem Berlufte feines Bermogens jur Philosophie gekommen fein. Dag er noch ben Benon gehört habe, ift gwar nicht gang unmöglich, boch nicht febr mabricheinlich; um fo ficherer ift es, bag er ein Schuler bes Rleanthes war. Doch foll er auch mit bem Arfefilaos und bem Latybes in ber neuern Atabemie phis losophirt haben, wovon man glaubhafte Spuren in feinen Schriften hat finben wollen 2). Denn gewiß ift es, bag er als ber floische Philosoph angesehen werben muß, weider zuerft mit ganzer Kraft ber ffeptischen Richtung ber neuern Atabemie fich entgegenstellte und fie mit berfetben Feinheit ber Dialektik bekampfte, mit welcher fie felbft bie ftoifche Lehre angegriffen hatte, so wie er auch eben bas burch ben fpatern Atabemitern neue Baffen in bie Sand gab 3). Er murbe beswegen bas Deffer ber atabemifchen Rnoten genannt. Es fcheint, bag Chryfippos feibft eine Beit lang von ben fleptischen Fragen ber Atabemiter in feinen floischen Grunbfagen schwantenb wurde, wenigftens wird und erzählt, bag er noch beim Leben bes Rleantbes von seinem Lehrer abgefallen sei, später aber bierüber Rene gefühlt habe '). Die Geiftesgaben bes Chryfippos mach=

rufen, benn bieser möchte boch trog bes Einspruchs, welchen neuer-Uch Angelo Maio erhoben hat, nur Scaliger sein. Apolloboros läßt den Chrysippos 78, Lutianos 81 Jahr alt werden.

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 179.

<sup>2)</sup> Ib. 183; 184.

<sup>3)</sup> Plut. de Stoic. rep. 2; 10; Cic. ac. II, 27.

<sup>4)</sup> Diog. L. VII, 179. Diogenes fchiebt bier in feiner um-

ten ihn zu einem fähigen Schüler ber Philosophie. Er wird von den Alten besonders für schnell im Urtheile, sür rasch im Lernen und für sehr scharssunig gehalten '). Wenn es wahr wäre, daß er zum Kleanthes gesagt habe, er wünsche von ihm nur die Lehrsätz zu lernen, die Wesweise werbe er schon selbst sinden '), so würde man vorsaussetzen mütsen, daß er die allgemeinen Ansichten der früsdern Stoiker zwar richtig sand, aber in der Begründung ihrer Lehren viele Wängel zu erkennen glaubte. Damit würde es übereinstimmen, daß er in vielen Punkten vom Kleanthes und vom Zenon abgewichen sein soll '), daß er sür die vorzüglichste Stütze der stoischen Schule gehalten wurde, ja daß man von ihm sagte: wenn Chrysippos nicht wäre, so würde die Stoa nicht sein '). Auf je-

ordentlichen Compilation manches Ungehörige ein. Ich verdinder tie re fores ansorn avrov. — pererdes persos, und darauf der ziche ich denn auch die Berse, welche dem Chrosippos in den Wund gelegt werden. Seine Schrift nard ris ovenselas scheint ganz im Sinne der neuern Aabemie versaßt gewesen zu sein; seine spätere Schrift negt ris ovenselas hielten selbst die Stoiter su schwäcker. Plut. da Stoic. rep. 10; Cic. ac. II, 27. Bielleicht spricht von dieser zeit des Abfalls vom Kleanthes die Rachricht, das Chrysippos im Extein unter freiem himmel Schule gehalten habe. Diog. L. VII, 185.

Diog. L. VII, 179; Cic. de nat. D. III, 10; Senec. de benef. I, S.

<sup>2)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>8)</sup> L. l.; Cic. ac. II, 47. Die Schrift des Stoikers Anstipatros mest vis Kleandous ned Kovolunau dempopäs, wenn sie auch auf den früher erwähnten Abfall des Shrysippos vom Rieanthes sich bezogen haben sollte, mußte doch wohl auch die Bersschiedenheit ihrer Lehre erwähnen. Plut. do Stoic. rep. 4.

<sup>4)</sup> Cic. ac. II, 24; Diog. L. VII, 183.

ben Fall, ba er ben fpatern Stofferis Gegenftanb ber Berehrung und faft von unwiderleglichem Anfehn war, muß er als ber vorzüglichfte Grunder ihrer Lehre angefeben werben, wenn auch jene Musfagen mehr auf bie Wiberle gung ber Gegner, als auf bie Erfindung ber Lebrart fic beziehen follten. Bor Allem verfolgt er bie Epitureer und bie Atabemifer, auch legte er vielen Fleiß in die Biderlegung ber fophiftifden Streitfragen, welche hauptfachlich bon ben Degaritern auf bie Stoifer fich vererbt batten; nicht weniger aber ftritt er auch gegen Lehren bes Platon, bes Ariftoteles und ihrer Schuler, boch bielt er biefe Phis lofophen und fo auch ben Sotrates und bie Synifer boch ). Gein Kleiß in ben Biffenschaften war groß; nicht blog mit ben Untersuchungen, welche ber Philosophie am nachsten liegen, batte er fich beschäftigt, sonbern, lern: begierig in aller Urt, scheint ihm teine Biffenschaft fremb geblieben gu fein, mit Ausnahme vielleicht ber genauern Untersuchungen in ber Mathematif und in ber Raturge fchichte, welche von ben Stoifern wenig angebaut wurben?). Dit feiner Philosophie aber und feinen Reumtniffen fullte er eine fo große Bahl von Buchern an, wie tein anderer Philosoph bes Alterthums. Er foll über 705 Bucher geschrieben haben "). Es scheint, baf er von einer

<sup>1)</sup> Plut. de Stoic. rep. 24.

<sup>2)</sup> Cic. Tusc. I, 45. Chrysippus — in omni historia enriovus. Suid. s. v. Χρίσεππος. Diog. L. VII, 180; Athen. XIII. 18. p. 565. Daß die Stoffer die Mathematik und die genomere Raturtunde nicht liebten, folgt aus dem Lobe, welches Poseidonios im Gegensage gegen andere Stoffer erhalt. Galon. de plac. Hippet Plat. IV, p. 148; VIII. p. 226; Strad. II, 3 fin. p. 164.

S) Diog. L. VII., 180. Der Ratalog feiner Schriften beim

stadt au schreiben getrieben wurde '), wenigs
stens hat ihn die Raschheit seines Seistes zu einer Art
bes Schreibens verleitet, welche genugsame Ueberlegung
und Sorgfalt in der Aussührung nicht zuließ. Wir wiss
sen, daß die ersten Stoiker um Schönheit oder Anmuth
der Schreibart wenig sich kummerten, aber Chrysippos
scheint doch die Sorglosigkeit der Uebrigen noch um ein
Bedeutendes übertroffen zu haben. Daß ihm Dunkelheit,
Widersprüche "), zu große Feinheit in den Unterscheiduns
gen und Spisssndigkeit vorgeworfen werden, rechne ich
nicht, denn dies sind Vorwürse, welche den gründlichen
Philosophen gewöhnlich gemacht werden; daß er sich um
den Schmuck der Rede wenig kummerte, auch ungewöhns
liche Worte und Wendungen gebrauchte, ist ihm mit den

Diogenes Laertios hat eine sehr bebeutende Lucke; einige Werke wers den in ihm als unecht bezeichnet. Buid. 1. 1. Die Sppothese Osana's in s. vorher anges. S., daß die unter den Aristotelischen Werken stehende Schrift neod noonvon eine eroterische Schrift des Shrysppos sel, kann ich nicht wahrscheinlich sinden. Der Verf. gebraucht steische Formein und Varstellungsweisen; aber welcher Schriftsteller der spetern Zeit thut dies nicht? Mir scheint diese Schrift ein Machwert der pythagorisirenden Zeit zu sein.

<sup>1)</sup> Die Sage, bağ er mit bem Epikuros im Schreiben gewetteis fert habe, zeigt fich ungegründet, wenn man die Chronologie versgleicht. Plog. L. X. 26.

<sup>2)</sup> We find meistens Wibersprüche des Chrysippos, von welschen die Schrift des Plutarchos do Stoicorum repugnantiis handelt. Einige dieser Widersprüche sind allerdings auffallend und von Bedeutung für die Lehre der Stoiker; die meisten aber liegen nur im Ausbrucke und wurden nur vom Plutarchos für Widersprüche gehalten, weil er den Sinn der stoischen Sage nicht begriff. Das her werde ich auch nur seiten auf die Borwürfe des Plutarchos achten.

meiften Philosophen feiner Gette gemein, auch geborte es bem Bange feiner Beit an, bag er baufig Berfe feiner Prosa beimischte; aber mit Recht scheinen ihm im Befonbern bie Borwurfe jur Laft zu fallen, baf er weitschweifig, oft baffelbe wieberholenb, Ungehöriges einmischenb und von feinem Borhaben abschweifenb, mit Bengniffen ber Dichter und bet Beschichte unmäßig prunkenb, anftatt gu beweisen, feine Schriften ju unerträglicher gange ausgebehnt habe '). Daß er biefe Fehler feiner Schriftftellerei gum Theil felbft eingestand und mit freimutbigem Spotte rugte "), tann ihm nicht gur Entschuldigung gereichen, fonbern ift nur ein Beweis, wie auch bei ben ausgezeich: neten Lehrern ber Stoa bie Schilberungen von ber Selbitgenugsamteit bes Weisen zur Bernachläffigung ber Achtung gegen Unbere führten. Demungeachtet muffen wir bebauern, bag uns tein Bert bes Chryfippos übrig geblie ben ift, ba unftreitig wenigstens aus feinen größern Bufam menftellungen uns eine viel feftere und genauere Ginfict in bie altefte floische Philosophie fich ergeben wurde, als aus ben Bruchftuden feiner Berte, welche jum Glude boch viel reichlicher fliegen, als bie Bruchftude ber fruben Stoiler.

Mit bem Chrysippos schließt sich die Reihe ber Phis losophen, welche die Stoa gegründet haben. Die Rachs folger des Chrysippos sind zwar nicht ohne Ansehn für die

<sup>1)</sup> Die große Reihe ber Beugniffe f. b. Baguet p. 26 f.; vergl. p. 125.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 180, welche Stelle jeboch zweibentig ift; Galen, de Hipp. et Plat. plac. III. p. 127.

spåtern Stoiter gewesen, doch finden wir bei ihnen schon bedeutende Abweichungen von der echten Lehre ihrer Meisster, und wenn und nicht Alles trugt, so zeigt sich in ihren Sahen eine Richtung, welche allmalig von dem Geiste der altern Stoa abfallt. Daher werden wir erst später in die Wurdigung ihrer Lehren eingehen können.

## 3meites Capitel.

Die altern Stoiker über die Philosophie und ihre Theile.

Nachbem man in ber Philosophie bie funftlichsten unb verschlungensten Lebren, die Platonische und besonders die Ariftotelische, versucht hatte, Lehren, welche burch bie Berwidlung und Beinheit ihrer Unterscheibungen bei Bielen bie Bermuthung erregten, bag fie ben einfachen Punft ber Los fung verfehlt haben mochten, glaubten auch bie fleißigern Rorfcher, auf einen einfachern, auf einen natürlichern Weg gurudtehren gu muffen. In biefem Ginne ift bie ftoifche Philosophie angelegt. Gie geht gerabezu ohne viel Bebenten auf eine einfache Lofung ber wichtigften Fragen aus, welche bas menschliche Nachbenken beschäftigen. fie überbies auch in mancherlei gelehrte und fpitfinbige Untersuchungen fich verwidelt, fo find boch biefe nicht ber Rern, fonbern nur ein Beiwert ihrer Lehre. Daber hat fie einen Abichen por folden Lehren, welche ber gewohnlichen Lebensanficht entgegen find; wer ben gefunden Menschenverstand, wie er ben Grund bes praktischen Lebens bilbet, zu meistern wagt, ber spricht sich dadurch selbst sein Werdammungsurtheil. Darum beriefen sie sich zur Empfehlung ihrer Philosophie besonders darauf, daß sie in Allem den allgemeinen Begriffen, der gewöhnlichen Ansicht des Lebens entspreche ').

Daber fleht ihre Philosophie ihnen auch in ber ge: nauesten Berbindung mit bem praftischen Leben. Chrofip: pos eiferte gegen bie Ariftotelische Anficht, bem Philosophen tame besonders ein Leben ber Betrachtung, ber Duge ju; benn wenn man auf ben Ginn biefer Rebe gurudgebe, fo murbe fich finden, bag bamit bald verftedter, balb offener nur bas Leben ber Luft gelobt werben folle "). Dem &: ben ber Luft fteht bas Leben ber mabren Thatigfeit, ber Augend entgegen und fo ift ihnen benn bie Philosophie bie Uebung ber Tugenb, von welcher fie fagten, baf fie im bobern Ginne bie einzige nutliche Runft fei. Die Beisheit, nach welcher die Philosophie ftrebt, ift bie Ingenb, und die Philofophie fann baber theils als Uebung ber Augend, theils als Streben nach ber Augend betrachtet werben, benn beibe find nicht von einander gu trennen. Aber ber Begriff ber Tugenb wird in biesen Erklarungen im weitesten Sinne genommen; in biefem ift fie ber Biffenichaft nicht entgegengefest. Das, mas burch ben Berlauf aller echten Gotratischen Schulen festgehalten wird.

<sup>1)</sup> Die ganze Abhandlung bes Plutarchos neel rar nover erroion node robe Troixode hat die Bestimmung zu zeigen, bes die Stoifer fälschlich vorgaben, mit ber gewöhnlichen Anficht übereinzustimmen. Galen. do Hipp. et Plat. plac. III. p. 118.

<sup>2)</sup> Plut. de Stoic. rep. 2.

finden wir auch bei den Stoikern wieder, daß die Augend und die richtige Einsicht in der engsten Werbindung mit einander stehen. Daher nannten sie die Weisheit auch die Wissenschaft der gottlichen und menschlichen Dinge, und die Philosophie also als das Streben nach der Weisheit ist ihnen zugleich das Streben nach der Augend und nach der Wissenschaft ').

Die Einheit der Tugend mit der Wissenschaft findet sich am stärksten darin ausgedrückt, daß die Stoiker in Bezug auf den Begriff der Philosophie die Tugend in die physische, ethische und logische eintheilten. Daraus erzgiedt sich die Eintheilung der Philosophie in die drei und schon bekannten Theile, in die Physik, in die Ethik und in die Logik. Bei dieser Eintheilung aber sprechen die Stoisker den Gedanken sehr bestimmt aus, daß doch die Theile der Philosophie ein untheilbares Ganzes bildeten und wie von Natur in einander gewachsen wären. Dies suchten sie in verschiedenen Gleichnissen anschaulich zu machen, von welchen die bezeichnendsten von der Zusammensehung eines organischen Ganzen hergenommen sind. So verglichen

<sup>1)</sup> Plut. de pluc. ph. procem. of μέν οὖν Στωϊκοὶ ἔφασαν τὴν μὲν σοφίαν είναι θείων τε καὶ ἀνθρωπίνων ἐπιστήμην\* τὴν δὲ φιλοσοφίαν ἄσκησιν τέχνης ἐπιτηδείου ἐπιτήδειον δ' είναι μέαν καὶ ἀνωτάτω τὴν ἀρετήν. Senec. ep. 89. Sapientia perfectum bonum est mentis humanae, philosophia sapientiae amor et affectatio. — Philosophia studium virtutis est, sed per ipsam virtutem; nec virtus autem esse sine studio sui potest, nec virtutis studium sine ipsa.

<sup>2)</sup> Plut. l. l. άφετὰς δὲ τὰς γενικωτάτας τρεῖς, φυσικήν, λθικήν, λογικήν. Cic. de fiu. III, 21; 22.

S) Dies bemertte Poseidonios ap. Sext. Emp. VII, 19.

sie bie Philosophie mit einem Ei; die Schale entspreche der Logit, das Weiße der Ethit, das Gelbe der Physik; oder einem Thiere, dessen Anochen und Sehnen der Logit, dessen steilebige Theile der Ethit, dessen Seele endlich der Physik ahnlich gefunden werden könnte.).

In biesen Wergleichungen liegt nun nicht bloß bie ins nige Verbindung der Theile zum Ganzen der Philosophie ausgedrückt, sondern auch der Werth, welchen die Stoifer den verschiedenen Theilen der Philosophie deilegten. Im unzweideutigsten ist es, daß die Logik ihnen gegen die beiden übrigen Theile nur eine untergeordnete Bedeutung hat; sie soll zwar das Feste in der lebendigen Sinheit und die Grundlage des selbständigen Daseins, die Vertheidigung und Erhaltung gegen das Teusere bezeichnen, aber so wie den und Sehnen nur zum Gebrauche der Seele sind, so erscheint auch die Logik nur als ein Wertzeug für die übris gen Theibe der Philosophie 2). Dies ist eine wesentliche Ab-

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 40. ελαίζουσι δὲ ζώφ την φιλοσφίαν δστοῖς μέν και νεύροις το λογικόν προςομοιοῦντες, τοῖς δὲ σαρκώδεσι τὸ ήθικόν, τῷ δὲ ψυχῷ τὸ φυσικόν ἢ πάλιν ώῷ τὰ μὲν γὰρ ἔκτὸς εἶναι τὸ λογικόν, τὰ δὲ μετὰ ταῦτα τὸ ήθικόν, τὰ δὲ ἐσωτάτω τὸ φυσικόν ἡ ἀγρῷ παμφόρφ, οὖ τὸν μὲν περιβεβλημένον φραγμὸν εἶναι τὸ λογικόν, τὸν δὲ καρπόν τὸ ήθικόν, τὴν δὲ γῆν ἢ τὰ δένδρα τὸ φυσικόν. Anders Poseidos níos ap. Sext. Emp. adv. math. VII, 17 ff. Wan hat ben Diegenes aus bem Gertos verbessern wollen. Aiedemann System ber stoischen Phil. I. S. 48; !Bake Posidonil Rhodil reliquiae doctrinus p. 40. Es ist aber wahrscheinlich, baß Poseidonios hierin von ber Lehrart der ältern Stoiser abwich, wie wir weiter nates sehen werden. Sext. Emp. folgt auch in der Anordnung der Abeile einem spätern Stoiser. Ib. 22 c. not. Fabr.

<sup>2)</sup> Cf. Sext. Emp. ib. 25; Phil. de agric. 5 p. 302 Mang.

weichung von ber Anficht ber frubern Gofratifden Schulen, so weit biese mit einiger Bollstanbigkeit fich ausgebilbet batten; benn dem Platon war bie Dialettil ber Dittelpuntt aller feiner Behren und auch bem Ariftoteles bezeichneten die logischen Untersuchungen nicht nur über die Wiffenfcaft, fondern auch uber die allgemeinen Grunde ber phyfifchen und menfchlichen Erfcheinungen und Thatigfeiten bas Bodfte und Sicherfte aller Ertenntnig. Wir finden jeboch, baf bie Stoifer, indem fie von ber frubern Schatzung ber Logit abgingen, einen Weg verfolgten, weis der burch ben frubern Gang ber Philosophie ihnen ichon vorgezeichnet war. Denn allmalig hatte fich bie Meinung verbreitet, daß die Logit mehr ein Wertzeug ber Philosophie, als felbst Philosophie fei. Diefe Meinung ift beutlich bei ben Spikureern ausgesprochen; fie war aber auch ber peripatetischen Schule nicht gang fremd und wir muffen gefteben, bag fcon Ariftoteles fie begunftigt batte; benn indem er die gelehrte Erfahrung in die Philosophie ein= führte, bereitete er bie Unficht vor, als ftamme ber Inbalt ber Wiffenschaft aus ber finnlichen Empfindung und bie Logit verhelfe uns nur bagu, ben gefammelten Stoff ber Erfahrungen in eine wiffenschaftliche Form zu bringen. In biefer Richtung finden wir auch die Stoifer; boch ift bei ihnen, fo wie auch beim Epifuros, bie Logit noch nicht gang allein zum Wertzeuge nicht sowohl ber Philofophie, als aller Biffenfchaften berabgefunten. Soviel nemlich feben wir beutlich aus ben fehr auseinanberlaufens ben Angaben über bie floische Eintheilung ber Logit, baß fie ju diefem Theile ber Philosophie nicht nur die Untersudungen über bie Begriffe, Urtheile und Schluffe gogen,

sondern auch in ihm von dem Kennzeichen und dem Urssprunge der Wahrheit und von den allgemeinen Bestimmungen der Gegenstände unseres Denkens, d. h. von den Kategorien handelten '). Dagegen sinden wir, daß die Untersuchung über die Gründe der Dinge, über Gott und Materie, von ihnen nicht zur Logik, sondern zur Physik gezogen wurde '). So beschränkten sie also das Gebiet der Logik, so nahmen sie ihr auch ihre wichtigsten Bestand: theile.

Mit ber Abschähung ber Physit gegen bie Sthit mußte es ben Stoitern ein Anberes fein. Gie fonnten wohl beis ben Theilen ihren eigenen Werth nicht abfprechen, von keinem berfelben fagen, bag er nur jum Behufe bes andern ware. Doch fuchten fie auch bier eine gewiffe Unterorbnung und folgen wir den angeführten Gleichnissen, so wurde offenbar die Physit von ihnen als die bochfte philosophis fche Wiffenschaft betrachtet; bie Ethit folgt ibr, wie bas Bleifch ber Geele gehorcht; fie ift fur bie Phyfit bestimmt, wie das Weiße im Gi bem aus bem Cibotter fich erzeugenben Ruchlein zur Nahrung bient "). Dagegen konnte man zwar erinnern, bag Chryfippos fagte, bie Phyfit fei zu keinem anbern Iwecke zu treiben, als nur zur Untersudung bes Buten und bes Bofen ); allein wir finben boch auch fo entschiedene Meußerungen über ben felbftanbis gen und hohen Berth, welchen bie alteften Stoifer ber

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 43; 49; 65; Senec. ep. 89.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII., 136; Chrys. ap. Plut. de Stoic. rep. 9.

<sup>3)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 18.

<sup>4)</sup> Plut. 1, 1,

Phofit beilegten, bag wir biefe Musfage bes Chryfippos nur als einen unvollständigen Ausbruck seiner Ansicht betrachten konnen. Denn bie Phyfit wird die gottlichfte uns ter ben philosophischen Biffenschaften genannt 1), weil fie es mit ber Erkenntnig bes Gottlichen ju thun bat, mahrend bie Ethif nur bas Menfchliche untersucht nach einer gewöhnlichen Unficht ber Alten. Bemerten wir nun, bag ben Stoitern bas Menfcbliche burchaus von bem Gottlis chen abhangt und baf Chryfippos bie Lehre von ben Gots tern als die bochfte Beibe ber Philosophie beschreibt 2), fo lagt es fich wohl taum bezweifeln, bag fie auch in ber Phyfit, fofern fie uns gur Ertenntnig ber gottlichen Dinge verhelfe, die bochfte Rraft ber Philosophie erbliden muß: Erft bie fpatern Stoiter, wie Poseibonios, icheinen ten. ber Ethit ben Borgug vor ber Phyfit gegeben gu haben, einer Richtung folgenb, welche wir schon mehrmals in ber Entwidlung ber griechischen Philosophenschulen gefunden haben und welche in ber That allgemein ift.

Wenn nun hierin die altern Stoiter ber Richtung, welche in ihrer Zeit sich verbreitete, noch nicht nachgeges ben hatten, so finden wir sie dagegen schon auf das Bestimmteste in einer andern Richtung, welche mit dem Aris

<sup>1)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 23. Es ist ein Rachhall ber alten stoischen Lehre und gewiß nicht aus seinem Sinne genommen, wenn Seneca die Physik preist. Nat. quaest. prack. Quantum inter philosophiam interest — et cacteras artes, tantum interesse existimo in ipsa philosophia inter illam partem, quae ad homines, et hanc, quae ad deos spectat. — — Tantum inter duas interest, quantum inter deum et hominem.

<sup>2)</sup> Plut, Ì. I.

floteles fich zu verbreiten begonnen batte. Geben wir nemlich in bie Untereintheilungen ber Logit, Phyfit und Sthit ein, fo zeigt fich, bag fie ber Philosophie mancherlei Untersuchungen zufügten, welche nur in eine lodere Berbindung mit ihr gebracht werben konnten. Am meis ften erfeben wir bies aus ihrer Logit. Diefe Biffenfchaft, auf der einen Seite bes wichtigsten Theils ihrer Lehren beraubt, follte nun auf ber anbern Seite, wenigftens was ben Umfang ber Lehren betrifft, einen reichlichen Erfat anberswoher erhalten. Schon Ariftoteles, inbem er bie Dialektik und bie Untersuchung über die sophistischen Schlusse in bie Logit jog, hatte jum Theil ben Unftof bierzu gegeben. Ihm folgten bie Stoifer, und besonbers ber lettern Scheinen fie einen großen Fleiß jugewenbet ju haben. mentlich wird bem Chrofippos Schulb gegeben, bag a nicht weniger als bie Degarifer mit Trugschluffen fich befchaftigt habe '), welches auch bie große Babl feiner Bader über einzelne Arten ber Trugschluffe beweift "). Sine andere Erweiterung ber logischen Lehren führten bie gram: matischen Untersuchungen berbei. Dies muß als eine naturliche Folge bavon angeseben werben, bag Platon und Ariftoteles bie Entwidlung ber Logit an ber Ber: gleichung ber Formen ber Sprache mit ben Formen bes Dentens eingeleitet hatten. Diefe Untersuchungen wur: ben aber von ben Stoitern viel weiter ausgebreitet, als bas Bedürfnig ber Logit ju fuhren fcbien. Es ift betannt, bag bie Stoiter bie Begrunder ber fpatern Gram-

<sup>1)</sup> Plut. de Stoic. rep. 10.

<sup>2)</sup> Die zahlreichen Unführungen f. bei Baguet &. LVI - LXXIL

matik find, so wie bieselbe burch Wermittlung ber Lateiner auf uns vererbt worden ift. Sie baben faft alle grams matifchen Runftworter gur Bezeichnung ber Rebetheile unb ibrer Abanderungen erfunden, und bas Deifte bierbon mochte auf ben Chrofippos gurudgeführt werben konnen, welcher überbies auch weitlauftige Untersuchungen über bie Abstammung ber Borter und ihre urfprungliche Bebeutung anftellte '). Wenn nun hierin die frubern Gofratis ter icon vorbereitet hatten, fo ift es bagegen ben Stoikern eigen, bag fie auch bie Rhetorik mit in bie Logik 300 gen, welches fie ihrer naben Bermanbtichaft mit ber Grams matit verbanten mochte. Ariftoteles batte zwar auch icon Die Rhetorit an Die Dialettit angeschloffen, aber boch febr wohl eingesehen, bag ihre Form nicht ohne ihren Inhalt behandelt werden tonne, und beswegen fie eben fo febr auch von ber Ethit abhangig gemacht, und wenn auch Platon fie auf die Dialettit gurudführen wollte, fo ift es boch flar, bag er bierbei bie Dialettit in ihrem weitern Sinne nahm. Die Stoifer bagegen behandelten fie als einen Saupttheil ber Logit, indem fie biefelbe nach einem febr außerlichen Grunde in Dialeftit und Rhetorit abtheil: ten 2). In biefer Eintheilung erhielten auch bie Poetit

<sup>1)</sup> Es gehören hierher seine Schriften negl var neue newsear, negl lessar, negl rar starzelar rou loyau nal rar leyoudrar, negl räg surräseug rar leyausvar und andere. Diog.
L. VII, 192; 193. Seine Schrift negl rar srupologicar wird
sehr häusig angesührt. S. Baguet §. XCVI. Bergl. auch Herm.
Schmidt doctrinas temporum verbi grassi et latini expositio
historica. Viteberg. 1836. p. 11 sqq.

<sup>2)</sup> Cic. de fin. II, 6; Senec. ep. 89; Diog. L. VII, 42;

und felbft die Dufff ihre Stelle mitten unter ben grammatischen Untersuchungen '). Dag bierin überhaupt bie Stoiter ben Begriff ber Philosophie nicht eben ftreng fefthielten, mochte nun wohl auch von folden anerkannt werben, welchen bies nicht ichon baraus erhellen follte, baß Die Stoiter in ber Logit einen Theil ber Philosophie fetten, welcher um bie Grunbe ber Dinge fich nicht fummert. Aber auch in ben übrigen Theilen ber Philosophie fcheint eine abnliche Bermischung bes Philosophischen mit einer von außen ber fich einmischenben Gelehrsamkeit fatt gefunden gu haben. Um wenigsten vielleicht in ber Physit, in welcher es ben Stoifern an jener reichen Erfahrung ber altern Peripatetiter fehlte; benn auf biefe geschichtlichen Renntniffe fcheinen fie mit einer abnlichen, wenn auch nicht fo grellen Beringschatzung geblickt ju baben, wie wir fie beim Epituros gefunden haben "). Auch gehörten folche Renntniffe nicht nothwendig zu ben Beftandtheilen ber Schulbilbung, auf welche ber unterrichtete Grieche biefer Beit Anspruch ju machen hatte. Es richteten aber bie

<sup>47.</sup> Dies liegt auch ber Eintheilung bes Kleanthes zum Grunde. Ib. 41. Petersen philosophiae Chrysippene fundamenta p. 25 wil, baß Chrysippos bie Rhetorit nicht als einen besondern Abeit der Philosophie behandelt habe, ober gar baß sie ihm mit der Untersuchung über die Kriterien eins gewesen seiz beides kann ich nicht billigen. Nach Diog. L. VII, 55 verglichen mit 49 scheint es, als wenn die Stoiler auch die Lehre vom Kriterion der Bahrheit noch von der Dialektik sonderten.

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 44; 60.

So Chrysippos ap. Plut. de Stoic. rep. 29. περλ τῶτ ἐμπειρίας καλ ἐστορίας δεομένων διακελευσάμενος τὴν ἡσυχίαν ἔχειν κτλ.

Stoiter in biefem Theile ber Philosophie ihre Mugen vornehmlich auf bas Bochfte, auf bas Gottliche, und in biefer Richtung finben wir benn auch, bag fie mancherlei Ungehöriges ber Philosophie beimischten, fehr in bas Einzelne ber mythologischen Untersuchungen und über bie mancherlei Buthaten bes beibnifchen Aberglaubens eingehenb. Ethif endlich bereicherten bie Stoifer hauptfachlich burch Die Unterfuchung über bas Schickliche und über bie Pflichten, und wenn fie bierin auch einen Puntt aufgefaßt batten, welcher von ben fruberen Philosophen gu febr vernachläffigt worben war, fo führten fle boch benfelben wies ber in einem Uebermaaße aus, welches in ber That keinen rein philosophischen Fortschritt geftattete. Gie icheinen babei mehr auf einen großen Umfang nuglicher ober rathlis der Borfdriften und Ermahnungen es abgefeben zu haben, als auf eine wiffenfchaftliche Erforschung und Gintheilung bes fittlichen Lebens, indem fie allerlei gegebene Berhalt: niffe berudfichtigten, ohne ju fragen, welchen fittlichen ober unfittlichen Grund biefe Berhaltniffe hatten. Daber Die überallhin fich verlaufenben Fragen, mas ber Beife thun werde ober nicht; baber bie mancherlei bis in bas Rleinlichste ausgebehnten Ermahnungen, von welchen Aris ftort fagte, bag fie ben Ammen und Pabagogen mehr ziemten, ale ben Philosophen. Genug wir feben, bag bie Rich= tung, welche icon Ariftoteles ber Philosophie gegeben hatte, bei ben Stoitern noch in einem verftartteren Maagfabe hervortrat; fie mischten Bieles aus ben Schulwiffenschaften ein, ohne baß fie bemfelben eine philosophische Bebeutung ju geben gewußt batten; mabrend bie Daffe noch größer wurde, wurde ber philosophische Geift, fie im

philosophischen Gesichtspunkte zur Einheit zusammenzusefen, geringer und nur das Bedürfniß, der Jugend eine angemessene allgemeine Bildung zu geben, welches die Phis losophenschulen der jetzigen Beit zu befriedigen hatten, hich die zum Theil nur roh aufgehäufte Masse der Unterrichtsgegenstände zusammen.

Eine Berudfichtigung biefes Beburfniffes finben wir auch in ben Bestimmungen ber Stoiter über die Berbaltnife ber brei Theile ber Philosophie ju einander. Worn Benen und vom Chryfippos wirb uns zwar gefagt, baß fie bie alte Ordnung biefer Theile in ben frubern Gofratifcen Schulen beibehalten hatten '); aber es ift nicht ju verfce nen, bag über biefen Punft icon ein Schwanten in ben Meinungen ber Stoiter fich vorbereitete. Die fpaten Stoifer veranberten offenbar biefe Drbnung und ber Gine wollte von ber Ethit anfangen, ber Anbere bie Sthit in , bie zweite Stelle fegen, noch Spatere machten fogar bie Phyfit zum ersten Theile ber Philosophie, ja es fceint, als wenn fcon Rleanthes bie Ethit zwifden bie Logit und bie Phyfit eingeschoben hatte 2). Baren boch fogar einige Stoifer ber Meinung, bag biefe Biffenfcaften nicht as besondere Theile der Philosophie behandelt werden foffen, fonbern in ber Mittheilung ber Philosophie unter einanter gemifcht werben burften 3). Benn wir nun auch gian: ben, bag bie altere floische Lehre ihrem Charafter nach einer

Diog. L. VII, 40.

<sup>2)</sup> Ib. 41.

 <sup>3)</sup> Ib. 40. καὶ οὐθὲν μέρος τοῦ ἐτέρου προκεκρίσθει (f. ἀποκεκρίσθαι), καθά τινες αὐτῶν φασίν, ἀλλὰ μεμέχθει κὐτά\* καὶ τὴν παράδοσιν μικτὴν ἐποίουν.

folden Berfetjung ober Bermifchung ber Saupttheile ber Philosophie nicht gunftig war, so scheint es boch, als wenn felbft Chryfippos in ber Mittheilung ber Philosophie eben nicht eine fo ftrenge Ordnung forderte, wie fie von ber miffenschaftlichen Genauigfeit verlangt werben mochte. Denn es wird ihm vorgeworfen, bag er balb gelehrt habe, man tonne teine Ginficht in bas Gittliche gewinnen, wenn mare babei nicht ausgehe von ber Phyfit und von ber gottlichen Ratur, balb aber wieber ber Deinung gewesen fei, mart folle ber Jugenb nach ber Logit bie Ethit vortragen und mit ber Phyfit und ber Lehre von ben Gottern als ber hochften und ichwerften Aufgabe ber Philosophie ichliegen 1). Wenn nun auch biefer Borwurf baburch abgelehret werben fann, bag man zwischen ber ftrengen Begrunbung ber Philosophie, welche nur in ber erften Orbnung möglich fei, und zwischen ber Ordnung ber Lehre unterfcheibet, welche bei ber erften Ginweihung ber Jugend in bie philosophifchen Untersuchungen beobachtet werben burfe 2), fo geht boch baraus hervor, bag Chrofippos einen leichtern Weg gur Philosophie fuchte, ale ben ber ftrengen Folge in ber Lehre, und es ift nicht unwahrscheinlich, bag er bierzu eben burch bas Bestreben verführt wurde, bie Phis losophie als eine allgemeine Bilbung unter ber Jugend, werner auch nur oberflächlich zu verbreiten. Wir finden Leinen andern Ausweg und bas Berfahren bes Chryfippos

<sup>1)</sup> Plut, de Stoic, rep. 9; cf. Sext. Emp. adv. math. 711, 23.

<sup>2)</sup> Diesen Ausweg nimmt Alebemann a. a. D. S. 14 s. und tach ihm Andere.

in bieser Beziehung mag nur baraus entschuldigt werben, baß die gegenwärtigen Zeitumstände es rathsam machten, beim Unterrichte weniger streng zu versahren und hauptssächlich bahin zu streben, dem um sich greisenden Verfalle der Sitten und der verführerischen Faßlichkeit der Epikurisschen und ähnlicher Lehren eine Ermahnung zur Tugend entgegenzusehen, welche nur aus der Mitte des sittlichen Vewußtseins geschöpft um gesaßt zu werden weniger wissenschaftliche Anstrengung verlangte.

Ueber bie Methobe ber Stoifer tonnen wir nicht viel fagen, ba wir teine Schriften ber altern Stoiter befigen, welche hieruber gur Anschaulichkeit zu kommen uns verftatteten. Aus ben gum Theil febr verworrenen Anführungen ber Spatern icheint uns hervorzugeben, bag fie bie Platonische Methobe ber Eintheilungen mit bem Ariftotelischen Schlufverfahren zu vereinigen fuchten. Das Lettere jeboch war wohl in allen ihren einzelnen Aussuhrungen bas Borherrschende, wie wir aus ihrer Logit und aus vielen forgfam ausgebildeten Schlugweisen ber Stoiter feben. wird uns gefagt, bag Benon im Begenfage gegen bie reb: nerische Weise ber Spatern furz und gedrangt in feinen Schluffen gewefen fei '). Davon wich aber icon bebeutend die Art bes Chryfippos ab, wenn biefer etwa nach ber Beife bes Ariftoteles ober ber fpatern Atabemie für und gegen einen Sat bin und ber ftritt, um burch forge faltige Abwagung ber Grunbe, welche in ber Natur ber Cache lagen, bie Bahrheit gu finben 2), und noch mehr,

<sup>1)</sup> Cic, de nat. D. II, 7.

<sup>2)</sup> Seine Schriften fur und gegen bie naturliche Borftellungs.

wenn er mancherlei außerliche Beugniffe aus Dichtern, Etymologie und bergleichen fur feine Lebre gufammenbaufte. Wenn nun hierin ichon eine Willfur in ber Darftellung fich einmischte, Die burch tein funftlerisches Bestreben entschuldigt wird, so scheint eine abnliche Willfur auch in ben Gintheilungen ber Stoiter geberricht gu haben. Ueber biefe ftellten bie Stoifer eine Theorie auf, welche mehrere Arten ber Gintheilungen juließ, ohne fich um bie richtige und einzig miffenschaftliche Gintheilung zu fummern \*), und baber mag es benn auch tommen, bag wir fo febr ver-Schiebenartige Gintheilungen ber Stoiter angegeben finben. Das Meifte, mas uns hieruber angegeben worben ift, betrifft bie größern Abschnitte ber Logit, ber Physit und ber Ethil. Golde Abichnitte gu haufen mußten Die Stoifer wohl aufgeforbert werben, weil fie in bie philosophischen Uns tersuchungen frembartige Bestandtheile einmischten, welche einen vollen und gangen Erguß bes philosophischen Gebantens verbinderten und fo ber Ratur ber Sache nach einzelne abgesonberte Capitel zu machen anriethen. Dabei war es benn freilich unmöglich, eine ftreng wiffenschaftliche Eintheilung aus ber Natur ber Sache beraus zu gewinnen, fonbern bie einzelnen Abschnitte wurden nur neben einanber geftellt, um wenigstens eine außere Orbnung ju haben. Die naturliche Folge war, bag man über bie Gintheilung felbft fcmantte und ber Eine biefe, ber Unbere jene raths fam fand. Wir werben uns naturlich in der Darftellung ber ftoischen Philosophie an diese Eintheilungen wenig teh-

welfe haben wir ichen ermahnt; f. Bagnet & LXX; Plut, de Stoic, rep. 10.

<sup>\*)</sup> Diog. L. VII, 61.

ren, ba es uns barauf ankommt, mit Ausscheibung alles Frembartigen nur bie Philosophie ber Stoiter fennen ju lernen, ba auch die einzelnen Gintheilungen in folder Ba wirrung uns überliefert worben finb, bag man wohl bein beften Rathen baraus feine Ordnung gewinnen mochte"). Rur so viel ermabnen wir baber noch über biefen Punt, daß aus ben mehrmals erneuerten Berfuchen, balb buch biefe, balb burch eine anbere Eintheilung eine beffert Dib nung zu erhalten, allerbings bas Weftreben hervorleucht, fo viel als moglich bem lodern Gebaube ihres Spfims Bufammenhang und Feftigfeit ju geben. Daffelbe beweife und auch bie verschiebenen, oft nicht febr bebeutenben Im berungen, welche fie mit Begriffserflarungen und Formein vornahmen, um ihren Schlaffen großere Sicherheit gu ge ben. Auch von biefen Dingen werben wir nur wenig p erwähnen haben; benn es ift offenbar, bag baburch um bie außere Geftalt ber Lehre fich veranberte und nicht Anberes im Allgemeinen baraus bervorleuchtet, als be hoffnung ber Beit, ben allmalig verschwinbenben Gaf bes freien Dentens burch bas Mittel eines gelehrterwik fich fortpflanzenben Wortes gu bannen.

<sup>\*)</sup> Bergl, die Eintheilungen beim Diog. L. VII, 41 f.; 81: 132 f. Peterfen in seiner oben angeführten Schrift hat fich wite Druhe gegeben, die Eintheilungen der Stoiker auseinanderzusten; das Resultat aber gewährt sehr wenig, Ueberzeugung.

## Drittes Capitel.

## Die Logit ber altern Stoiter.

Aus unsern frühern Bemerkungen über das, was die Stoiker zur Logit rechneten, muß es uns klar fein, daß wir nur einen kleinen Theil davon zu betrachten haben werden. Es sind dies hauptsächlich zwei Abschnitte, von welchen der eine über die Kennzeichen und über die Erstenntniß der Wahrheit, der andere über die Kategorien handelt; mit beiden Abschnitten aber verknüpft sich Manches, was nach unsern Begriffen zur allgemeinen Grammatik gezogen werden würde.

Die Lehre über die Quellen unserer Erkenntniß hatte vom Aristoteles ab einen Sang genommen, in welchem wir die Epikureer und die Stoiker von der einen, die Skeptiker aber und die neuern Akademiker von der andern Seite als die lehten Endpunkte zu betrachten haben. Seigen den Platon hatte Aristoteles das Anschauliche in unserem Denken festgehalten und zu zeigen gestredt, wie von der sinnlichen Empsindung aus, als dem uns Bekanntern, die Wissenschaft gewonnen werden musse, ohne daß er doch geleugnet hatte, daß die Bollendung unseres Denkens, der vernünstige Sedanke, von den Bewegungen unserer Seele, welche durch die Empsindung dewirkt werden, unsterschieden werden musse. Die Stoiker dagegen suchten, auf eine ähnliche Weise wie Epikuros, und einer Richtung solgend, deren Spuren wir schon bei den Platonikern und Aris

stotelikern gefunden haben, immer mehr das vernünstige Denken ber sinnlichen Empfindung zu nahern und nur als eine Wirkung dieser zu begreifen. Sie trasen hierbei natürzlich auf Schwierigkeiten und aus den Mitteln, welche sie zur Vermeidung solcher Schwierigkeiten für nothig fanden, seite sich die ganze Lehre zusammen, welche man von den Kennzeichen der Wahrheit zu nennen pflegte.

Mun ift es merkwurbig und fur bie Kenntnig ber Beit, von welcher wir hanbeln, ein entscheibenbes Beichen, bag nicht nur Epituros und feine Schule, beren Leichtfinn in wiffenschaftlichen Untersuchungen wir Bieles nachseben mitffen , fonbern bag auch bie Stoiter, welche mit Einf und Fleiß forschten, wenig ober gar feine Unftrengung machten, bie Lehre bes Platon von ber Biebererinnerung an bie Ibeen und bes Ariftoteles von bem thatigen Berftande gu widerlegen, um ihrer eigenen Lehre Bahn gu me-Jene Lehren ichienen ichon von ber Beit wiberlegt zu fein; fie mochten als unbegrundete Annahmen betrachtet werben, welche nur noch in ber geschichtlichen Erinnerung Dit biefer Sorglofigfeit ber Beit ftanb benn auch in ber engften Berbindung ber geringe Untheil, welchen man an ber Frage nahm, wie ein Gebante feinen Segenftand mahrhaft erschopfen tonne. Es fcheint, als batte man mit ben 3weifeln hieruber baburch fich abfinden wollen, bag man nur eine gewiffe Aehnlichkeit bes Dem tens mit bem Gegenftanbe, eine Abbildung bes Gegenftanbes in ber Seele, über beren Art man leicht himnegschlüpfte, in Anspruch nahm. Je mehr nun auf folche Beise bas Gegenständliche bes Dentens außer bem Gefichtereise fiel, um fo mehr mußte fich bie gange AufWesen der Dinge aussprechen wollten, auf die Untersluchung der Berschiedenheiten in der Vorstellungsweise der Menschen richten, und in dieser Beziehung war es nothig gegen die Steptiter zu zeigen, wie wir im Stande waren, die richtige Vorstellung von der falschen zu unsterscheiden, ohne daß wir doch aus unserer Vorstellung selbst herauszugehen oder eine Uebereinstimmung unserer Vorstellung möchten.

Mus biefen allgemeinen Bemertungen läßt fich leicht abnehmen, welchen Gang bie Untersuchungen ber Stoiter über bas Rennzeichen ber Wahrheit nahmen. Gie gingen aus von bem Borhanbenfein ber Borftellungen in und und fuchten gu zeigen, wie blefe allmalig von bem Ginzelnen aus jum Milgemeinen fich fortbilbeten, alsbann aber auch, inwiefern fie Bahrheit hatten und von ben leeren Bilbern unferer Ginbilbungefraft unterschieben werben fonnten \*). Im Gangen ift biefe Behre einfach und leicht zu überichauen, boch haben bie Stoiter burch mancherlei gelehrte Unterfuchungen und burch mehr forgfame als genaue Unterfcheis bung ihrer Runftausbrude fie weitlauftig ausgesponnen. Unter Borftellung (parraola) scheinen fie Alles verftanben ju haben, mas in ber Seele als Bewußtfein fich vorfindet; benn fie rechneten gur Borftellung nicht nur bas Bewußts fein ber vernünftigen Menfchen, fonbern auch bas ber

<sup>\*)</sup> Diog. L. VII., 42. τὸ μὲν οὖν περί κανόνων καὶ κριτηρίων παραλαμβάνοισι πρὸς τὸ τὴν ἀλήθειαν εὑρεῖν' ἐν αὐτῷ νὰρ τὰς τῶν φαντασιῶν διαφορὰς ἀπευθύνουσι.

Thiere, nicht nur bie finnliche Empfindung, fondern auch ben Gebanten eines Richtfinnlichen, nicht nur bie Borfteb lung, welche uns vorhandene Begenftanbe erregen, fon: bern auch bie Erfcheinung, welche fich und barftellt, als wenn fie von einem Borhanbenen erregt worben ware ). Der Borftellung aber entspricht nothwendig ein Borftell bares (queravror) und fie muß gebacht werben als in Leiben (nadoc) in ber Geele, welches vorausset, bas ein Thatiges fie in ber Seele hervorgebracht bat; biefes Thatige ift ein außerer Gegenftand, welcher vermittelft bee Sinnes eine Empfindung in ber Seele erregt 2). Siermit vertnupft fich bie Anficht, bag bie Seele urfprunglich eine leere Tafel fei, bagu bereitet, bag in ihr etwas aufgefdrie ben werbe; alle unfere Gebanten werben fo verzeichnet in unferer Seele und zwar gunachft burch bie Empfindung; baraus bilbet fich alsbann bei uns bie Erinnerung und aus ber Denge ahnlicher Empfindungen entfleht bie E:

<sup>1)</sup> Ib. 46; 51. elal de rair parruation nal eugenetic el edanel and inaccionen producen. Dagegen scheint zwar der Unterschied zwischen parruation und parruaqua zu sprechen, von net chem später; allein bieser Unterschied bezieht sich eigentlich nur auf die parruation naraulnerund und es ist aus vielen einzelnen Angeben klar, daß der Begriff der parruation von den Stoitern gang allgemein gesaßt wurde und den Begriff des garruaqua mit in sch begriff. So wird das kronnun ein parruaqua genannt, Diog. L. VII, 61; Plut. de pl. ph. IV, 11, ist aber nach dem Obigen das auch eine parruation.

<sup>2)</sup> Plut. de pl. ph. IV, 12. Rach bem Chepfepot. φωντασία μέν οὐν ἐσεὶ πάθος ἐν τῆ ψυχῆ γινόμενων, ἐνθεικνύμενον ἐν αὐτῷ καὶ τὸ πεποιηκός. — — φανταστὸν ὅξ τὸ πεισῶν τὴν φαντασίαν, οἰον τὸ λευκὸν καὶ τὸ ψυχρόν καὶ πῶν, ὁ το ἄν δύνηται κινεῖν τὴν ψυχήν, τοῦτ' ἔσει φανταστών.

fahrung ). Diefen Wog jur Erklarung bes Dentens hatte fcon Ariftoteles gewiesen. Die Stoifer aber gingen einen bebeutenben Schritt weiter; fie wollten nicht nur bie Erfahrung, fonbern auch bie Wiffenschaft, nicht nur bie Ertenntnig ber Erfcheinung, fonbern auch ber vernünftigen Begriffe aus ber Empfindung und ber finnlichen Borftels lung ableiten. Dies feben wir aus vielen Bestimmungen ihrer Lehre, von welchen freilich teine eine vollftanbige Anstunft giebt, welche aber boch alle auf benfelben Puntt hinauslaufend über ben Charafter ihrer Lehre feinen 3weis fel übrig laffen. Auf zwei Punkte hat man in ber Unterfuchung hieruber befonbers fein Augenmert gu richten. Der eine betrifft ihren Begriff ber Biffenschaft, ber anbere bas, mas fie als ben Gegenstanb ber vernünftigen Ertenntniß fetten. Beibe Puntte verlangen eine genauere Betrachtung.

Ueber ihren Begriff ber Wiffenschaft finden wir mehrere Erklarungen angegeben, welche mehr ober weniger vollfrandig im Besentlichen boch auf baffelbe hinauslaufen \*).

<sup>1)</sup> Ib. c. 11. οἱ Στωικοί φασιν δταν γεννηθή ὁ ἄνθρωστος, ἔχει τὸ ἡγεμονικὸν μέρος τῆς ψυχῆς, ὥσπερ χαρτίον 
ἔνεργον εἰς ἐπογραφήν εἰς τοῦτο μίαν ἐκάστην τῶν ἐννοιῶν 
ἐναπογράφεθθαι, πρῶτος ἀὲ ὁ τῆς ἀπογραφῆς τρόπος ὁ ἀιὰ 
τῶν αἰσθήσεων, πὶσθανόμενοι γάρ τινος οἶον λευκοῦ ἀπελΘόντος αὐτοῦ μνήμην ἔχουσιν, ὕταν ἀὲ ὁμοειἀεῖς ποὶλαὶ μνῆμετε γένωνται, τότε φασὶν ἔχειν ἐμπειρίαν.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. Π. p. 128. είναι δὲ τὴν ἐπιστήμην κατάλητένεν ἀσφαλή καὶ ἀμετάπτωτον ὑπὸ λόγου ἐτέραν δὲ ἐπιστήμε την σύστημα ἐξ ἐπιστημῶν τοιούτων, οἶον ἡ τῶν κατὰ μέρος
λογικὴ ἐν τῷ σπουδαίῳ ὑπάρχουσα ἄλλην δὲ σύστημα ἔξ ἐπιενε σμῶν τεχνικῶν ἐξ αὐτοῦ ἔχον τὸ βέβαιον, ὡς ἔχουσιν αἰ ἀρι-

Sie nahmen biefen Begriff balb in weiterem, balb ir enge rem Sinne; in weiterem Sinne bezeichnet er ihnen eine fefte Beberzeugung, welche burch feinen Grund (koyog) umgeworfen werben tann, im engern Ginne aber ein Geftem folder lieberzeugungen. Fragen wir, woburd bie feft wissenschaftliche Ueberzeugung gewonnen werbe, so finden wir einen Fingerzeig für bie Untersuchung in bem Bufate, welchen einige Erklarungen baben, bas bie Wiffenfchaft in bem Befige ber Borftellungen beftehe. Es fcheint biereit ju folgen, bag ber wiffenschaftliche Gebaute von ber Ber ftellung bem Inhalte nach nicht verschieben fei und um baburch über bie Borftellung fich erbebe, bag er mit Gi cherheit fie befigt. Dies erinnert uns an bie Mrt, wie 30 non über die Wiffenschaft bilblich fich erklarte. Die Beftellungen verglich er mit ben ausgestrecten Fingern be Band; bann indem er bie Finger gufammenzog, fagte a, fo komme ber Beifall (ovyxarádeaig), welchen wir ba Borftellungen geben, ju Stanbe; bie fefte Uebergengmy (xanalyque) ferner entfiehe fo, wie wenn man bie fant fest zufammenballe, und enblich brudte er bie großik Ueberzeugung, welche allein die Wiffenschaft burch die Babinbung mehrerer Rebergengungen gemabre, baburch auf daß er mit ber linken Sand bie rechte Fauft fest gufammen brudte \*). In biefer Befchreibung von bem Fortfcrita

ταί άλλην δε ξείν φαντοσιών δεκτικήν δμετάπεωτου όπο ώ γου, ην τινά φασιν έν τόνφ καλ δυνάμει κείσθαι. Diog. L. VII, 47. αθτήν δε τήν επιστήμην φασιν η κατάληψων δοφείς η ξείν έν φαντασιών προςδέξει άμετάπτωτον ύπο λόγου. Ci. Cic. aq. I, 11.

<sup>\*)</sup> Cia, no. II. 47.

aus ber Borftellung zur Biffenschaft wird nun allerdings eine felbftanbige Thatigkeit ber Geele vorausgefeht, welche bm Borftellungen Beifall giebt, fie mit leberzeugung feftbalt und betraftigt. Diefe felbftanbige Thatigteit ber Seele wird auch in ber Erklarung ber Wiffenschaft angebeutet, welche ben festen Befit ber Borftellungen von ber Spannung (rovoc) und Rraft ber Geele ableitet, fo wie benn auch bie Stoiler bie herrschende Rraft ber Geele, bie Bermunft, ale bas gu bezeichnen pflegten, was felbft bie Borftellungen, bie Empfindungen und ben Beifall hervor-Daber waren bie Stoifer feinesweges gebringe \*). neigt, die Erkenntnig und bie Biffenschaft ber Geele nur als eine Birtung ber außern Dinge auf uns angufeben, um fo weniger, je fefter fie baran bielten, bag bie Biffenschaft eine Augend ber Seele sei; allein es erscheint ihnen boch bie theoretische Tugend, fo wie wir bies spater auch von ber prattifchen feben werben, gang von bem phyfifchen Befichtspuntte bem Charafter ihrer Lehre gemäß, b. b. fie bachten fich bas Ertennen ber Seele, fo wie es auch bas Empfinden ift, als einen naturlichen Erfolg ber Bechfelwirfung zwischen ben außern Dingen und ber innern Rraft ber Seele, bei welchem es auf bie Beschaffenheit bes Meu-Bern eben fo ankommt, als auf bie Befchaffenheit bes Innern. Deswegen meinten fie gwar, ber Beifall liege in und und fei unferm Billen unterworfen; gaben aber boch Dabei gu, bag bie finnlichen Ginbrude ihrer Beschaffenheit

<sup>\*)</sup> Plut, de pl. pb. IV, 21. οἱ Στωικοί φασιν εἶναι τῆς τρυχῆς ἀνώτατον μέρος τὸ ἡγεμονικόν, τὸ ποιοῦν τὰς φαντασέας καὶ τὰς συγκαταθέσεις καὶ αἰσθήσεις καὶ ὁρμάς καὶ τοῦτο λογισμὸν καλοῦσιν.

nach bie Gewalt in und haben tonnten, und Beifall abgumothigen "). Deswegen lebrte auch Chrofippos, bas bie Borftellung, welche von einer vorhandenen Gache uns entflebe, ein Leiben in unferer Geele fei, welches gugleich bas Thuende und offenbare, fo wie bas Licht nicht nur fich, fonbern auch bie beleuchteten Begenftanbe uns seige, und an biefe Offenbarung ber vorbanbenen Gegenstanbe burch ben Ginn fchloß er unmittelbar und als einen nothwendigen Erfolg bas Urtheil an, bag folche Begenftanbe vorhanden feien. Wenn wir bas Beige faben, fo fei bies allerdings ein Leiben in unferer Geele; es ergabe fich aber baraus auch jugleich bas Urtheil, bag ein Beifes vorbanben fei, welches unfern Ginn und unfere Geele bewege 1). Es ift hieraus mobi flar, bag bie Stoifer überzeugt we ren, bag wir nicht nur ben Stoff aller unferer wiffen: schaftlichen Erfenntnif burch bie Ginne empfingen, fonbern auch bie Form, in welcher wir bie Erscheinungen

<sup>1)</sup> Cic. ac. I, 11. Sed ad hace, quae visa sunt et quai accepta sensibus, assensionem adjungit (ac. Zeno) animerus, quam esse vult in nobis positam et voluntariam. Visis sen omnibus adjungebat fidem, sed iis solum, quae propriam quandam haberent declarationem earum rerum, quae viderentur. D. II, 12; de fato 18; Sext, Emp. adv. math. VIII, 397 sq.

<sup>2)</sup> Plut. de pl. pb. IV, 12. φαντασία μέν οὖν ἐστὶ πάδος ἐν τῆ ψυχῆ γινόμενον ἐνδεικνύμενον ἐν αὐτῷ καὶ τὰ πεποιηκός οἶον ἔπειδὰν δὶ ὄψεως θεωροῦμεν τὸ λευκόν, ἔσα
πάθος τὸ ἐγγεγενημένον διὰ τῆς ὁράσεως ἐν τῆ ψυχῆ καὶ
τοῦτο τὸ πάθος εἰπεῖν ἔχομεν, ὅτι ὑπόκειται λευκὸν πινοῦν
ἡμας. ὁμοίως καὶ διὰ τῆς ἀφῆς καὶ τῆς ὀσφρήσεως. εἴρψεκ
δὲ φαντασία ἀκὸ τοῦ φωτός καθάπερ γὰρ τὸ φῶς αὐτὸ δείδὲ φαντασία ἀκὸ τοῦ φωτός περιεχόμενα καὶ ἡ φαντασία
δείκνυσιν ἐπυτὴν καὶ τὸ πεποιηκός αὐτήν.

und ihre Gründe benten, aus berfelben Quelle und ftammsten, und daß die Abätigkeit der Seele im Erkennen nur in der größern oder geringern Kraft bestehe, mit welcher wir an den richtigen Vorstellungen sessischen und eine mit der andern zu größerer Ueberzeugung verdinden, während die unrichtigen Vorstellungen bagegen von und ebenfalls bald mit größerer, dalb mit geringerer Kraft verworfen werden könnten.

Aber eben hierin lag nun bie Schwierigfeit fur biefe Ansicht, an geigen, wie wir bie mabre von ber falfchen Borftellung zu unterscheiben vermochten. Dan ging gewohnlich in bem Streite gegen bie Steptifer und bie neuern Afabemiter von ber praftifchen Rothwentigfeit ein Biffen festaubalten aus und von biefer Geite zeigten bie Stoiter grundlich, bag ein Begehren und ein Sanbeln nicht möglich fei, wenn man nicht einer Borftellung über bas, worauf bas Sanbeln gerichtet ift, feinen Beifall gebe, bag aber im Befonbern eine tugenbhafte Festigkeit in ber Sandlungsweise auch nur mit einer festen Uebergeugung von ber Dabrheit verbunden fein fonne \*). Aber Damit war benn freilich nur die Nothwendigkeit bes Wiffens gezeigt, teinesweges aber bie Moglichkeit zu ihm zu gelangen. Und bier liegen eben bie Schwierigkeiten, welche die Stoifer weniger grundlich ju wurdigen wußten, als Platon ober Ariftoteles. Es fonnte ihnen nicht ent: geben, bag nicht alle Borftellungen unfern Beifall gewirmen tonnen; viele Borftellungen icheinen mit ben por-

<sup>\*)</sup> Cie. as. II, 12. Daß biefe Stelle ftoifche Mitter vor Musgen bat, geht aus ihrer haltung bervor.

geftellten Dingen nicht ibereinzuffimmen; und wie follen num biefe von ben mabeen Borftellungen unterfcbieben werben, wenn tein richtenber Berftand über ben Borftels lungen fleht, fonbern alle Ertenntnig von ben Berfellungen ausgeht? In bie Worftellungen felbft mußte man bas Rennzeichen ihrer Babeheit ober Falfchbeit legen, wenn man ban ben Borftellungen bie Ertenntrig ber Babrheit ableiten wollte. Dies scheint bie Unficht ber Stoiter gewefen gu fein, wenn fie meinten, bie wahre ober begreifliche Borfiellung (parsusia naradyarung) of: fenbare nicht nur fich felbft, fonbern auch ihren Begen: ftank; fie fei Unichts nberes als bie Borftellung, welche von einem vorhandenen Gegenstande erregt werbe, ber Art gemaß, wie ber Begenftand ift \*). Dies beißt bem freilich nur auf bas Einleuchtenbe bes finnlichen Ginbruds als auf bas Rennzeichen ber Babrheit fich berufen; aber wenn man von bem finnlichen Ginbrude bie Erkenntnis ber Bahrheit ableiten wollte, fo konnte man in ber That feine andere Auskunft finben. Man muß bei ber Lebre ber Stoiter über bie Entstehung unferer Biffenichaft im mer fich vergegenwärtigen, bag fie nach zwei Seiten ihr

<sup>\*) &</sup>amp; oben Plut. de pl. ph. IV, 12; Diog. L. VII, 46. εξε δὲ φανεσσίας τὴν μὲν καταληπτικήν, τὴν δὲ ἀκατάληκτω. καταληπτικήν μέν, ἢν κοιτήριον εἶναι τῶν πραγμώτων φαί, τὴν γινομένην ἀπό ὑπάρχοντος κατ' αὐτό τὸ ὑπάρχον ἐνακεσφραγισμένην καὶ ἐναπομεμαγμένην ἀκατάληπτον δὲ τὴν μὴ ἀπό ὑπάρχοντος, ἢ ἀπό ὑπάρχοντος μέν, μὰ κατ' αὐτό δὲ τὸ ὑπάρχον τὴν μήτραν ἔχουσαν μηδὲ ἔκτυπον. Ib. 54. Cic. ac. I, 11. Visis non omnibus adjungobat (sc. Zono) fidem, sed iis solum, quae proprism quandam habarent doslarationem carum rerum, quae viderentur.

Auge richteten, theils auf ben außern Reiz, burch ben bie Empfindung in und erregt wirb, theils auf die lebens dige Kraft der Seele, durch welche fie den außern Reiz sich aneignet und in sich festhält, durch welche alsdann auch erst die Empfindung unser wahres Eigenthum wird und mit wissenschaftlicher Sicherheit und verbleibt.

Ift nun von biefer Seite ibre Lehre mangelhaft, fo weiß fie fich noch weniger anbern Schwierigkeiten gu entziehen, welche in ber Frage nach ber Uebereinftims mung ber richtigen Borftellung mit ihrem Gegenstanbe liegen. Denn es tommt nicht nur berauf an, bag bie richtige Borftellung von bem leeren Bilbe ber Ginbilbungs: traft unterfchieben werbe, fanbern es muß auch gezeigt werben, wie bie richtige Borfiellung bas barftellen tonne, mas im Gegenstande ift. Die altern Stoifer suchten fich hieruber gang einfach mit ber Meinung abzusinden, bie Borftellung fei ein Abbrud bes Gegenftanbes in ber Geele, welches Rleanthes besonders auf recht eigentliche Beise fich bachte; indem er bie Borftellung mit ber Art verglich, wie ber Abdrud bes Giegels im Bachfe baffelbe erhaben barftelle, mas im Siegel vertieft eingegraben fei, und zu einer folden Borftellungsweise fcbien bie Anficht ber Stoifer febr gut fich herzugeben, ba fie bas Befen ber Seele in gang korperlicher Weise fich bachte. Allein je mehr Chryfippos mit ben fleptischen Grunben gu thun hatte, um fo weniger tonnte er überfeben, bag boch biefe Meinung mit ben Erscheinungen wicht flimmen wollte. Er bemertte, baß wenn die Borftellung ein folder Abbrud bes außern Gegenftandes in ber Seele fein follte, fo murbe es unmoglich fein, bag von bemfelben in bemfelben mehrere Abbrucke

und mithin mehrere Borstellungen entstånden. Wie weit er diese Bemerkung versolgte, darliber scheinen die Ueber lieserungen uns nicht vollständigen Bericht zu geden; nur so viel sehen wir, daß er sie darans bezog, daß in der Seele zugleich verschiedene Borstellungen sich vorsimben, so wie in der Lust verschiedene Adne. Deswegen aber glaubte er, die richtige Borstellung nur als eine Beränderung der Seele durch den außern Gegenstand ersklaren zu mussen. Dierbei died es denn nun sveisich ganz undestimmt, worin eigentlich die Gleichheit oder die Xehnlichkeit der richtigen Borstellung mit dem Gegenstande bestehen mochte.

Ebenso wenig konnten die Stoiker darüber genügende Rechenschaft geben, daß doch die Beobachtungen von der sinnlichen Empfindung ausgehend so ganz verschieden in Rücksicht auf Senauigkeit und Zuverlässigkeit ausfallen, je nachdem sie von Menschen ohne Bildung oder von solchen angestellt werden, welche sich lange mit einem Segenstande beschäftigt haben. Sie bemerkten nur, worauf schon Speussippos ausmerksam gewesen war, daß man die unkunstlerissichen und bloß physischen von den kunstlerischen, durch

<sup>\*)</sup> Bext. Emp. adv. math. VII, 228 ff. φαντασία οξη ξατί κατ αὐτοὺς τύπωσις ξη ψυχή, περί ής εὐθὺς καὶ διέστησαν. Κλεάνθης μὲν γὰρ ἤκουσε τὴν τύπωσιν κατὰ εἰςοχήν τε καὶ ξξοχήν, ἄσπερ καὶ διὰ τῶν δακτυλίων γινομένην τοῦ πηροῦ τύπωσιν. Χρύσιππος δὲ ἄτοπον ἡγεῖτο τὸ τοιοῦτον κτλ. Ib. 872; VIII, 400; Diog. L. VII, 45; 46; 50. φαντασία δέ θεπι τύπωσις ξη ψυχή τουτέσειν ἀλλοίωσις, ὡς ὁ Χρύσιππος ἐν τῷ δυοδεκάτη περί ψυχής ὑφίσταται. οὸδὲ γὰρ δεκτέον τὴν τῷπωσιν οἰονεὶ τύπον σφραγιστήρος, ἐπεὶ ἀνένδεκτόν ἐσει πολλοὺς τὐπους κατὰ τὸ αὐτὸ περὲ τὸ αὐτὸ γίνωσθαι.

Unterricht und Fleiß gewonnenen Borftellungen und Gebanten unterscheiben muffe; benn anbers werbe bas Bilb vom Runftler gefeben, anbers von bem, welchem bie Runft fremb fei '). In biefen Unterschied mußte fich nun auch wohl ber Berfuch anfchließen, bas zu unterscheiben, mas schon in ber gewöhnlichen Worstellung fich ergiebt, und was erft in weiterer wiffenschaftlicher Musbilbung uns jur Ertenntnif fommt. Das Erftere bezeichneten bie Stoiler mit bem Ramen bes Begriffes (πρόληψις), bas andere bagegen nannten fie ben Gebanten in engerem Ginne "), und ba ber Begriff auf bas Genauefte mit ber begreiflichen Borftellung verbunden ift, auch ber miffenichaftliche Gebante gur Ertenntnig ber Dinge uns führt, fo fonnte man benn mohl fagen, daß wir bie Rennzeichen ber Babrbeit in ber Borftellung ober Empfindung, in bem Begriffe und in bem Gebanten gu fuchen batten "). Der Begriff nemlich ift bem Chryfippos ein naturlicher Gebante bes Milgemeinen ") und eben weil er auf eine natürliche Beife

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 51. nal al µlr (10. partaulas) elus texrinal, al dè atexroi. Allus your deugeltai und texritou
elnèr nal allus und differou. Plut. de pl. ph. IV, 11. tur èrroiur al µlr quuinus ylrorius nată tode elequérous teónous
nal àrenitexrátus al d' ada di auethous didaunallus nal
ênipelelas. autai µlr our èrroius nalourai piorai, êntirai
dè nal noolapeis. So auch in der Ethaung der Wiffenfchaft.
Stob. ecl. II. p. 128. oursqua et inigenpuir texrinar.

<sup>2)</sup> Plut. 1. 1.

<sup>3)</sup> Diog. L. VII, 54. ὁ δὲ Χρύσιππος — πριτήριά φησεν είναι αἴσθησεν καὶ πρόληψεν. Βαίδ. ε. τ. πρόληψες. ὁ δὲ Χρύσιππος ἐν τῷ εβ΄ τῶν φυσικῶν λόγων τρία φησὲν είναι κριτήρια, αἴσθησεν, γνῶσεν καὶ πρόληψεν.

<sup>4)</sup> Diog. L. l, l. ἔστι δ' ἡ πρόληψις ἔννοια φυσική τῶν καθόλου.

an bie Empfindung fich anschließt, gebort er felbft mit ju ber begreiflichen Borftellung; er foll nichts Anberes bezeichnen, als ein naturliches Ergebniß ber Empfindung in ber Seele. Dierbei muffen wir benn auch bemerten, bag bie Stoiter ben Begriff ber Empfindung und ber begreiflichen Borftellung viel weiter nahmen, als Platon und Ariftotes les, gezwungen burch' ihr Streben, Alles auf Die finnliche Empfindung und bie aus ihr erzeugte Borftellung in unfern Ertenntniffen gurudguführen. Rach ihnen werben nicht nur bie besondern finnlichen Erscheinungen und bie einzelnen Dinge empfunden, fonbern auch bie allgemeinen Arten ober Formen ber Dinge, ja felbft bas Gute und bas Bofe nach nathrlich uns eingepflanzten Begriffen '). Es ift bieraus mohl flar, bag ber Berftanb, welchen Chrpfippos bie Quelle ber Wernunft ober ber Rebe nannte, und bag bie Bernunft, welche ben Unterschied zwischen Menfchen und Thieren bilben foll, von ihnen in nichts Anderem gesucht werben konnte, als in ber Art, wie ber Menfch in und mit ben Empfinbungen vermittelft bes Gebachtniffes und ber Biebererinnerung auch bas Allgemeine und bas Gute und Bofe auffaßt "). Bon einer folden naturlichen, tunf:

<sup>1)</sup> Plut. de Stoic. rep. 17. τον περί άγαθων καὶ κακών λόγον, δε αὐτὸς εἰςάγει (so. Χρύσκπος) καὶ δοπμάζει, συμφωνότατον εἰναί φησι τῷ βίφ καὶ μάλιστα τῶν ἐμφύτων ἔπτεσθαι προλήψεων. Ib. 19. οὐ γὰρ μόνον τὰ (vulg. ὅντα) πάθη ἐστὶν αἰσθητὰ σὐν τοῖς εἰδεσιν, οἰον λύπη καὶ φόρος καὶ τὰ παραπλήσια, ἀλλά καὶ κλοπῆς καὶ μοιχείας καὶ τῶν ὁμοίων ἐστὶν αἰσθέσθαι καὶ γὰρ ὅλον ἀφροσύνης καὶ δειλίας καὶ ἄλλων οὐκ ὀλίγων κακιῶν κελ. Dìog. L. VII, 53. φυσπαῶς δὲ νοεῖται, δίκαιὸν τι (f. τε) καὶ ἐγαθόν.

<sup>2)</sup> Plut. de plac. ph. VI, 11. o de loyes, and an mees-

lofen Erfenntniß ber Wahrheit wird nun aber bie funfilis dere Ausbildung unferes Dentens unterfchieben werben muffen, welche gu einem Sufteme ber naturlichen Erfenntniffe führt, wiewohl auch biefe von jener burchaus abbangig ift, weswegen die Stoifer nach nichts mehr ftrebten, als barguthun, bag ibre Lehre mit ber natftrlichen und gewohnlichen Borftellungsweise übereinftimme. Gie machten baber einen Berfuch zu zeigen, bag alle Begriffe, welche nicht unmittelbar burch ben finnlichen Ginbrud uns entfteben, boch nur burch eine Unnvandlung ber finnlichen Borftellungen von uns gebilbet wurben. Denn, wie fie fich ausbruckten, Alles werbe von uns gebacht entweber baburch, baff, wir barauf ftoffen, ober baburch, baff wir, von Borftellungen, auf welche wir geftoffen finb, ausgebenb, gu andern Borftellungen übergeben. Und fie gaben mehrere Arten eines folden Uebergebens an, entweber burch Aehnlichfeit, ober burch Analogie, burch Umftellung ober Bufammenfetung, burch Gegenfat ober burch Beraubung \*).

αγορευόμεθα λογικοί, έκ των προλήψεων συμπληρούσθαι λέγεται κατά την πρώτην (δευτέραν?) έβδομάδα.

<sup>\*)</sup> Richt ohne Berwirung, aber boch am vollständigsten und der beste Grund der Ueberlieserung ist die Stelle Diog. L. VII, 52 f. των γάρ νοουμένων τὰ μέν κατὰ περίπτωσιν ἐνοήθη, τὰ δὲ καθ ὁμοιότητα, τὰ δὲ καθ ἀναλογίων, τὰ δὲ κατὰ μετάθεσιν, τὰ δὲ κατὰ μετάθεσιν, τὰ δὲ κατὰ μετάβασίν τινα, ὡς τὰ λεκτὰ καὶ ὁ τόπος, — καὶ κατὰ στέρησιν, οἶον ἄχειρ. Cia. de sin. III, 10; cf. Sext. Emp. adv. math. III, 40. καθόλου δὲ πῶν τὸ νοούμενον κατὰ δύο τοὺς πρώτους ἐπινοεῖται τρόπους ἡ γὰρ κατὰ περίπτωσιν ἔναργῆ ἢ κατὰ τὴν ἀπὸ τῶν ἐναργῶν μετάβασιν καὶ ταύτην τρισσήν. ἢ γὰρ ὁμοιωτικῶς ἢ ἐπισυνθετικῶς ἢ ἀναλογιστικῶς. Ib. IX, 898.

Offenbar wird burch diese Versahrungsweisen ein imstemäßiges, ein wissenschaftliches Fortschreiten zur Ausbildung der Begriffe ausgedrückt, ohne daß doch durch dasselbe aw dere Begriffe gebildet werden sollen, als die, welche sich schon in der natürlichen oder gewöhnlichen Vorstellung ohne weitere Aunst ausbilden. Dadurch sollte aber erklätt werden, wie wir von den Empsindungen des Besonden durch die Erinnerung und Verknüpfung der Vorstellungen zur Erfahrung und zur Erkenntniß eines Allgemeinen ge langen könnten ).

Da bie Stoiler nach bem Ruster des Aristoteles duch den Schluß (Lóyoc) die Wissenschaft zu Stande zu bringen dachten ), so mußte es ihnen natürlich von Wichtigkit sein, zu zeigen, wie das Allgemeine erkannt wird, auf welchem der Schluß beruht. Wenn sie nun dies auf die vorder beschriebene Weise sich geleistet zu haben schienen, sow gab sich ihnen noch eine ähnliche Schwierigkeit, wie dem Aristoteles, nemlich auch die Wahrheit der Wissenschaft darzuthun, welche vom Allgemeinen handelt. Nach du Richtung, welche die griechische Philosophie eingeschlagen hatte und welche auch in der stoischen Lehre sehr merkich ist, immer mehr nur das Anschauliche sur Wahrheit phalten, können wir uns nicht wundern, daß die Stoikr auf der Seite des Aristoteles gegen den Platon standen wir das Allgemeine als ein sur sieh Bestehendes nicht gelten das Allgemeine als ein sur sieh Bestehendes nicht gelten

<sup>1)</sup> Plut. do pl. ph. IV, 11. αλαθανόμενοι γάρ τινος οἰν λευκοῦ ἀπελθόντος αὐτοῦ μνήμην ἔχουσι, διαν δὲ ὁμοειδες πολλαὶ μνῆμαι γένωνται, τότε φασὶν ἔχειν ἐμπειρίαν ἐμπειρία γεία γάρ ἐστι τὸ τῶν ὁμοειδῶν πληθος.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 83.

laffen wollten 1). Aber fie gingen noch bei weitem weiter als Aristoteles; fie meinten nicht nur, bie allgemeinen Begriffe feien weber gang mabr, noch gang falich, benn fie brudten nicht bie Gigenthumlichkeit ber einzelnen Dinge aus, welche allein Wahrheit hatten ), fie bezeichneten nicht irgend ein Etwas "); fonbern fie behaupteten fogar, bie Ibeen feien nur in unfern Gebanten '), mabrent boch Ariftoteles noch ihre Bahrheit theils in bem Berftanbe Gottes, theils in ber gebilbeten Materie gugegeben hatte. Und bies verwerfende Urtheil über bie allgemeinen Begriffe mußte um fo mehr auf bie Biffenschaft ber Stoifer gurudfallen, als fie bas Allgemeine gang mit bem vom Ber-Ranbe Gebenkbaren gleich festen ). Es fcbien biernach in ber That ber Wiffenschaft ber Stoiter nicht viel Babres übrig zu bleiben. Demungeachtet ftritten fie auf bas Startfte gegen alle bie Lehren, welche bie Wiffenschaft au-

<sup>1)</sup> Stob. ecl. I. p. 832.

<sup>&#</sup>x27;2) Sext. Emp. adv. math. VII, 246. ούτε δὲ ἀληθείς ούτε ψευδείς εἰοὶν αὶ γενικαί (so. φαντασίαι). ὧν γὰς τὰ εἰδη, τοῖα ἡ τοῖα, τούτων τὰ γένη ούτε τοῖα οὐτε τοῖα. Die Art im tis gentlichen Sinn ift nemlich ben Stoitern bas Individuum. Diog. L. VII, 61. εἰδικώτατον δέ ἐστιν, δ εἰδος δν εἰδος οὐκ ἔχει, οἶον Σωκράτης.

<sup>8)</sup> Simpl. in cat. fol. 26 b. ed. Bas. οὐπνα τὰ κοινά.——

ο γὰρ ἄνθρωπος οὖτις ἐστίν.

<sup>4)</sup> Plut. de pl. ph. I, 10. οἱ ἀπὸ Ζήνωνος Στωικοὶ ἐννοήματα ήμετερα τὰς ἰδεας ἐφασαν.

<sup>5)</sup> Daran führt die oben erdrierte Lehre vom νόημα ober έννόημα. S. auch Diog. VII, 61; Jounn. Damasc. parall, sacra îm append. Stob. sermon. p. 492 od. Gaist. Χρύσιππος τό μέν γενικόν ήδὺ νοητόν τὸ δὲ εἰδικὸν καὶ προςκίπτον ήδη (f. ήδί Petersen) αἰσθητόν.

feinbeten, und suchten sowohl zu zeigen, bag wir bie Beit beit zu erkennen vermöchten, als auch bag bie Wiffenfcaft bas größefte Gut fur bie Seele fei. Es ift wohl moglich, bag fie fich felbft taufchten, und in ber That bie frinm Unterscheibungen ihrer Behre find fo verfanglich, bag fe wohl fie felbft verwirren konnten und gewiß vielen ben Schein erregt haben, als legten fie ber Biffenschaft eine vollstanbigere Erfenntnig bes Gegenstanblichen bei, als bis in ber That ber Fall ift. Sie unterschieben zwei Anten bes Bahren, bas Empfindbare und bas vom Berflande Bebentbare; bas erfte fei jeboch nicht geradezu mahr, for bern wahr nur in Begiehung auf bas vom Berftanbe So bentbare, welches ihm entspreche \*). Dies fcheint mu febr bestimmt ber Biffenschaft bie Ertenntnig bes Bahm gugueignen. Aber bie Stoiter unterfcheiben gwifchen bar Wahren und der Wahrheit und hier tritt ber bebentiche Umftand ein, bag bie Bahrheit ihnen bem Befen nach ein Korper ist, bas Wahre aber forperlos. Wer nun wif daß ben Stoikern jedes mabre Befen ein korperliches if ber muß aus biefer Bestimmung ichließen, bag ihnen ba Babre, welches Gegenstand ber Biffenschaft ift, nur is Wefenloses bezeichnet. Und fo ift es wirklich, benn bes Wahre tommt ihnen nur ben Gagen zu und bie Gat find ein Aussprechbares (Leurov); bas Aussprechbare abn gahlten fie wie bas Leere, ben Raum und die Beit zu ben

<sup>\*),</sup> Sext. Emp. mlv. math. VIII, 10. οἱ δ' ἀπὸ τῆς στος λέγουσε μέν τῶν αἰσθητῶν τωὰ καὶ τῶν νοητῶν ἀληθή ωὰ ἐξ εὐθείας δὲ τὰ αἰσθητά, ἀλλὰ κατ' ἀναφορὰν τὴν ὡς ἐκὶ τὰ παρακείμενα τούτοις νοητά.

Korperlosen '). Dies ift ein ziemlich Mares Bekenntnig, daß wir ben Unterschied gwischen Wahrem und Falfchem nur in ber Rebe ju fuchen haben. Doch haben bie Stois fer noch eine andere Unterscheidung gur Band, um bies Bekenntniß abzulehnen. In Rudficht auf Die Sprache unterfcieben fie zwischen bem Bezeichnenben ober bem Borte, bem Bezeichneten ober ber Sache (πράγμα) und enblich bem Borhanbenen; und nun behaupteten fie, ber Unterschieb zwischen bem Bahren und dem Falschen sei nicht in ben Worten zu fuchen, fondern in bem Bezeichneten ober in ber Cache. Allein bas, mas fie bie Cache nennen, ift ihnen boch nicht bas, was ift, sonbern nur bas, was ausgebrudt wirb burch bie Sprache, bas Mussprechbare, bas, was nur in ber Borftellung eines ber Sprache fabigen Befens beftebt, ober eine Bewegung ber Geele, welche burch Worte ausgebrudt werben tann, mabrent ber wirtliche Gegenstand und bas mahre Ding bas von ber Sache verschiebene Worhandene ift ). Es ift hieraus flar, bag

<sup>1)</sup> Ib. VII, 38. την δε αλήθειαν οδονταί τινες και μάλιστα οἱ ἀπὸ τῆς στοᾶς διαφέρειν τὰληθοῦς. — — οὐσία μέν, παρόσον ἡ μὲν ἀλήθεια σῶμά ἐστι, τὸ δὲ ἀληθὲς ἀσώματον ὑπῆρχε. καὶ εἰκότως φασί. τουτὶ μὲν γὰρ ἀξίωμά ἔστι, τὸ δὲ ἀξίωμα λεκτόν, τὸ δὲ λεκτὸν ἀσώματον. Ib. VIII, 10. δ περ ἀσώματον ἀξίωμα καθεστώς νοητὸν είναι.

<sup>2)</sup> Το. 11. οι ἀπό τῆς στοᾶς τρία φάμενοι συζυγεῖν ἀλλήλοις, τό τε σημαινόμενον και τὸ σημαϊνον και τὸ τυγχάνον 

δν σημαϊνον μέν είναι φωνήν, οίον τὴν Δίων, σημαινόμενον 
δὲ αὐτὸ τὸ πράγμα τὰ ὑπὰ αὐτῆς δηλούμενον και οῦ ἢμεῖς 
μέν ἀντιλαμβανόμεθα τῆ ἡμετερα παρυφισταμένου διανοία. — 

τυγχάνον δὲ τὸ ἐκτὸς ὑποκείμενον, ὅσπερ αὐτὸς ὁ Δίων, τούτων δὲ δύο μὲν είναι σώματα, καθάπερ τὴν φωνὴν και τὸ 

τυγχάνον, ἔν δὲ ἐσώματον, ἄσπερ τὸ σημαινύμενον πράγμα

ihnen das Allgemeine und vom Verstande Gedenkbare nur eine im Verstande vorkommende Sache ist, welche selbst nur in Beziehung auf den sprachlichen Ausbruck sich gebilzdet hat; das dagegen, was wahrhast ist, muß als ein Sinszelnes, was in die Sinne fallt, angesehen werden, und dieser allgemeinen Ansicht nach konnten sie nicht hoffen, auf eine unmittelbare Weise in der Wissenschaft das Wesen der Dinge zu erkennen.

Es scheint, daß die Stoiker dies Ergebniß ihrer Unstersuchungen auch nach Sokratischer Weise in Beziehung auf die Begriffserklarung auffaßten. Wenn nemlich in der Begriffserklarung das Wesen der Dinge ausgedrückt wers den soll, die vorhandenen Dinge aber nur in ihrer Einzels heit sind, so muß auch der, welcher eine richtige Begriffsserklarung geben will, das Eigenthümliche der Dinge anges den. Daher nannte Chrysippos die Begriffserklarung die Angabe des Eigenthümlichen \*), wobei das Allgemeine

zal lexτόν. Ib. 70. ήξίουν of Στωικοί κοινοϊς έν lexiçi το άληθές είναι καὶ τὸ ψεῦδος. lexτόν δὲ ὑπάρχειν φασὶ τὸ κατα loγικὴν φαντασίαν ὑφιστάμενον λογικὴν δὲ είναι φαντασίαν, καθ ἡν τὸ ψαντασθέν έστι λόγφ παραστήσαι. Diog. L. VII, 63; Benec. ep. 117. Sunt, inquit, naturae corporum, tanquam hic homo est, hic equus; has deinde sequentur motus animorum enunciativi corporum. Hi habent proprium quiddam et a corporibus seductum, tanquam video Catonem ambulantem; hoc sensus ostendit, animus credit; corpus est, quod video, cui et oculos et animum intendi; dico deindo: Cato ambulat; non corpus quidem est, quod nunc loquor, sed enunciativum quiddam de corpore, quod alii effatum vocant, alii senunciatum, alii edictum. Im Ganzen richtig beûcht Alchemann a. a. D. S. 166 f. ben Begriff bes lexiòn auß bagegen hat sich Petersen a. a. D.

<sup>\*)</sup> Bekker anecd, Gr. H. p. 647. & de Xeústaros légra,

gang übergangen wirb. Doch in ber Biffenschaft konnte es nicht übergangen werben, und wenn es auch ben Stois tern scheinen mochte, als wenn in bem Gigenthumlichen bie gange Kraft bes Allgemeinen enthalten mare, fo mußten fie boch anerkennen, wie febr es bei ber Darftellung unferer Gebanten barauf antommt, bas Gingelne unter feine richtigen Arten und Gattungen zu bringen, und bies zeigen auch ihre Untersuchungen über bas Berhaltnig ber Sattun= gen und Arten zu einanber. Die Gattung felbft mar ihnen bie Bufammenfaffung mehrerer von einander nicht trennbarer Bebanten 1), fo bag fie wohl anertennen mochten, bag boch bie Musbilbung ber bobern Begriffe eine naturliche und nothwendige Berbindung ber niebern Begriffe bezweckt. Die Art aber, wie bie Begriffe einander überund untergeordnet find, führte fie auf bie Frage nach ben niedrigften und nach ben bochften Begriffen; als bie nies brigften Begriffe galten ihnen bie Begriffe ber Gingelbinge, über ben bochften Begriff aber waren fie nicht einig baruber, ob ber Begriff bes Geienden ober ber Begriff bes Etwas bie bochfte Gattung bezeichne ").

An biese Untersuchungen über bie Unters und leberords nung ber Begriffe scheint mir auch die Lehre ber Stois ker von den Kategorien sich angeschlossen zu haben. Wenn auch diese Lehre mit Bestimmtheit keinem der altern Stois ker zugeschrieben wird, so ist sie doch sehr wahrscheinlich von diesen schon ausgebildet worden, benn es lassen sich

Sτ. δρος έστε ή του εδίου απόδοσις. Unvollstandig ift Dieg. L. VII, 60; Snid. a. v. δρος.

<sup>1)</sup> Diog. L. l. l.

<sup>2)</sup> Ib. 61; Senec. ep. 58.

Spuren berfelben bie und ba befonders in ben Bruchftuden bes Chrosippos nachweisen 1). Die Kategorien wurden von ben Stoitern gewiß nach bem Dufter bes Ariftoteles gesucht; aber fie fceinen benfelben boch eine andere Bebau tung beigelegt zu haben, als fie bei biefem hatten. ohne Wahrscheinlichkeit nemlich werben fie unter biejenigen gefeht, welche unter ben Rategorien bie einfachen Gebanten ober bie oberften Begriffe verftanben ")- Wenigstens finden wir, daß ihre Rategorien auf ben oberften Begriff gurudgeführt murben. Ueber biefen aber war, wie fruber gefagt, Streit unter ihnen und offenbar war wohl bie Lehre bie altere, welche ben Begriff bes Seienben an bie Spige fleute, ba erft gegen biefe ber Grund augeführt wurde, bag boch auch bas Richt : Seienbe gebacht werbe, wie allerlei Borftellungen von nichtvorhandenen Dingen bewiesen. Deswegen mußte bas Etwas als bie augerneinfte Borftellung angesehen werben, welche bie Borftellungen bes Seienben und bes Richt : Geienben unter fich umfaffe?).

<sup>1)</sup> Ich berufe mich hierüber auf die angeführte Schrift Petresen's, welche nicht nur die Kategorien erdrert, sondern auch ihr weitern Unteradthellungen und ihren Gebrauch für die ganze Lehrt der Stoiler. Die undeutlichen Spuren in den Uedertieferungen scheint er mir weiter verfolgt zu haben, als es mit geschichtlicher Sicherheit geschehen kann, wodurch er auf viele Muthmaßungen gerführt worden ist, die er ebensowenig überall bewirfen hat, als se überall sich widerlegen lassen. Er überschäft aber gewiß die Bedeutung dieser Eintheilungen für die Lehre des Chrysppos, deren Geist ganz anderswo liegt, als in diesen Grundlagen der Untersuchung. Viel beweist Petersen's Schrift selbst, welche über den ganzen Insammenhang der stoischen Lehre wenig Ausschlass gedt, so schäften fie auch in einzelnen Untersuchungen ist.

<sup>2)</sup> Simpl. cat. fol. 5 a. in.; cf. Peters. p. 87.

<sup>8)</sup> Senec, 1. I.

Diefe Rebre icheint icon vom Chrofippes ihre Ausbildung erhalten an haben '), fle zeigt aber febr beutlich, wie ben Stoifern die Borftellung überhaupt etwas mar, mas gang ohne Begiebung auf bas Gegenstanbliche genommen werben tann, indem ihnen bie Borftellung bes Etwas auch bas Nicht=Seienbe, b. h. ein gang willfurliches Bilb ber Einbildungefraft bezeichnet. Fragen wir nun nach ber Berbindung ber Rategorien mit bem oberften Begriffe, fo zeigt fich und icon bier bas Mangelhafte, vielleicht bas Unrichtige ber Ueberlieferungen. Nach gewiffen Zeugerungen follten wir glauben, bag fie bie Rategorien als bie Begriffe betrachtet hatten, welche unmittelbar unter bem Begriffe bes Etwas fleben 2), und baraus wurde folgen, bag fie unter ben Rategorien auch etwas gefett batten, mas ein Nicht = Seiendes oder nur in ber Vorstellung Borbandenes bezeichnet. Dies scheint uns wohl moglich, ba in ber That bas Untorperliche, welches fie als eine Art bes Seienben festen, auch wohl als ein Richt : Geienbes betrachtet werben tonnte. Bir halten und inbeffen, um ficherer gu geben, lieber an die Borftellungsweise, nach welcher bio Rategorien nur Arten bes Seienden bezeichnen. Sie febten aber vier Rategorien, bas jum Grunde Liegende, bas, was eine Eigenschaft bat (2006or), bas irgendwie fich Ber-

<sup>1)</sup> Wenigstens unterscheibet er bas ör und bas sc. Stob. vol. I. p. 390 f.

<sup>2)</sup> Plotin. enn. VI. I. I. 25. Diese Stelle bezieht sich ung streitig auf die Stoiter, sowie die Polemit, welche barauf salgt. Man barf aber bei ber Manier des Plotinos Vieles, was er den Stoitern zuschreibt, nur als eine nicht eben sichere Folgerung aus ihren Sagen ansehen.

baltende und bas gegen etwas irgendwie fich Berhaltenbe ). Mit biefer Eintheilung, welche bie Rategorien bes Ariftoteles offenbar in eine wiffenschaftlichere Ueberficht bringen foll, verbanden bie Stoifer gewiß bie Abficht, allgemeine Bestimmungen über bie möglichen Arten bes Geins zu finben, fofern biefe Gegenstand ber Biffenschaft fein tounen, und fo zeigt fich benn auch hier wieber, bag bie Alten in ber Logit, als ber Grundlage aller wiffenschaftlichen Unterfuchungen, auch ben Gegenftand ber Wiffenschaften im MIgemeinen zu betrachten nicht unterließen. Es ift nicht unwahrscheinlich, bag bie Eintheilung ber Rategorien auch auf die Formen ber Sprache bezogen murbe, fo wie ja überhaupt die Logit ber Alten mit ihrer Grammatit gufammenhing. Doch bie Spuren, welche hierauf gu fuhren scheinen, find trügerisch. Denn zwar flimmt es febr gut mit ben Rategorien, bag bie alteften Stoiter nur vier Rebetheile annahmen, ben Artifel, bas Rennwort, bas Beitwort und die Berbindung, welche in ihrer Folge ben Sategorien zu entsprechen scheinen ), allein icon Chrofippos, ber boch mahrscheinlich bie Lehre von ben Rategorien am meiften ausbildete, fügte zu jenen vieren noch einen fünften Rebetheil, inbem er bie Rennworter in Gigennemen und allgemeine Nennwörter spaltete, und auf abuliche Beise vervielfaltigten bie Spatern bie Rebetheile ); bier

<sup>1)</sup> Simpl. cat. fol. 16 b. ποιούνται γάρ την τομήν εἰς τάνσαρα· εἰς ὑποκείμενα καὶ ποιὰ καὶ πῶς ἔχοντα καὶ πρός τί κως ἔχοντα.

<sup>. 2)</sup> Co Peterfen p. 226.

S) Dionys. Hal. de comp. verb. c. 2 in.; Dieg. L. VII,

burch mußte benn wohl bie Bergleichung amifchen Formen ber Sprache und Formen bes Dentens, wenn fie vorhans ben gewesen war, geftort werben. Wie bem auch fei, wichtiger ift und bie metaphyfische Anficht, welche beutlich aus biefer Rategorien : Zafel bervorleuchtet. Es fallt in bie Augen, bag ihre Glieber in einem abfteigenben Berbaltniffe zu einander fteben. Den Reiben führt bas gum Grunde Liegende an, von welchem fie wohl zu fagen pflegten, baß es allein fei. mahrend bie Unterfchiebe an bemfelben tein eigentliches Befteben, sonbern nur in bem gum Grunbe Liegenben ein veranberliches Berhalten batten ). Dies ift alfo nach bem Ginn ber Stoifer bas emige Befen ber Dinge. Darauf folgt bas, was eine Eigenschaft bat, von welcher man wiffen muß, bag fie ben. Stoitern, wenn fie im eigentlichen Sinne genonmen wirb, nur bas bezeichnet, mas auf eine bleibenbe und schwer abzutofenbe Weise ben Dingen inwohnt und zwar aus ihrer eigenen Ratur und nicht burch eine augere Rraft 2). Dan nun eine folde Eigenschaft von geringerer Bebeutung gwer ift, als bas jum Grunde Liegenbe, aber boch von großerer Bebeutung als bas barauf folgenbe irgendwie fich Ber-

<sup>57</sup> e. not. Menag.; Galen. de Hipp. et Plat. plac. VIII. p. 232. Ueber bie Bahl ber Rebetheile find biese Ueberlieferungen eisnig, aber über bie Glieber ber Eintheilung nicht.

<sup>1)</sup> Simpl. cat. fol. 44 b, δ δὲ τὴν στάσιν καὶ τὴν κάθισιν μὴ προςποιούμενος (εσ. τοῖς οὖσιν) ἔσικε Στωϊκή τινὶ συνηθεία συνέπεσθαι, οὖθὲν ἄλλο ἢ τὸ ὑποκείμενον εἶναι νομίζων,
τὰς δὲ περὶ αὐτὸ διαφορὰς ἀνυποστάτους ἡγούμενος καὶ πῶς
ἔχοντα αὐτὰ ἀποκαλών, ὡς ἐν τοῖς ὑποκειμένοις ἔχοντα αὐτὸ
τοῦτο τὸ πῶς ἔχειν.

<sup>2)</sup> Simpl. out. p. 65 a; b; 61.

haltenbe, fcheint flar zu fein, befonbere wenn wir bebenten, bag unter letterer Rategorie nur bie veranberliche und nicht im Befen, fonbern außerlich begrundete Befchaffenbeit gebacht werben konnte. Enblich aber die vierte Kategorie zeigt offenbar bas Riebrigfte an, was Gegenstand eines Dentens fein fann; berm bas, was gegen ein Anberes irgendwie fich verhalt, foll nur ein Ding in irgend einer Bestimmung bezeichnen, welche ihm nicht an fich und nicht burch fein eigenes Berhalten, fonbern nur burch bas Berbalten eines Anbern in Berhaltniß zu ihm gutommt. ber unterschelben bie Stoiter bas Berhaltnifmaßige (m) mode 'vi)" von bem irgendwie zu etwas sich Berhaltenden. Sin Berhattnifmaßiges ift & 23. bas Guße und bas Bie tere, bas Gehmarze und bas Beife, weil nur im Ber-Baltniffe gur Empfindung eines Andern etwas füß, bitter und bergleichen erscheint, aber boch immer nur gemag bet eigenthumlichen Befchaffenheit fo ericheinen tann; bageger bei bem ürgenbwie zu etwas fich Berhaltenben kommt es gar wicht auf bie eigenthumliche Beschaffenheit bes Dinges an', fonbern nite duf bas Berhaltnig, welches ein Unberes gu bem Dinge aunimmat. hierher geboren bie Begriffe bes Baters, bes gur rechten Geite Stehenben und bergleichen; benn ber Bater bort auf Bater gu fein, ohne fich gu beranbern, wenn nur ber Gobn ffirbt, und ber rechts Ste bende bort auf ein folder gu fein, wenn nur feine Umgebungen wechseln \*). hierans geht hervor, bag bie Stei-

<sup>\*)</sup> Ib. fol. 42 b f. εἰ δὲ δεῖ σαφέστερον μεταλαβεῖν τὰ λεγόμενα, πρός τι μὲν λέγουσι δαα και ολκεῖον χαρακτῆρα διακείμενά πως ἀπονεύει πρὸς ἔτερον πρός τι δέ πως ἔχωντα, ὅσα πέφυκε συμβαίνειν τινὶ καὶ μὴ συμβαίνειν ἄνρο τῆς περὶ

ker mit dem zu etwas irgendwie sich Werhaltenden ets was bezeichnen wollten, was für die Dinge, welchen es beigelegt wird, an sich gar keine Bedeutung, sons dem nur eine zufällige Beziehung auf sie hat. Wir bemerken hierbei, daß es von dem Bestreben der Stoisker zeugt, ihrer Wissenschaft, welche aus der Empsinzdung heraus sich bilden sollte, eine höhere Bedeutung beizulegen, wenn sie dem Platon und Aristoteles zwar zugaden, Wissenschaft und Empsindung seien zu dem Berhältnismäßigen zu zählen, aber auch bemerkten, dies Berhältnismäßige liege in der eigenthämlichen Natur der Dinge gegründet.

Im Ganzen zeigt sich nun wohl die stoische Lehre von den Kategorien der Aristotelischen verwandt, besonders darin, daß in beiden das Wesen und das zum Grunde Liegende als das Porzüglichste angesehen wird, auf welches alles Gedenkbare zurückgesührt werden musse und welchem allein ein Sein an und für sich zukomme. In der stoischen Auffassungsweise tritt dieser Gedanke noch bestimmter hervor als beim Aristoteles, und zwar zunächst darin, daß alle Kategorien unmittelbar auf das zum Grunde Liegende

αὐτὰ μεταβολής καὶ ἀλλοιώσεως μετὰ τοῦ πρός τὸ ἐκτὸς ἀποβλέπειν, ώστε ὅταν μὲν κατὰ διαφοράν τι διακείμενον πρός ἔτερον νεύση, πρός τι μόνον τοῦτο ἔσται, ὡς ἡ ἔξις καὶ ἡ ἐπιστήμη καὶ ἡ αἴσθησις, ὅταν δὲ μὴ κατὰ τὴν ἐνοῦσαν διαφοράν, κατὰ ψιλὴν δὲ τὴν πρὸς ἔτερον σχέσιν θεωρῆται, πρός
τί πως ἔχοντα ἔσται· ὁ γὰρ υίὸς καὶ ὁ δεξιὸς ἔξωθέν τινων
προςδέονται πρὸς τὴν ὑπόστασιν. διὸ καὶ μηδεμιᾶς γινομένης
περὶ αὐτὰ μεταβολῆς γένοιτὶ ᾶν οὐκέτι πατὴρ τοῦ υίοῦ ἀποθανόντος, ὁ δὲ δεξιὸς τοῦ παρακειμένου μεταστάντος. τὸ δὲ
γλυκὸ καὶ πικρὸν οὐκ ᾶν ἐλλοῖα γένοιτο, εἴ μὴ συμμεταβάλλοι
καὶ ἡ περὶ αὐτὰ δύναμις.

bezogen werben. Denn nicht bie Eigenschaft, bas Berhalten u. f. m., fonbern bas, mas eine Gigenfchaft bat, b. h. bas Wefen, welches eine Eigenschaft aus fich erzeugt hat, und bas irgendwie fich Berhaltenbe, b. h. bas Befen, welches in einem Berhalten fo eben fich finbet, werben als Rategorien gefaßt, und beibes unterschieben bie Stoiter fehr genau, indem fie lehrten, bag gwar Arten ber Eigenschaft ober bes Berhaltens einanber entgegengefett fein tonnten, aber nicht ein Befen, welches eine Eis genichaft ober ein Berhalten habe, einem anbern Befen von entgegengefetter Gigenfchaft ober von entgegengefettem Berhalten 1). Es ließ fich wohl vermuthen, bag fie biefe Lehre, welche wir icon beim Aristoteles gefunden baben, auch noch in einer weitern Bebeutung nahmen, benn mahrscheinlich suchten fie fcon aus ben Rategorien ju zeigen, dag so wie die übrigen Rategorien auf bas zum Grunde Liegenbe gurudgingen, fo bas jum Grunde Liegenbe nur als ein allgemeiner und gegenfahlofer Grund gebacht wer: ben tonne. Darauf mußte bie Eintheilung ber Ratego: rien nothwendig fuhren, benn inbem bas, mas Gigen: schaft ober irgend ein Werhalten in fich ober gu einem Unbern hat, von bem jum Grunde Liegenben unterfcbieben murbe, blieb nur bas Eigenschaftlofe, bas, mas feinen Unterschieb hat, als bas jum Grunde Liegenbe gurud ).

Ib. fol. 98 b. τοὺς μέντοι ποιοὺς καὶ πῶς ἔχοντας οὐκέτι ὑπέλαβον ἐναντίους, ἀλλ' ἐναντίως ἔχειν καὶ τοῦταν τούτφ, ἀλλὰ μέσως τὸν ψρόνιμον τῷ ἄφρονι λέγουσιν.

<sup>2)</sup> Simpl. cat. fol. 12 b werben zwar zwei Arten bes imouelusvor unterschieben, bie eigenschaftlose Materie und bie einzelnen Dinge, aber bie lettern werben auch nicht im eigentlichen Sinne

Es zeigt sich hierin ein Widerstreit in der Lehre der Stoister ahnlich dem, welchen wir beim Aristoteles gefunden haben. Die allgemeinen Begriffe, in welchen wir die Dinge aufzufassen und wissenschaftlich zu begreisen suchen, schienen ihnen wesenlose Gebilde unserer Borstellungsweise; sie wollten nur das Einzelne als das Wesentliche erkennen; zuleht aber sahen sie sich doch wieder gedrungen, dem Allzgemeinen die höchste Bedeutung beizulegen, ja eine Bedeutung, welche die Wahrheit alles Einzelnen zu gefährden schien. Es ist wohl klar, daß sie hierzu nur durch eine Verwirrung in ihrer Lehre vom Allgemeinen selbst geführt werden konnten.

## Biertes Capitel.

Die Phyfit ber altern Stoiter.

Bei ber Beschaffenheit ber stoischen Logik konnen wir nicht erwarten, daß in ihr ihre Physik wahrhaft begrunbet sein werbe. Beibe Theile stehen nur in einer Berwandts schaft ber Gesinnung zu einander. Denn man kann nicht

υποκείμενα genannt, benn sie sind κοινώς ή ίδιως ποιοί. Plut. de Stoic. rep. 45. καίτοι πανταχού την ύλην άργον εξ έαυτης και άκινητον ύποκείσθαι ταϊς ποιότησιν ἀποφαίνουσι, τὰς δὲ ποιότητας πνεύματα οὐσας και τόνους ἀερώδεις, οἶς ᾶν ἐγγγενωνται μέρεσι τῆς ὑλης εἰδοποιεῖν ἔκαστα και σχηματίζειν. Marc. Ant. XII, 80. μία οὐσία κοινή, κᾶν διείργηται ἰδίως ποιοῖς σώμασι μυρίοις.

fagen, daß aus der stoischen Ansicht von den Grimden der menschlichen Erkenntniss oder aus der stoischen Eintheilung der Kategorien ihre Lehre von den Dingen der Natur und von dem Verhaltnisse des Allgemeinen zum Besondern hervorgegangen sei; vielmehr könnte man ebensogut behaupten, daß sie auf die sinnliche Empsindung alle Erkenntniss zwäckgesührt hätten, weil sie glaubten, kein anderes Dassin annehmen zu dürsen, als nur ein materielles, und daß sie das zum Grunde Liegende als ein Allgemeines seizen, weil sie es nöthig sanden, eine allgemeine Naturkraft anzwnehmen. Diese Ansichten also hangen zusammen; sie gehen aus derselben Denkweise hervor, sie sind aber nicht so mit einander verknüpst, daß die eine als der Grund, die andere als die Folge betrachtet werden müßte.

Dagegen lagt es fich nicht vertennen, bag bie Arifivtelische Physik einen nicht geringeren Ginfluß auf bie Stoifer gehabt hat, als feine Logit auf bie ibrige; bies fleht man ebenfo fehr in einzelnen Lehren als im Magemeinen, befonbers wenn man in Betrachtung giebt, wie fcon bei ben folgenben Peripatetitern allmalig eine Umwandlung ber Grunbfage ihres Lehrers begonnen batte. Es ließ fich in ber Ariftotelischen Lehre nicht leicht bie Schwierigkeit vertennen, wie mit ber ewigen Bewegungs Tofigkeit Gottes bie ewige Bewegung ber Welt fich vereinigen laffe; burch bie Annahme einer ewigen Materie neben ber ewigen Form ichien ber Belt ein boppelter Grund gegeben und bie Ginheit bes wiffenfchaftlichen Grundes aufgehoben ju werben; die Belt ichien auch für fich befteben gu tonnen, im Berlaufe ber Beiten im mer wieder von Neuem bie Bewegung in fich begrin-

bend, und fo hatte fcon Straton bie Welt als ein lebenbiges Befen, welches fich felbft bewegt und ohne weis tern Grund ift, fich zu benten versucht. Diefer Richtung folgten auch bie Stoiler in ihrer Raturlehre. Gie hoben bamit bas auf, mas Ariftoteles bie reine Form, mas Platon bie Ibeen genannt hatte, alfo ben Begenftanb ber reis nen Berftanbesertenntnig. Gang folgerecht war es in biefer Richtung gebacht, bag fie auch Alles ju einem Materiellen machten, womit ihre Richtung in ber Logit gufammenhangt, fofern biefe barauf ausgeht, aus ber finnlichen Empfindung alle Ertenntnig abzuleiten. Und menn nun fcon beim Platon und beim Ariftoteles bie Reigung fich gezeigt hatte, alles Materielle für ein Korperliches gu balten, fo finden wir es auch übereinftimmend mit ber frus bem Entwidlung ber griechischen Philosophie, bag ben Stoilern alle Dinge als korperlich erschienen. Go murbe bas Physische ihnen jur Grundlage aller Philosophie. Sierin flimmten fie mit ber Anficht ihrer gangen Beit überein; aber fie unterschieben fich wefentlich von ben Epikureern barin, baß fie bei ihrer Richtung auf bas Materielle boch bie bochften Ibeale ber Bernunft nicht aufgeben wollten, fonbern fie in bem Materiellen felbft gu finden ftrebten. Dierin nabern fie fich ber Unficht, welche wir in ber borforratischen Philosophie besonders bei ben bynamischen Maturphilosophen gefunden haben; fie felbft hielten ben Bera-Fleitos boch und ihre Physit schließt fich in mehreren Puntten nabe an beffen Lehre an, nur bag fie burch bie Ergebs niffe ber Forschung in ben Gofratischen Schulen bereichert erfcbeint.

Benn bie Phofit barauf ausgeht, bie Urfachen beffen,

was in ber Natur ift und geschieht, zu erklaren, fo bat fie nach ben Stoifern nur Rorper ju ertennen. Denn Ut: fache ift bas, burch welches etwas ift ober bewirtt wird; nichts aber wirft, was nicht ein Korper ift. Dies ift ein allgemeiner Grundsat ihrer Sette '), beffen Grunde wir uns nur aus ber Art ertlaren tonnen, wie fie über ben Gegensat zwischen Korverlichem und Unforperlichem bachten. Die Stoiter nahmen nur vier Arten bes Unforperlichen an, ben leeren Raum, ben Drt, bie Beit und bas Musfagbare 1). Es ift hieraus flar, bag fle nichts, mas ein Ding ift, ju bem Untorperlichen rechneten, ja in ber That nicht einmal etwas, mas eine wesentliche Beftimmung an einem Dinge ift. Denn wir haben ichon fruber gejagt, bağ ihnen bas Musfagbare etwas bebeutet, was ben Dingen nicht wefentlich gutommt, fonbern nur gufallig burch feine Beziehung auf bas Denken und bie Rebe. Daber wollten fie auch bas Bewirkte nicht für ein Rorperliches anertennen, fonbern nur bas, in welchem es bewirft werbe. Das Bewirkte nemlich ober bie Birkung fallt ihnen unter ben Begriff bes Ausjagbaren und einer unwefentlichen Beftimmung, wohin felbst bie ausbrucksvollsten Aussagen über bie Dinge von ihnen gezogen werben "). Ran bemertt

ł

<sup>1)</sup> Stob. ecl. I. p. 336. αξιιον δὲ ὁ Ζήνων φησίν, δὲ ο. εδ δὲ αξιιον συμβεβηχός. και τὸ μὲν αξιιον σῶμα, οὖ δὲ αξιων κατηγόρημα. Ib. p. 338; Diog. L. VII, 56. πῶν γὰρ τὸ ποιοῦν σῶμά ἐστι. Cic. ac. I, 11; Plut. de pi. ph. IV, 20.

Sext. Emp. adv. math. X, 218; cf. Diog. I., VII, 140; 141.

Stob. II. II.; Sext. Emp. adv. math. VII., 38. την δε δλήθειαν οδονιαί τινες καλ μάλιστα οἱ ἀπὸ τῆς στοᾶς διαφέρειν

wohl, daß diese Lehre der Stoiker barauf ausging, alles Wesentliche in den Dingen auf das Körperliche zurückzussichten, das aber, was den Dingen geschieht oder in ihnen nur zusällig sich erzeugt, dem Unwesentlichen und Unkörsperlichen zuzurechnen. Hiermit stimmt es auch überein, daß ihnen die beiden ersten Kategorien etwas Körperlisches, die beiden letzten aber etwas Unkörperliches bezeicheneten.

Natürlich mußte nach biefer Ansicht ber Begriff bes Körperlichen in einer viel weitern Bebeutung gefaßt wers ben, als es sonst zu geschehen pflegt. Ursprünglich gingen sie wohl in der Erklärung besselben von dem Begriffe der räumlichen Ausdehnung aus. Körper ist ihnen das in den drei Maaßen des Raumes Ausgedehnte '). Aber sie sügsten die Bestimmung hinzu, daß der Körper auch ein Thuens des oder ein Leidendes sein müsse '); sie verbanden also mit dem Begriffe des Körpers außer seiner mathematischen

τάληθούς. — παρόσον ή μέν άλήθεια σώμα έστι, τὸ δὲ άληθὲς ἀσώματον ὑπῆρχε· καὶ εἰκότως, φασί· τουτί μὲν γὰρ ἀξίωμά ἐστι, τὸ δὲ ἀξίωμα λεκτόν, τὸ δὲ λεκτὸν |ἀσώματον. ΙΧ,
211; Senec. ep. 117. At sapere — incorporale est et accidens alteri, id est sapientiae. Wenn Cicero a. a. D. fagt: nec
vero aut quod efficeret aliquid, aut quod efficeretur, posse
esse non corpus, so ist ber Ausbruck wenigstens ungenau. Nicht
bas, was bewirkt wird, sonbern bas, in welchem etwas bewirkt
wird, ist ein Körper. Wan sehe barüber bie beutlichen Erklärungen
bes Benon und Possibonios beim Stobdos a. a. D.

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 135.

<sup>2)</sup> Plut. de pl. ph. IV, 20. παν γαρ τὸ δρώμενον ἢ καὶ ποιοῦν σῶμα, — ἔτι παν τὸ κινοῦν καὶ ἐνοχλοῦν σῶμά ἐστι. — ἔτι παν τὸ κινοῦν καὶ ἐνοχλοῦν σῶμά ἐστι. Senec. ep. 89. Corporum locus — — in ea (sc. dividitur), quae faciunt et quae ex his gignuntur.

Bebeutung auch bie physische Gigenschaft, bag er eine Rraft au thun ober ein Bermogen gu leiben befigt. In Begiehung hierauf jogen nun bie Stoifer fehr Bieles in den Begriff bes Rorpers, mas ihren Gegnern meiftens untorperlich fchien. Bir ermabnen guerft, bag bie Seele ihnen etwas Rorperlides gu fein fcheinen mußte '), benn fie ift eine Rraft gu wirken und zu leiben. In biefer Beziehung hatten ihner bie Lehren ber Peripatetiter und bes Spifuros icon vor: gearbeitet. Aber bie Stoiter gingen noch weiter. Romer find ihnen auch bie Tugend und bas Lafter, bie Gebanten und Gemuthoftimmungen ber Geele, felbft bie Birtfamfei ten bes Korpers und ber Geele, ja bie Theile ber Beit, wie bas Sahr, bie Sahreszeiten, Zag und Racht, benn alle biefe Dinge wirken und leiben "). Alles bies fceint wiberfinnig genug; es icheint fogar bem gu wiberfprechen, was wir fruber über bie Untorperlichteit ber Beit und bef fen, mas bewirkt wirb, zu bemerten gefunden haben. muß wohl vorausfegen, bag, bie Stoiter in biefer Leter Ausbrude in einem anbern, als bem gewöhnlichen Sinn gebrauchten, woraus benn bas Auffallenbe ihrer Behauptus gen entstand. Um aber querft bie fcheinbaren Biberfprude ju beben, bemerten wir, bag, wenn bie Stoifer bie Beit für untorperlich, Theile ber Beit aber für torperlich bielten. fie offenbar bie Beit als ein blog Allgemeines und ven

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 156; Nemes. de nat. hom. c. 2 pag. 52 t. ed. Antverp.

<sup>2)</sup> Plut. adv. Stole. 45. άλλὰ πρός τούτοις ξει πελ τὰς ἐντργείας σώματα καὶ ζῶα ποιοῦσι, τὸν περίπατον ζῶον, τὰν δρχησιν, τὰν ὑπόθεσιν, τὰν προςαγόρευσιν, τὰν λοιδορίαν καλ. Senec. ep. 106; 117.

jebem in ihr Enthaltenen Abgezogenes fich bachten, mabrenb bie Theile ber Beit, wie Racht und Tag, als bestimmte Abschnitte ber Weltentwicklung in ihrer gangen Wirklichkeit gebacht wurden '). In einer abnlichen Weife mochten fie auch wohl bie Wirkfamkeiten ber Rorper nur infofern Rorper genannt haben, inwiefern fie im Befen ber Dinge beftebend Ginfluß auf ihre Entwicklung gewinnen, mabrend fie ihnen nicht Rorper biegen, fofern fie nur Wirtung und Gegenstand ber Mussage find. Dies wurde auf ben Gegenfat zwischen bem, mas eine Eigenschaft hat, und zwis fchen bem fich irgendwie Berhaltenben binauslaufen. Denn alles bas, mas eine Gigenschaft bat, hielten bie Stoifer für korperlich, ja bie Eigenschaften felbft faben fie als Rorper an und betrachteten fie als Arten ber Luft ). Diefe Ansicht geht barauf aus, jebe Trennung beffen, mas wefentlich einem Dinge angehört, von bem Dinge felbst, jebe Absonderung ber Gigenschaft von bem, was ihr gum Grunde liegt, ju vermeiben. Deswegen ift ben Stoifern bie Gis genschaft ber Korper felbft. Es zeigt fich hierin ein naturliches Umfichgreifen berfelben Bebantenbewegung, welche vom Platon aus burch ben Ariftoteles binburch auf bie Stoifer fich fortgepflangt hatte. Platon's Ibeenlehre hatte

<sup>1)</sup> Man vergleiche bie Definitionen ber Jahreszeiten nach Chryfippos bei Stob. och L. p. 260; 262.

<sup>2)</sup> Plat. de Stoic. rep. 43. οίδεν άλλο τὰς ἔξεις πλήν ἀξρας είναι φησιν (εc. ὁ Χρύσιππος)—— καίτοι πανταχοῦ τὴν ὅλην ἀργὸν ἐξ ἐαυτῆς καὶ ἀκίνητον ὑποκεῖσθαι ταῖς ποιότησιν ἀποφαίνουσι, τὰς δὲ ποιότητάς πνεύματα οἴσας καὶ τύνους ἀερώδεις, οἰς ἀν ἐγγένωνται μέρεσι τῆς ὅλης εἰδοποιεῖν ἕκαστα καὶ σχηματίζειν.

von dem sinnlichen Grunde getrennt; Aristoteles hatte zu zeigen gesucht, daß dies unstatthaft sei, indem das Wesen der Dinge nur in der Verdindung der Form mit der Naterie oder der wesentlichen Sigenschaften mit der materiellen Grundlage bestehe; die Stoiker fanden endlich, daß beide gar nicht von einander getrennt werden sollten. Ihnen keit auszusallen. Es ist nicht zu leugnen, daß sie hierzburch die Erscheinung mit dem wahren Wesen der Dinge vermischten, es ist aber auch anzuerkennen, daß der Ausdruck Körper ihnen eine ganz andere Bedeutung hat, als benen, welche Körper nur die äußere Erscheinung der Dinge

Diese Umwandlung des Begriffs des Körpers bruckt sich besonders in einem Punkte aus, welcher sich daran anschließen mochte, daß sie die Sigenschaften als Körper und Arten der Lust betrachteten. Es ließ sich nicht leugenen, daß in einem Körper, d. h. in einem raumlich Ausgedehnten mehrere Sigenschaften, also mehrere Körper zussammen sind; sie mußten also den Sah verwersen, daß ein Körper seinen Raum ganz erfülle. Die Ausbreitung einer Sigenschaft über einen Raum scheinen sie sich aber als eine Durchdringung dieses Raumes durch die körperzliche Sigenschaft gedacht zu haben und so mußten sie die Undurchdringlichkeit der Körper leugnen. Dagegen meinten sie, daß verschiedene Körper wechselseitig in einem Raume surch einander hindurchgehen und zusammensein könnten ),

<sup>\*)</sup> Stob. ecl. I. p. 876. àgéante pàp aurois comua dià co-

eine Annahme, durch welche sie in der That den Begriff bes Raum ersullenden Körpers in den Begriff einer Krast verwandeln, welche mit andern Krasten zusammen den Raum ersult. In dieser Ansicht nähern sie sich der Versworrenheit der alten dynamischen Naturphilosophen; ihr Materialismus aber ist von ganz anderer Art, als der Mazterialismus eines Demokritos oder Spikuros. Denn dieser war daraus entstanden, daß man alle wesentlichen Kräste zu leugnen und auf die bloße Erscheinung im Raume zurückzusühren gesucht hatte, während die Stoiker nach nichts mehr trachteten, als die wesentliche Krast als Grundlage aller Erscheinungen zu erkennen, und nur in dem Bestreben, Krast und äußere Erscheinung recht eng mit einander zu verketten, der Versuchung unterlagen, den Unterschied zwisschen beiden fast ganz auszulöschen.

In bieser Ansicht lag benn nun wohl die Unterscheis dung zwischen dem Thuenden und Leidenden im Körper, aber auch zugleich die Nothwendigkeit, beide mit einander auf das Innigste zu verdinden. Ihre Abhandlung von den Körpern zersiel in zwei Theile, von welchen der eine das betrachtet, was thut, der andere das, was hervorgebracht wird. Das Leidende als Grund der Dinge gedacht ist die eigenschaftlose Waterie, das Thätige dagegen ist Gott in der Materie. Die Materie als der leidende Grund

ματος ἀντιπαρήπειν. Plut. adv. Stoic. 37; Alex. Aphrod. de mixt. fol. 141.

<sup>1)</sup> Senec. ep. 89.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 184. δοκεῖ δ' αὐτοῖς ἀρχὰς εἶναι τῶν eλων δύο, τὸ ποιοῦν καὶ τὸ πάσχον. τὸ μὲν οὖν πάσχον εἶναι τὴν ἄποιον οὐσίαν, τὴν ἔλην· τὸ δὲ ποιοῦν τὸν ἐν αὐτῆ

Brunde Liegende und das allgemeine Wefen '); Gott aber als die thätige und bildende Kraft in der Raterie ist wesfentlich mit der Materie verbunden '), so wie auch umgekehrt die Materie nicht von der thätigen Kraft getremmt werden kann, denn diese wohnt in jener und durchdringt sie '). Beus ist selbst die allgemeine Natur und ihr versnünstiger Grund; Himmel und Welt sind eben nur das Wesen oder die Materie Gottes '), und wenn Himmel und Welt vergehen, so dauern doch die Materie und Sott ewig und es geschieht dabei nichts Anderes, als das Gott in sich die ganze Materie wieder verzehrt, so wie er sie aus sich erzeugt hat und wieder erzeugen kann '). Es ist

λόγον, τὸν Θεόν. Plut. de pl. ph. I, S; Sext. Emp. adv. math. IX, 11.

Simpl. cat. fol. 12 b. ή τε γὰρ ἄποιος ῦλη — πρώτον ἐστι τοῦ ὑποχειμένου σημαινόμενον. Plot. can. VI, l. l. 25; Anton. XII, 30. οὐσία κοινή. Diog. L. VII, 150. οὐσίαν δέ ψασι τῶν ὅντων ἀπάντων τὴν πρώτην ὕλην. — — καλεῖται δὲ διχῶς, οὐσία τε καλ ἕλη. Stob. ccl. I. p. 324.

<sup>2)</sup> Syrian, in Arist. met. II. ap. Petersen p. 50. Eller δε και ποιητικήν μεν αλτίαν ἀπολειπόντων, ἀχώριστον δε ταίτην τῆς Ελης, καθάπερ οι Στωικοί.

<sup>5)</sup> Stab., ecl., I. p. 522.

<sup>4)</sup> Diog. L. VII., 148. οὐσίαν δὶ θεοῦ Ζήνων μέν 🗫 τὸν δίον κόσμον καὶ τὸν. οὐρανόν. Plut. de Stoic. rep. 34.

<sup>5)</sup> Diog. L. VII, 184. τὰς μὲν γὰρ (εc. ἀρχές) είναι ἀγεννήτους καὶ ἀφθάρτους. Ib. 187. λέγουσι ἀλ κόσμαν τριχώς αὐτόν τε τὸν θεόν, τὸν ἐκ τῆς ἀπάσης οὐσίας ἰδίως κωών. ὅς δἢ ἄφθαρτός ἐστι καὶ ἀγέννητος, δημιουργός ών τῆς δικκοσμήσεως, κατὰ χρόνων ποιὰς περιόδους ἀναλίστων εἰς ἐπυτοῦ τὴν ἄπασαν οὐσίαν καὶ πάλιν ἐξ ἐκυτοῦ γεννῶν. Plut. de Stoic. τορ. 89; adv. Stoic. 36.

aus diesem Allen klar, daß die Stoiker die Einheit der Materie und Gottes nur als ein Ding dachten, welches, von der Seite seines leidenden und veränderlichen Berstodgens betrachtet, Materie, von der Seite seiner thatisgen, immer sich gleichbleibenden Kraft aber Gott gesnannt werde. So verknüpften sie die beiden Gründe der Welt, welche Aristoteles von einander gesondert hatte, wieder zu einem Wesen.

Die Materie aber für sich betrachtet ift bie Grunds lage alles Seins, nur bas ift, fagte Benon, mas an bem Wesen, b. b. an ber Materie Theil bat 1), und wie wir fruber gefehen haben, nur bas jum Grunde Liegenbe ift im bochsten Sinne, bas Andre hat nur am Sein Theil, sofern es an bem jum Grunde Liegenben ober an ber Materie Theil hat. Go stellt fich bie Lehre ber Stoiler ihrer Ausbrudsweise nach in einen geraben Gegenfat gegen bie Lehre bes Platon, aber nur baburch, baß fie in biefen Formeln von ber Form, welche bie Materie nothwendig in fich tragt, ganglich abfieht. Denn bie Materie, an fich ohne Eigenschaft und Form, ift boch immer in einer gewiffen Eigenschaft und Form "). Gie ift ber Grund alles beffen, was wird, und beswegen veranberlich 3). Da fie schlechts bin als leibend gebacht wirb, muß fie auch in bas Uns enbliche theilbar sein, wie auch ber Korper unenblich theils

<sup>1)</sup> Stob. ecl. II. p. 90. ταῦτ' εἶναί φησιν ὁ Ζήνων, ὅσα οὐσίας μετέχει.

Stob. ecl. I. p. 824. del d' ξν κινι σχήματι καὶ ποιότητι είναι. Rach bem Poseibonios.

S) Diog. L. VII, 150, wo offenbar nadgrif gelesen werben muß.

bar ift. Doch fuchten bie Stoiter fich bavor gu buten, bag es nicht fcheinen mochte, als gaben fie hierburch bie unenbliche Große ber Materie ju, worauf befonbers Chryfippos aufmertfam war, weil er nur baburch manchetlei Scheinschluffe ber Megariter abweisen tonnte. Er fceint fic baber nach Art bes Ariftoteles barauf berufen gu baben, bag boch bie Möglichkeit ber imenblichen Theilung nie gut Wirklichkeit werben wurde, sondern bie Theilung, welche fich verwirklichen laffe, gehe nur in bas Unbegreifliche '). Dies feftzuhalten hatten bie Stoifer um fo mehr Grund, je ftarter fie fich gegen bie Unficht bes Ariftoteles ertlarten, bag bie Materie ein Unenbliches ober Unbestimmtes fei. Der Streit beiber Lehren hieruber liegt in ihrer verfchiebenen Richtung. Darüber nemlich waren fie einig, bem Unendlichen gar fein wirkliches Gein jugufchreiben, weswegen Chrysippos lehrte, baß fo wie bas Nichts feine Grenze fei, fo es auch teine Grenze habe. Deswegen tomme bem Untorperlichen, wie ber Beit, bem Leeren und was fonft noch babin gehort, Unenblichfeit ju; bas aber, was korperlich ift, konne nicht unenblich fein \*). war aber wohl bem Ariftoteles bie Materie ein Richt: Birtliches, boch nicht ben Stoitern, weil fie biefelbe als ben urfpringlichen und mahrhaft wirflichen Grund aller Dinge bachten und beswegen auch wohl einen Rorper gu

Diog. L. VII, 150; 151; Stob. ecl. I. p. 344; Sextadv. math. X, 142; Cic. ac. I, 7.

<sup>2)</sup> Stob. ocl. I. p. 892. καθάπες δε τὸ σωματικόν πεπερασμένον είναι, ούτως τὸ ἀσώματον ἄπειρον ὁ τε γὰς χρόνος ἄπειρος και τὸ κενόν. ὧσπες γὰς τὸ μηδέν οὐδέν ἐστι
πέρας, ούτως και τοῦ μηδενός, οἰόν ἐστι τὸ κενόν.

nennen pflegten '). Sahen sie so die Materie als ein Bestimmtes an, so verband sich bamit auch die Lehre, daß die Welt ein Begrenztes sei und die Naterie derselben immer dieselbe Größe habe, der Masse nach weder größer, noch kleiner werde '), daß aber diese ganze Nasse der Welt von einem unendlichen Leeren umgeben sei. Außer der Welt sei das Leere, aber nicht in ihr ').

Welt ausschlossen, liegt darin, daß sie die Welt als ein Ganzes betrachtet wissen wollten. Indem sie diese Einheit der Welt als die Einheit eines Körperlichen sich vorstellsten, mußten sie eine jede Trennung der einzelnen Theile der Welt von einander durch einen dazwischen liegenden leeren Raum ausschließen . Darin liegt auch der Grund, weswegen sie die thätige Ursache als Gott dachten, d. h. als eine Einheit der Kraft, welche die ganze Welt umsfasse und allen einzelnen Körpern ihre bestimmte Form gebe. Wir meinen, daß die Voraussehung der Einheit und des steitigen Jusammenhangs in der Welt die eigentliche Grundlage der stoischen Lehre von Gott ist. Iwar sinden wir, daß die Stoiser viele Beweise ausschhrten, welche das Dasein Gottes oder der Götter darthun solls

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 150; Aristock ap. Euseb. pr. ev. XV, 14.

<sup>2)</sup> Stob. ed. I. p. 322; 324; Diog. L. VII, 150.

Stob. ed. I. p. 382; 390; 892; Diog. L. VII, 143;
 Plut. de pl. ph. II, 1; adv. Stoic. 30.

<sup>4)</sup> Diog. L. VII, 140. ἐν δὲ τῷ πόσμφ μηδὲν εἶναι πενόν, ἀλλ' ἡνῶσθαι αὐτόν · τοῦτο γὰρ ἀναγπάζειν τὴν τῶν οὐρανίων πρὸς τὰ ἐπίγεια σύμπνοιαν καὶ συντονίαν.

ten; biefe Beweise aber find von febr verschiebenem Gebalte und man tann vielleicht an teinem Puntte ihrer Lehre leichter überfeben, wie es berfelben an einer ftrengen Form bes Bufammenbange fehlte, als an biefem. Denn fie fcheis nen felbft taum recht gewußt zu haben, was fie eigentlich beweisen wollten und wovon fie auszugeben batten , noch weniger aber eine beutliche Rechenschaft über bie Kraft ihrer Beweise fich gegeben ju haben. Ginige ihrer Beweise beziehen fich nur auf bas Borhanbenfein bes Gottlichen Aberhaupt, fei es in ber Bielheit ober in ber Ginheit, anbere bagegen fuchen bas Dafein eines Gottes nachzuweis fen. Bu ber erften Art geboren bie Beweise, welche von ber allgemeinen Ueberzeugung ber Menfchen, bag Gotter finb, von ber Botterverehrung, ober von ber Rothwens bigfeit, etwas Befferes als ben Menfchen anzunehmen, bergenommen wurden '); mit ihnen haben wir es hier nicht zu thun, wo wir von ber allgemeinen thatigen Rraft reben. 3mei Puntte mußten aber bei ber Untersuchung über biese bie Stoiter im Ange haben, auf ber einen Seite ju zeigen, bag nur eine Rraft bie gange Belt verwalte, und bann barguthun, bag bies eine mahrhaft gottliche, b. b. eine vernünftige Rraft fei. Bas zuerft bas Lettere betrifft, fo machten fie auf die Ordnung in der Busammenfebung und in ber Bewegung ber Belt aufmertfam, welche nicht als ein Werk bes Bufalls, noch einer blind wirkenben Urfache angesehen werben tonne ). In ben Theilen

<sup>1)</sup> Cic. de nat. D. II, 2. Opinionum enim commenta delet dies, naturae judicia confirmat. Ib, 6.

<sup>2)</sup> Cic. de nat. D. II, 5; Sext. Emp. adv. math. IX, 111 f.

ber Belt fei Ginn und Bernunft, welche nur aus bem Sanzen ber Belt gefloffen fein konnten; bie Belt fei bas ber mit einem lebenbigen Wefen zu vergleichen, in welchem nothwendig ein herrschender Theil, eine gottliche Rraft; ber bewegende und belebende Grund fein muffe '). Go wie eine Matur beffer fei als bie anbere, fo wie von ben Geelen und ben lebenbigen Wefen baffelbe gelte, fo muffe es auch eine befte Matur, eine befte Seele und ein beftes lebenbiges Befen geben und bies fei bie Belt ober Gott; bas Befte aber fei nicht ohne Vernunft und Beisheit und fo mußte ein bochftes vernunftiges Wefen gefett werben "). In allen biefen Beweifen aber ift es Borausfehung, baß bie Belt eine Ginheit fei, welche von einer thatigen Urfache zusammengehalten werbe. Die Einheit biefer Rraft fuchten bie Stoifer zwar nachzuweisen, aber freilich nur fcwach und fo, baf es fich nicht vertennen lagt, wie fie es vielmehr mit einem Grundfage ihrer Lehre, als mit eis ner Folgerung ju thun batten. Wenn fie gu zeigen ftrebe ten, bag bie Belt meber als eine Mehrheit von einander abftebender Rorper, noch als ein nur im Raume gufams menhangenber Rorper gebacht werben tonne, bag fie mitbin als ein innerlich verbundener Rorper betrachtet werben muffe, weil ihre Theile in einem burchgangigen Busams menleiben fich befinden ); wenn fie bas gufammenhangenbe Leben ber Welt baraus barthun wollten, bag alle Dinge in ber Belt burch ein belebenbes Feuer burchbruns

<sup>1)</sup> Cic. ib. 6-8; Sext. Emp. ib. 101.

<sup>2)</sup> Cic. ib. 8; Sext. Emp. ib. 88.

<sup>3)</sup> Sext. Emp. lb. 78 f.

gen waren 1), fo finb bies nur einzelne Rachweifungen, welche ihren Grundfat ju einiger Unschaulichkeit bringen konnen; aber ihr Grundfag ift nicht in folden einzelnen nachweisbaren Thatfachen begrundet. Geine lette Burgel hat er barin, daß fie bie urfachliche Berbindung unter ben Dingen in ber Belt als eine unbeschränkte und gang allgemeine anfahen. Go fagte Chryfippos, ein Tropfen Bein in bas Deer gegoffen, werbe bas gange Deer mifchen, ja biefe Mischung werbe burch bie gange Belt bringen "), und biefe Unficht wurde von ihnen baburch anfchau: lich bargeftellt, baß fie bie materiellen Birtfamteitm im Raume einander burchbringend fich bachten und fo auch die gange Materie durch einen Athem und Sauch burchdringen ließen, burch welchen fie jufammengeführt und gufammengehalten werbe und in einer volligen Uebereinftimmung bes Geins und bes Leibens flebe ). Diefer Bauch ift benn eben nichts Unberes, als die allgemeine thatige Urfache, ber Gott ber Stoifer, ober die Bernunft, welche wie die Geele uns, fo Mes burchbringt und nur in bem einen Dinge auf eine andere

<sup>1)</sup> Cic, ib 9.; 10,

<sup>2)</sup> Plut. adv. Stoic. S7. Χρύσιππος — οὐδὲν ἐπέχειν φόμενος οἴνου σταλαγμὸν ἔνα περάσαι την θάλαιταν καὶ ἴνα δη μη τοῦτο θαυμάζωμεν, εἰς ὅλον φησὶ τὸν πόσμον διατενείν τῷ πράσει τον σταλαγμόν. Diog. L. VII, 151; Galen. de Ηφρ. et Plat. plac. VII, p. 215.

<sup>5)</sup> Alex. Aphrod. do mixt. fol. 142 a. ἡνῶσθαι μέν ὑποτίθεται τὴν σύμπασαν οὐσίαν, πνεύματός τινος διὰ πάσης αὐτῆς διἡκοντος, ὑφ' οὖ συνάγεται τε καὶ συμμένει καὶ συμπαθές ἐστιν αὐτῷ.

Weise als die zusammenhaltende Rraft sich erweift, als in bem andern 1).

Es ift hieraus jugleich flar, welche Borftellung bie Stoiter von Gott verfolgten. Alles geht ihnen auf bie beiben ichon bemertten Puntte hinaus, bag er bie burch die gange Welt herrschende lebenbige Kraft und bag er bie allgemeine Bernunft der Belt ift; biefe beiden Punkte beftimmen sich nur noch bie und ba wechselseitig und in Werhaltniß ju ber übrigen Lehre ber Stoiter; ben einen kann man als bie physische, ben anbern als bie ethische Seite bes gottlichen Begriffs betrachten. Bon feiner ethis fchen Seite betrachtet ift Gott bie ewige Betnunft, welche bie gange Welt regiert und alle Materie burchbringt ); er ift die gutige Borfebung, welche bas Bange fowohl als bas Ginzelne beforgt "); er ift weise unb Grund bes nas turlichen Gefeges, welches bas Gute befiehlt und bas Bofe verbietet '); er bestraft auch bie Uebertretungen bes Gefeges und belohnt bas Gute '); er ift volltommen und eines gludfeligen Bewußtfeins b). Seiner Maturfeite nach

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 188. τὸν δὲ πόσμον οἰκεῖσθαι κατὰ νοῦν καὶ πρόνοιαν — εἰς ἄπαν αὐτοῦ μέρος διἡκοντος τοῦ νοῦ, καθάπερ ἔφ゚ ἡμῶν τῆς ψυχῆς ἀλλ' ἤδη δι' ὧν μὲν μαλλον, δι' ὧν δὲ ἡττον κτλ.

<sup>2)</sup> Diog. L. l. l.; Cic. de nat. D. I, 14; Plut. de Stoic. rep. 84.

Plut. l. l.; adv. Stoic. 36; Dlog. L. VII, 147; Cic. de nat. D. II, 65.

<sup>4)</sup> Cic. de nat. D. I, 14.

<sup>5)</sup> Plut. de Stoic. rep. 35; adv. Stoic. 38.

<sup>6)</sup> Diog. L. l. l. Θεὸν δὲ εἶναι ζῶον ἀθάνατον, λογικόν, τέλειον ἡ νοερὸν ἐν εὐδαιμονίᾳ, κακοῦ παντὸς ἀνεπίδεκτον, προνοητικὸν κύσμου τε καὶ τῶν ἐν κόσμφ.

ist er bie bewegende Kraft ber Materie '), die allgemeine Matur, ohne welche auch nicht bas Geringfte geschieht 1); er ift bas Berhangnif (einaguern), welches Alles nach nothwendigen Befegen bes urfachlichen Bufammenbanges gwingt, und die Rothwendigfeit aller Dinge D; er ift bie belebenbe Seele ber Welt, welche einen naturlichen Trieb bat, aus fich wie aus einem Saamen Alles hervorwachsen Dit biefer Unficht verknupft fich benn auch gu laffen \*). noch eine bestimmtere Borftellung, in welcher bie Stoiler bie 3bee Gottes fich barftellen. Bir haben geseben, wie bei ben Griechen und felbft unter ben Philosophen bie Deinung fich verbreitet batte, bag bie Geele und felbft bie Bernunft in ber Lebenswarme bestehe ober in irgend einer finnlich erscheinenben Rraft, an welche bie Lebenswarme gebunben fei. Diefe Meinung batten nun wohl Unbere betampft und am bestimmteften ift ber Rampf gegen fie beim Platon und beim Ariftoteles ausgebildet. Doch kann max nicht leugnen, bag in bem Beftreben bes Lettern, fich an fcaulich ju machen, wie bie Seele an bie phyfifchen Er scheinungen bes Korpers sich anschließt und in ihnen witfam ift, Borftellungen fich aufbrangten, welche ben Mether und bie Alles burchbringenbe Lebenswarme fo mit bem Be-

<sup>1)</sup> Stob. ecl. L. p. 178.

<sup>2)</sup> Plut. de Stoic. rep. 84. οὐθὲν γάρ ἐστιν ἄλλος τῶν κατὰ μέρος γενέσθαι οὐθὲ τοὐλάχιστον ἢ κατὰ τὴν κοινὰν φέσειν καὶ κατὰ τὴν ἐκείνης λόγον. Cic. de nat. D. I., 15.

Plut. I. I.; Diog. L. VII, 135; Cic. de nat. D. I, 15.
 Fatalem umbram (?) et necessitatem rerum futurarum. Ci.
 Stob. ecl. I. p. 180.

<sup>4)</sup> Cic. de nat. D. Π, 9; 10.

griffe ber Geele vermifchten, bag nur ein geringer Unterfchieb übrig gu bleiben ichien, ein Unterfchieb, welcher viel mehr in ben allgemeinften Grunden ber Biffenschaft, als in bem Gebiete anschaulicher Begriffe lag. Diefer Unters fcieb mußte nun mehr und mehr verschwinden, je mehr man Alles in bas Anschauliche zu ziehen bestrebt war, und baber tonnen wir uns nicht wundern, daß bie Stoifer, entschieben biefer Richtung zugefehrt, auch bie Geele ber Welt ober Gott auf bie Lebenswarme und ihre funtliche Grundlage gurudführten. hierin zeigt fich uns wieber bie Bermandtichaft ber ftoischen Lehre mit ben vorsokratischen Maturphilofophen ber bynamischen Richtung. Uebrigens fprachen fich bie Stoiter über biefen Puntt in verschiebenen Formen aus. Balb nannten fie Gott ben vernunftigen Athem, welcher burch bie gange Matur bringe, balb bas Flinftlerische Feuer, welches bie ganze Belt bilbe ober erzeuge, balb auch ben Mether '), welcher ihnen jeboch vom tunftlerischen Feuer nicht verschieben war. Dan bemertt wohl foon an biefen wechfelnben Formen, bag es ben Stoitern nicht eigentlich barum gu thun war, in einer beftimmten, einzelnen und anschaulichen Art bes Dafeins ben Begriff bes Gottlichen barguftellen. Gie gebrauchten biefe Ausbrude nur, um bamit gu bezeichnen, bag Gott als bie allgemeine belebenbe Rraft in ber Welt an eine korperliche Birtfamteit gebunden fei 2).

<sup>1)</sup> Plut. de pl. ph. I, 6; 7. οἱ Στωικοὶ κοινότερον θεὸν ἀποφαίνονται πῦρ τεχνικὸν ὁδῷ βαδίζον ἐπὶ γενέσει κόσμου —— καὶ πνεῦμα μὲν διῆκον δι δίου τοῦ κόσμου. —— τὸν δ' ἀνωτάτω πάντων νοῦν ἐν αἰδίρι. Stob. ecl. L. p. 64 f.; Diog. L. VII, 139; Cic. de nat. D. I, 14; 15.

<sup>2)</sup> Stob, ech L p. 66. nel nredpu per definor de blou

In allen diefen Borftellungsweisen jeboch tritt ber Begriff Gottes noch in einer gewiffen Absonberung von ber Materie bervor. Gott bilbet, ordnet und bewegt die Raterie; er wird als bie Beltfeele bem Weltforper entgegengefett und wenn fich bieran die Worftellungen eines allge meinen Weltfeuers ober Beltathers anschließen, fo fehlt auch hier ber Gegensatz gegen bie übrigen Arten ber Dinge nicht. Aber wir haben icon fruber bemertt, bag eine folche Absonderung teinesweges in bem Ginne ber Stoifer lag. Gie gingen vielmehr barauf aus, Materie und Form ganglich gu verbinden in jebem mabrhaften Sein, und fo erschien ihnen benn auch Gott als ein Korper und ein lebenbiges, aber unfterbliches Befen 1), welches amar bem Menschen nicht an Gestalt gleicht, aber boch wie ber Menfch aus Seele und Korper besteht "). Die Ginheit ber gottlichen Geele mit bem gottlichen Rorper ift nun bie Belt und baber find auch bie Stoifer barin einer Reinung, bag Gott bie Belt fei, b. b. bie ju einer gewiffen Eigenschaft ober Form gebilbete Materie mit ber in ibe enthaltenen thatigen Rraft 3). hierbei hielten wohl bie

τοῦ κόσμου, τὰς δὲ προςηγορίας μεταλαμβάνον διὰ τὰς τῆς Ελης, δὲ ῆς κεχώρηκε, παραλλάξεις.

<sup>1)</sup> Dieg. L. VII, 147; Cic. de nat. D. II, 17.

Plut. adv. Stoic. 36. λέγει γοῦν Χρύσιππος ἐσικένω τῷ μὲν ἀνθρώπῳ τὸν Δία καὶ τὸν κόσμον, τῆ δὲ ψυχῆ τὴν πρόνοιαν.

<sup>3)</sup> Diog. L. VII, 137 sq. αλτάν δὲ τὰν θεὰν τὰν ἐπ τῆς ἀπάσης οὐσίας ἐδίως ποιόν. — — καὶ ἔστι κόσμος ὁ ἐδίως ποιὸς τῆς τῶν δλων οὐσίας. Ib. 148. οὐσίαν δὲ θεοῦ Ζήνων μέν ψησι τὰν δλον κόσμον καὶ τὰν οὐρανόν. Stob. eci. L

Stoiter noch in einer gewiffen Beife ben Unterschied gwis fom Gott und Belt feft, aber nur in einem untergeords neten Sinne. In brei Punften tonnen wir biefen Unter-Schied finben. Der eine bezieht fich auf ben Unterschieb zwischen bem Leibenden und bem Thuenden, von welchem wir schon gehandelt haben. Der andere fnupft fich an ben Unterfchieb gwifden Rorper und Seele an, welcher wieber mit bem Unterschiebe awischen bem Eblern und Beffern und amifden bem weniger Bolltommenen in ber Belt gufammengeht. Jenes zeichneten bie Steptifer als bas in einem bobern Sinne Gottliche vor biefem aus, wornach benn Die unvolltommnern Theile ber Welt gewissermaagen als ungottlich erscheinen mußten. In biefer Rudficht nahmen fie einen herrschenden Theil (ήγεμονικόν) in der vernünftigen Belt an, welcher burch Mes belebenb bringe und bie gottliche Kraft bezeichne. Benon und Chrofippos fuchten Diefen in bem Mether ber oberften himmelsfphare, Rleans thes in ber Gonne \*). Noch in einer britten Rudfict aber unterschieden fie Gott von ber Belt, inwiefern nemlich nach ihrer Ansicht Gott bie Belt aus fich felbft erzeugt und anfange für fich in ununterschiedener Ginbeit ift, nachher aber bie Mannigfaltigkeit ber Welt aus fich hervorbringend in biefe fich vertheilt. Jene Lebenseinheit Gottes ift ihnen nun gleichfam ber reine Gott, welcher alle Materie in fich umfaßt, biefe Mannigfaltigfeit ber

p. 444; Cic. de nat. D. I, 14; 15; Arius Didymus ap. Eus. pr. ev. XV, 15.

<sup>\*)</sup> Cic. ac. II, 41; de nat. D. I, 14; 15; Diog. L. VII, 189; Euseb. l. l. Die beiben erften Stellen bes Cicero ftimmen nicht miteinander.

Dinge bagegen ist ihnen die Welt im eigentlichen Sinne und gewissermaaßen der Seele der Welt oder der gottlichen Einheit aller Kräfte entgegengesett '); ja es kann in die ser Rücksicht Gott als entgegengesett einem einzelnen Wesem in der Welt und mit diesem in Wechselwirkung stehend gedacht werden '). Aber offendar werden in allen diesen Arten, Gott der Welt entgegenzusetzen, beide Begriffe nur in einer engern Bedeutung genommen. In der allgemeinen Bedeutung ist den Stoikern die Welt ewig und mit Gott eins und nur die Welt, sofern sie in die Mannigsfaltigkeit geordneter Dinge auseinander getreten ist, die det eine vergängliche Ordnung, welche wieder in die degründende Einheit des göttlichen Wesens zurückkehen wird ').

Der zulet erwähnte Unterschied zwischen Gott und ber Welt führt uns auf die Worstellung der Stoiker von der Weltbildung. Sie konnten nach ihrer Ansicht von Sett die Entstehung der Welt nicht anders sich benken, als nur als ein Erzeugen der göttlichen lebendigen Kraft in der mit

<sup>1)</sup> Plut, de Stoic, rep. 39; adv. Stoic. 36, Int (L iz) μιᾶς οὐσίας σύο ίδίως γενέσθαι ποιοὺς και τὴν αὐτὴν οὐσίαν ἔνα ποιὸν ἰδίως ἔχουσαν ἐπιόντος ἐτέρου δέχεσθαι και διαφυλάττειν ὁμοίως ἀμιγοτέρους. — Αίγει γοῦν Χρίσιακος ἔσικέναι τῷ, μὲν ἀνθρώπφ τὸν Δία και τὸν κόσμον, τῷ δὶ ψυχἢ τὴν πρόνοιαν δταν οὖν ἐκπύρωσις γένηται μόνον ἄφθαρτον ὅντα τὸν Δία τῶν θεῶν ἀναχωρεῖν ἐπὶ τὴν πρόνοιαν, εἶτα ὁμοῦ γενομένους ἐπὶ μιᾶς τῆς τοῦ αἰθέρος οὐσίας διατελεῖν ἀμφοτέρους. Είπεὸ. 1. 1,

<sup>2)</sup> Plut. adv. Stoic. 83.

<sup>5)</sup> Euseb. l. l. διὸ κατὰ μὲν τὴν προτέραν ἐπόδοσον ἄτδιον τὸν κόσμον εἶναί φασι κατὰ δὲ τὴν διακόσμησαν γυννητὸν καὶ μεταβλητών.

ihr verbundenen ober geeinigten Materie. Bu Unfang, lehrten fie, fei Gott fur fich gewefen, bann aber habe er die gange Materie in bie verschiedenen Elemente verwandelt. hierbei wird Gott als bie Ginheit ber Materie und ber bewegenben Rraft gedacht, benn er erzeugt aus fich bie Materie '). Damit verbindet fich auch bie Unficht, bag Gott bas funftlerifche Feuer, aus welchem bie Weltbilbung hervorgehe, wie aus einem Saamen 2). Die Bermanblung bes Feuers in bie übrigen Elemente wird vom Chrys fippos auch als eine Scheibung bes Begensages zwischen Seele und Rorper befchrieben. Buerft wenn Gott gang Feuer fei, fei er auch gang Leben und lebenbiges Befen; wenn aber bas Feuer theilweife erlofche, verwandle er fich in bas Korperartige und beftebe nun aus Korper und Seele ). In Diefer Lehre Schließen fich Die Stoifer faft gang an ben Beratleitos an. Mit ihm bemerten fie, baß

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 136; 137.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I. p. 414. Ζήνωνι καλ Κλεάνθει καλ Χουσίππφ ἀρέσκει την οὐσίαν μεταβάλλειν οἶον εἰς σπέρμα εἰς τὸ πῦρ καλ πάλιν ἐκ τούτου τοιαύτην ἀποτελεῖσθαι την διακόσμησιν, οῖα πρότερον ἦν. Es wird hier zuerst bie Rudtehr ber Waterie ber Welt in bas Feuer, bann bie neue Weltbilbung beschrieben.

<sup>8)</sup> Plut. do Stoic. rep. 41. καὶ μὴν δταν ἐκπύρωσις γένηται, διόλου ζῆν καὶ ζωον εἶναί φησι σβεννύμενον |δ' αύθις καὶ παχυνόμενον εἰς ὕδως καὶ γῆν καὶ τὸ σωματοειδὲς τρέπεσθαι. λέγει δ' ἐν τῷ πρώτῳ περὶ προνοίας διόλου μὲν γὰρ ὧν ὁ κόσμος πυρώδης εὐθὺς καὶ ψυχή ἐστιν ἐαυτοῦ καὶ ἡγεμονικόν δτε δὲ μεταβαλών (Ε. μετέβαλεν) εἴς τε τὸ ὑγρὸν καὶ τὴν ἐναπολειφθείσαν ψυχήν, τρόπον τινὰ εἰς σώμα καὶ ψυχήν μεταβάλλων, ώστε συνεστάναι ἐκ τούτων, ἄλλον τινὰ ἔσχε λόγον. Die von Whitenbach vorgeschlagene Kenberung bes Kextes verstellt ben Ginn. Bergl. auch die oben ausgeschriebene Stelle Plut. adv. Stoic. 86.

in ber Beltbilbung bas Feuer einen beftimmten Sang gebe ober ein beftimmtes Gefet befolge, nach welchem es burch gewiffe Bwifchenflufen und burch beftimmte Beiten bindurdgehend gulegt wieder in fich felbft gurudtehren und ber Welthilbung bie Weltverbrennung folgen foll '). Feuer betrachten fie die weltbilbenbe Rraft, weil bas Feuer in fich felbft feine Bewegung hat und bie allgemeine the tige Rraft ift "). Nach einem gewiffen Gefete bes Berhangniffes laffen fie Alles in beftimmter Beit entfleben und auch wieber vergeben, weil ihnen Alles nach einer gefetill den Nothwendigkeit geordnet ift und bas Leben eines na turlich fich entwidelnben Thieres führt. Daber liebten fie auch, Gott mit einem Saamen ber Dinge gu vergleichen, aus welchem gesehmäßig und nach einem bestimmten, vernunftmäßig geordneten Berhaltniffe aller Theile Die Bett gleichfam hervorwachfe. Dies ift ihr Begriff von bem ber nunftigen Saamenverhaltniffe (onequarinde doyog), welches in allen Dingen ift und nach welchem alle Dinge find. Gott ift bas vernünftige Saamenverhaltniß ber Belt ober er umfaßt alle vernunftige Saamenverhaltniffe, welche in ber Welt fich entwickeln "). Diese entfalten fich aber erft

Diog, L. VII, 137; 148; 156. δοκεῖ δὲ αὐτοῖς τὰ μὲν φύσιν εἶναι πῦρ τεχνικὸν ὁδοῦ βαδίζον εἰς γένεσιν. Gc. de nat. D. II, 22; 32; Plut. de pl. ph. I, 7.

<sup>2)</sup> Cic. de nat. D. II, 12; Diog. L. VII, 144.

<sup>3)</sup> Diog. L. VII, 186. τούτον (εc. τον θεόν) σπερμανπον λόγον όντα του κόσμου. Plut. de pl. ph. I, 7. πτη τιχνικόν — Εμπεριειληφός πάντας τους σπερματικούς λόγοις,
καθ' ους ξκαστα καθ' είμαρμένην γίνεται. Sm Begriffe bes
λόγος σπερματικός verbinden sich die beiden Begriffe des Berhildnifmäßigen und der Bernunft, welche in λόγος liegen, mit dem

in ber Beltentwicklung und werben aus ber ursprünglichen Einheit Gottes in eine Mannigfaltigfeit ausgebreitet, meswegen bie Stoiter Gott auch bie Gins-Menge genannt ha= ben follen 1). Die Entfaltung ber Saamenverhaltniffe gefcieht burch bie ewige Bewegung ber Materie, welche Mles einem Dischtrante vergleichbar untereinanber rubrt und mit Nothwendigkeit geftaltet; benn nichts von ben einzels nen Dingen, von bem materiellen Dafein ift in Ruhe, MIles in ber That vergeht nur beständig und entsteht wieber als ein Neues nach feiner Materie 2). Go ichließen fich bie Stoifer auch in biefem Puntte ber Lehre bes Berafleis tos an. Aber es ift auch nicht ju verkennen, bag fie bie größere Ausbilbung, welche burch bie logische Entwicklung ber Sofratischen Schulen gewonnen worben mar, vor ihrem Beiftesgenoffen voraushaben. Dies bemerkt man in biefem Puntte baran, bag bie Stoiter bas bestanbig Fliegenbe in

Begriffe ber natürlichen Entwicklung aus einem Saamen. Im aussührlichsten sindet sich dieser Begriff angegeben in einem Auszuge aus dem Rieanthes b. Stod. ecl. I. p. 372. ωσπερ γαρ ένός τινος τα μέρη πάνια φύεται έκ σπερμάτων έν τοῖς καθήκουσιν χρόνοις, αὖτω καλ τοῦ δλου τὰ μέρη, ὧν καλ τοὶ ζῶα καλ τὰ φυτὰ ὅντα τυγχάνει, ἐν τοῖς καθήκουσι χρόνοις φύεται. καλ ώσπερ τινὰς λόγοι τῶν μερῶν εἰς απέρμα συνιόντες μίγνυνται καλ αὖθις διακρίνονται γινομένων τῶν μερῶν, οὖτως ἰξ ἐνός τε πάνια γίνεσθαι καλ ἐκ πάντων εἰς εν συγκρένεσθαι, ὀδῷ καλ συμφώνως διεξιούσης τῆς περιόδου. Cf. Chrys. ap. Galen. de Hipp. et Plat. plac. III. in. p. 112 Chart.

Syrian, in Arist. met. ap. Petersen p. 76. Εν πλήθος.
 Plut. adv. Stoic, 13.

<sup>2)</sup> Plut. de Stoic. rep. 34; adv. Stoic. 44. Der Difchtrant erinnert an eine Anekbote, welche vom herakleitos ergabit werd.

ben Dingen als bie Materie berfelben von bem Behartlichen in ben Dingen unterschieben, welches ihnen benn nichts Unberes fein tann, als bie gottliche thatige Rraft, bas mahre Befen ber Dinge, welches in Allem lebt und bie Form ber Dinge bilbet '). Go mußten fie auf einen go nauen Unterschieb gurudgubringen, was beim Berafleites noch unbeftimmt burcheinander gelaufen mar. Aber es if boch auch unverkennbar, bag fie bamit nur zwei Seiter ber Dinge von einander unterschieden, welche ihnen fo me fentlich mit einander verbunden find, wie die lebenbige Kraft mit bem Leben. Das fünstlerische Feuer ift ihnm, gang wie bem Berakleitos, eine ewig lebendige Rraft, welche burch gewisse natürliche Perioden hindurch fich felbft verwandelt, obgleich fie immer biefelbe bleibt. Es ernahrt fich bie Geele ber Belt und wachft immerfort, bis fie wieber alle Materie in fich verzehrt hat ").

So betrachteten also die Stoiker die Weltbildung als eine Periode des gottlichen Lebens, welche ihren natürlichen Anfang und ihr natürliches Ende habe. Beide aber, Infang und Ende, sind einander gleich, denn in beiden haber sich die Materie und die thätige Kraft, das Körperartige und die Seele ganzlich geeinigt, die Mannigfaltigkeit der Dinge ist in die Einheit aufgelöst und Alles ift Gott ohne irgend

<sup>1)</sup> Plut. adv. Stoic. l. l. ως δύο ήμων ξκαστός έστιν υποπίμενα, το μεν ούσια, το δε και το μεν αει δεϊ και φερεταμήτε αυξόμενον, μήτε μειούμενον, μήτε δίως οιόν έστι σιαμίνον το δε διαμένει και αυξάνεται και μειούται και πάντα κάσχει τάναντία. Die Luce im Kert will Peterfen nicht unwohrschen
lich burch δν ausfüllen.

<sup>2)</sup> Plut. de Stoic. rep. 39.

einen Gegenfag. Raturlich wird biefe Ruckebr aller Dinge in Gott, welche gugleich ber Anfang einer neuen Beltbilbung ift, als bie volltommenfte Lebensentwicklung gebacht. Die Welt zwar ift vollkommen, aber nicht ihre Theile 1); in ihr ift ber Gegensat bes Guten und bes Bofen noths wendig; viele Mothwendigkeit mifcht fich mit bem, mas in ber Welt gut ift, und fo kann in ber Welt bas Uebel nicht fehlen "). Dagegen in ber Beltverbrennung bort alles Uebel auf; Alles ift vernunftig und weife 3). Da nun biernach bas Beltenbe immer wieber in benfelben Beltanfang gurudfehrt, fo war es auch folgerecht von ben Stois tern gebacht, bag fie eine jebe neue Beltbilbung ber frus hern burchaus gleich fich bachten; es tehrt Alles nach bems felben Gefete wieber, nach welchem es fruber fich entwidelt hatte ). Es icheint fich bies ben Stoitern auch baran angefnupft zu haben, bag fie bie Beit ber Beltbilbung nach einer aftronomischen Berechnung bes großen Jahres zu bestimmen suchten und baber in berfelben Bu-

<sup>1)</sup> Plut, de Stoic, rep. 44.

<sup>2)</sup> Ib. c. 35; 36; 37; 44.

<sup>3)</sup> Plut. adv. Stoic. 17. δταν έκπυρώσωσε τον πόσμον ούτοι, κακόν μέν οὐδ' ότιοῦν ἀπολείπεται, τὸ δ' δλον φρόνιμόν έστι τηνικαῦτα καλ σοφόν. Spátere Stoiter, wie Poscibos nios, sprechen von der Weltverbrennung wie von einer Auslösung aller Dinge in das Leere; dies scheint aber eine Misbeutung der ältern Lehre zu sein, deren Gründe wir nicht weiter verfolgen tonsnen. Plut. do pl. ph. II, 9; Stod. ecl. I. p. 590; Kused. pr. ev. XV, 40. Wahrscheinlich beschrieben die ältern Stoiter die Weltverbrennung als eine Verdannung der Raterie. Phil. de incorr. mundi 19 p. 507 Mang.

<sup>4)</sup> Nemes, de nat. hom, 38 p. 147 f.; Numenius ap. Eus. pr. ev. XV, 18; Chrysipp, ap. Lectant, div. inst. VII, 23.

sammenstellung der Gestirne die Weltverbrennung und die neue Weltbildung eintreten ließen, in welcher sie früher geschehen war \*). Hiernach erscheint also die beständige Erz neuerung der Welt in der That als ein vollständiger Kreislauf, welcher von den Stoitern wohl nur daraus gerechtfertigt werden konnte, daß Gott als ein ledendiges Wesen in beständiger Ledensthätigkeit aus sich sein vollkommenes Leden entwickelnd und eben dasselbe wieder in sich zurücknehmend gedacht werden musse.

In dieser Borftellungsweise konnten nun aber die Stoiter auch bie Schwierigfeit nicht vertennen, welche allen Spftemen gemeinschaftlich ift, bie bas Berben ber Belt als bas Leben Gottes ju begreifen ftreben, nemlich ju er-Maren, wie bie Unvolltommenheiten, bie Dangel, bas Uebel und bas Bofe in ber Welt mit bem vollkommenen Leben Gottes bestehen konnten. Daber beschäftigten fie fic auch fehr fleißig mit biefer Aufgabe, ohne fie boch in ber That lofen gu tonnen. Bei allem bem, was fie bieruber vorbringen, ift es Boraussehung, bag Gott feinem Befen nach nothwendig in die Weltbilbung, b. h. in die Gonde rung unterscheibbarer Buflanbe eingeben muffe. Daraus ergeben fich benn naturlich entgegengefette Rrafte in ber Belt, welche alle nur ein beschranttes Daag bes Seins haben und mithin unvolltommen 'find. Die Theile ber Belt, wie schon emahnt, find nothwendig unvolltommen. eben weil fie nur Theile find; aber nur im Gingelnen betrachtet, erscheint und etwas mangelhaft, unschon ober feblerhaft in ber Welt, wenn wir es bagegen in feinem 3u-

<sup>\*)</sup> Nemes. I. l.; Numenius ap. Eus. pr. ev. XV, 19.

fammenhange mit bem Sangen betrachten, zeigt es fich uns als nothwendig und einen bestimmten Rugen babend, ohne welchen bie Welt nicht vollkommen fein wurde. balt eine Romobie lacherliche und an fich ichlechte Stellen. welche aber boch im Gangen eine gewiffe Anmuth haben '). Die Borfebung Gottes bat nicht Krantheit, Krieg und ans bere Uebel gewollt, aber biefe find entstanden in Folge ber Suter, welche Gott in ber Belt verwirklichen wollte und welche ohne biefe Folgen nicht möglich waren?). Uebel geschieht ben Bofen zur Bestrafung, anberes auch ben Guten nach einer anberen Einrichtung, welche aber ber Gefammtheit ber Belt jum Bortheile gereicht "). Go hat Sott aus Gutem und Bofem ein Berhaltnif gufammenges fügt, in welchem bas Safliche icon und bas Widermars tige befreundet wird '). Bierbei faben bie Stoiter besons bers auf bas fittlich Bofe in ber Belt, welches fie als ein mabres Bofes anertennen mußten; aber auch von biefem behaupteten fie, bag es gut fei fur bas Bange unb für Die Bolltommenheit bermBelt nicht entbehrt werben tonne. Zwar will Gott auch bas sittlich Bose nicht; Chrysippos

<sup>1)</sup> Plut. adv. Stoic.14; cf. de Stoic. rep. 21; 44. Der Paupts fat ift: τέλεον μέν ὁ πόσμος σῶμά ἐστιν, οὐ τέλεα δὲ τὰ τοῦ πόσμου μέρη τῷ πρὸς τὸ δλον πως ἔχειν καὶ μὴ καθ αὐτὰ είναι. Bas ich Stellen übersett habe, heißt im Original ἔπιγράμματα.

<sup>2)</sup> Gell. VI, 1; Plut. de Stoic. rep. 21; 44.

Plut. ib. 55.

<sup>4)</sup> Cleanth. hymn. 18 f. állá od nal sá negiodá kníotaom ägna Selvai

καὶ ποσμεῖς τὰ ἄποσμα καὶ οὐ ψίλα σοὶ φίλα ἐστίν·
δός γὰς εἰς ἕν ἄπαντα συνήςμοκας ἐσθλὰ κακοίσιν,
δοθ ἔνα γίγνεσθαι πάντων λόγον αἰὲν ἐόντα.

fireitet fogar, man moge Gott nicht etwa als beffen Diturfache anseben, weil bas Gefet nicht als Miturfache ber Uebertretungen gelten tonne ); aber Gott will boch bas, bessen nothwendige Bolge bas Bose ist; auch ber Bose solgt bem Berhangniffe wiber feinen Billen und bas Lafter ift nothwendig, bamit bie Tugenb fein tonne. Das Bofe ge= Schieht nicht unnut fur bas Gange, benn ohne bas Bofe wurde bas Gute nicht fein "), und baber ift es weber moglich, noch wurde es gut fein, bas Lafter überhaupt wegzuschaffen "). Um bies zu beweifen, beriefen fich bie Stoiter auf ben Grunbfas, welchen auch Berafleitos, boch mehr in phyfifcher Rudficht vertheibigt hatte, bag Nichts ohne feinen Gegenfat fein tonne, Gutes alfo auch nicht ohne Bofes "). Gerechtigfeit tonne nicht geubt werben, wenn nicht auch Unrecht mare; Tapferteit tonne nicht ohne Feigheit, Bahrhaftigkeit nicht ohne Luge und so keine Tugend ohne ihr entgegenstehenbes Lafter fein; wenn nicht Gus tes und Bofes mare, fo wurde es feine Unterscheibung bes

<sup>1)</sup> Plut. de Stoic, rep. 83.

<sup>2)</sup> Chrys. ap. Plut. adv. Stoic. 13. \$\delta\$ de zazla neòs tà loinà συμπτώματα l'zei öcov ylverai yàc αὐτή πως κατὰ τὸν τῆς φύσεως λόγον καί, Iva οὕτως εἴπω, οὐκ ἀχρήστως γίνεται πρὸς τὰ ὅλα οὐδὲ γὰς ἄν τὰγαθὸν ἦν. De Stoic. rep. 35, wo baffeibe Fragment mit einigen Abweichungen gelefen wird.

<sup>3)</sup> Chrys. ib. 86.

<sup>4)</sup> Gell. I. I. Nihil est prorsus istis, inquit (sc. Chrysippus), imperitius, nihil insubidius, qui opinantur, bona esse potuisse, si non essent ibidem mala. Nam cum bona malis contraria sint, utraque necessum est opposita inter sese et quasi mutuo adverso quaeque fulta nisu consistere; nullum adeo contrarium est sine contrario altero.

Suten und bes Bofen geben und mithin auch teine prattische Einsicht 1).

Es scheint in ber That, bag biefe Erflarungen bie. Stoifer boch nicht gang befriedigten. Gie tonnen auch nur infofern von irgend einer Bebeutung fein, als babei bie Boraussetzung gilt, bag ber lebenbige Gott in ber Nothwendigkeit fich findet, in ben Wechsel entgegengesetzter Lebensthatigfeiten einzugeben. Dag bies von ben Stoifern nicht gang übersehen murbe, scheint uns aus einer mertwurdigen Meußerung bes Chryfippos hervorzugeben. Denn Diefer fab fich gebrungen, bei ber Betrachtung bes Uebels in ber Welt zuzugeben, baß auch viel Nothwendigkeit ein= gemischt fei in bie Weltbilbung 2), und barauf scheint er es zuruckgebracht zu haben, bag in ber vollkommenen Welt wohl auch Manches nebenbeifiele, wie in einer guten Sauswirthichaft mohl einige Gulfen ober Rorner verloren gingen, ober bag fogar bofe Damonen über bie Denfchen Gewalt ausübten 3). Erinnern wir uns nun, wie in ben Lehren bes Ariftoteles und bes Platon bas Rothwendige bem Guten, bas Materielle ber Bernunft entgegengefest wird, fo tonnen wir wohl nicht baran zweifeln, bag auch Chryfippos in einer gang abnlichen Beife bier ben Gegenfat zwischen bem Nothwendigen und bem Guten auffaßte. 3mar ftrebten bie Stoiter babin, bie materielle Urfache gang mit ber thatigen Rraft Gottes gu verfchmelgen, um nur einen Grund aller Dinge anertennen gu burfen, aber

<sup>1)</sup> L. l.; Plut, adv. Stoic. 16; 17.

Plut. de Stoic, rep. 37. φησὶ δὲ πολὺ καὶ τὸ τῆς ἀνάγκης μεμίχθαι.

<sup>3)</sup> L. l.

gewiffermaagen waren fie boch genothigt, wie wir gefeben haben, bas Gottliche, bas mahrhaft Bolltommene, bie ewige und unbeschränkte Kraft von bem Leibenben und Unvolltommenen gu unterscheiben, und indem fie bas Letstere in ben Begriff ber Materie gusammenfagten, erschien ihnen bas Bange nur als ein materieller Gott, welcher ber Mothwendigkeit bes Leibens in fich und aus fich felbft unterworfen ift. Da tritt benn mohl ber Gebante berbor, ber Runftler ber Welt tonne nicht feine Materie veranbern 1), und bies ift bie Nothwendigkeit, welche bas Bofe und jebe Unvollfommenheit in ber Welt erzeugt. Im 2011gemeinen ift fie barin gegrundet, bag Gott bie veranders liche Materie, welche fein Wefen ift, in beständigen Berwandlungen umherführen muß und baber nicht in ber bolltommenen Entwicklung feiner Rraft, in ber Beltverbrennung, bleiben fann, fonbern von ihr gur Beltbilbung, gur Trennung ber Gegenfage, welche Gutes und Bofes entgegenftellt, fortfcreiten muß. Erft von biefem Puntte aus wird man bie Bebeutung, welche ben Stoifern ihre Rothwenbigfeit, ihr Werhangniß bat, vollig überbliden tonnen. Es ift nicht allein barin begrunbet, bag Alles in ber Belt in urfachlichem Busammenhange fteht und bas Einzelne bom Gangen, bas Spatere vom Frubern abhangig ift "), fondern es hat auch feinen Grund in bem Befen ober in ber Materie Gottes. Gott fuchten zwar bie Stoiler als ben Grund bes Berhangniffes und mit bem Berhangniffe

<sup>1)</sup> Senec, de prov. 5. Non gotest artifex metare materiem.

<sup>2)</sup> Plut, de pl. ph. I, 27; 28; de Stoic. rep. 23; Gell. VI, 2.

Eins zu benken; sie wollten also nicht zugeben, daß er unter dem Verhängnisse stehe; allein in der That stellten sie sich doch die ganze Weltbildung in einer Weise vor, welche die Naturnothwendigkeit seiner Materie als das oberste Geseh für alles Werben betrachtet, und Gott selbst erscheint als diesem Gesehe unterworsen, inwiesern seine vernünstige Krast von seiner Materie abhängig ist. Sein Wesen ist ein Saame der Welt; seine Entwicklung, sein Leben geht den nothwendigen Sang, in welchem ein natürlicher Saame sich entwickelt, und darin mischt sich denn auch als ein Nothwendiges mit ein, daß er durch unvollkommene Zustände des Gegensahes und des Streites seiner Kräste gegen einander hindurchgehend zu seiner Vollendung gelangen soll.

Dies werben wir um fo mehr befiatigt finben, jemehr wir in bas Einzelne ihrer Naturlehre eingehen. Doch haben wir über biefes nur wenig ju bemerten. Der allgemeine Sang ihrer naturforschung muß aus ber Betrachtung ihrer oberften Grundfate uns meiftens flar fein; nur Giniges haben wir ins Auge zu faffen, was als Folgerung und theilweise Erweiterung baran sich anschließt. Denn in die einzelnen Untersuchungen über bie Ratur brangen bie Stois ter nicht tief ein, wie schon früher bemerkt. Ihr Führer hierin ift meiftens Ariftoteles, welcher in diefem Gebiete faft Mles ericopft ju haben ichien und ben Spatern übers haupt als Führer in bemfelben galt. Rur in wenigen Pumtten wichen fie von ihm ab, welche gu fehr von bem eigenthimlichen Geschmade ber peripatetischen Philosophie waren; in biefen aber folgten fie zuweilen bem Platon, zuweilen ber gewöhnlichen Meinung, ober murben auch genothigt, ihrer allgemeinen Lehren wegen etwas Reues zu wagen.

Da fie die Welt als bas Leben Gottes ober als Gott felbft betrachteten, babei aber in ihr ben Gegenfat ber einzelnen Dinge gegen einander feft hielten, fo mar es naturlich, bag fie auch einzelne Defen in ber Belt von besonders hervorragender Kraft als gottliche Besen verehrs Sie fprachen in einer ahnlichen Beife wie Platon von geworbenen Gottern und ichloffen fich noch naber als biefer an bie vielgotterifchen Borftellungen ihres Bolfes Je mehr in ihrer Beit leichtsinnige 3weifels ober Streits fucht gegen bie Bolksreligion fich verbreitet hatte, genahrt burch die Lehren ber Steptifer, ber Spifureer und ber neuern Atabemifer, ber naturlichen Gegner ber Stoifer, umsomehr mochten biese sich gebrungen fühlen, bie geschichts liche Grundlage ihrer Bolfsgefinnung in Schut ju nehmen und bamit auch ihren Boglingen Chrfurcht einzuflogen vor ben bobern Gewalten, welchen ber Denich unterworfen ift. Sie thaten bies, indem fie gwar nicht eben Alles, mas bie Meinungen bes Bolkes über bie Gotter und ihre Berehrung verlangten, im wortlichen Ginne billigten, aber boch bas ihrer Meinung nach Wefentliche ber alten Religion beibehielten und in ihrem Sinne beuteten, über bie gufälligen Formen ber Gottesverehrung aber und über ihre Bebeutung ein freieres Urtheil fich erlaubten. Go verwarf Benon bie Berehrung ber Bilber und ber Gottertempel, benn ihnen wohne nichts Beiliges bei, ale Werten fcmugiger Runft \*). Dagegen fei bie allgemeine Meinung ber Menschen, welche

<sup>\*)</sup> Ciem, Alex. strom. V. p. 584.

Gotter annehmen und Gottererscheinungen, nicht gering gu achten, und biefe Meinung suchten fie benn auch mit ihren phyfifchen Lehren in Uebereinftimmung ju bringen. ber Bollsgotter werben von ihnen auf bie größern Beit. forper gedeutet, auf die Sonne und ben Mond und bie Gestirne, andere auf bie Elemente, auf bie Jahreszeiten und andere Raturerfcheinungen, felbft auf Menfchen, welche Unfterblichkeit erlangt haben, auf Augenben ober Runfte, welche ben Menschen großen Nugen bringen, wobei wir uns erinnern muffen, bag ihnen alle folche Dinge Rorper und lebenbige Rrafte finb; alle Gotter biefer Art betrach= teten fie aber nur als Gotter in einem niebern Sinne; es find geworbene, es find vergangliche Gotter; alle tehren in ber Beltverbrennung in ihren gemeinsamen Urfprung gurud, in ben oberften Gott Beus, Die Quelle alles Lebens, melder nicht geworben und nicht verganglich ift '). Go suche ten bie Stoifer burch eine freie Auslegung bie alte Gotters lebre und ihre Rabeln zu retten. Es ift flar, bag fie bierin nicht, wie man gemeint hat, von ber gurcht vor Berfolgung geleitet wurden, fonbern von einer beiligen Scheu vor bem Glauben ihres Bolles, bag fie aber auch biefen Glauben in ihrem Ginne gu beuten fich fur bereche tigt hielten ). Daber erbliden wir in ihren Unfichten über Religion nur einen erfunftelten Glauben, wie er in folden Beiten fich zu erzeugen pflegt, welche ber alten Gins falt ber unmittelbaren Uebergengung fich wieber nabern

<sup>1)</sup> Plut. de Stoic, rep. 38; de plac. ph. I, 7; Cic. de nat. D. I, 14; 15; II, 23; Diog. L. VII, 147.

<sup>2)</sup> Cic. de nat. D. II, 24. Physica ratio non inclegans inclusa est in impias fabulas.

möchten, weil in ihnen noch ein Gefühl für die Kraft dies fer Zeiten ist, welche aber doch nur durch das Mittel wisfenschaftlicher Betrachtung ihr Bedürsniß des Glaubens sich nachzuweisen vermögen und dadurch auch ein Streben nach Befriedigung, aber nicht die Befriedigung selbst gewinnen. Eben beswegen wurden die Stoiter in dieser Richtung auch zur Vertheidigung manches Aberglaubens geführt, welcher mit der Rettung der Bielgötterei sich verdinden mußte und mit ihren philosophischen Ansichten sich verdinden den ließ. So vertheidigten sie die Wahrheit der Göttersprüche, die Wahrsagekunst, die Araumbeutung, über welche Dinge Chrysippos weitläuftige Werke schrieb. h, so wie er auch den Glauben an gute und bose Dämonen in Schut nahm.

Wenn die Alten die Welt als ein Werk Gottes der trachteten, so pflegte bei ihnen der Sedanke nicht zu sehlen, daß sie auch eine schöne Sestalt und eine schöne Ausdildung ihrer Theile erhalten haben werde. Diesem Gedanken folgten die Stoiker, wenn sie Sott oder die Natur als ein künstlerisches Feuer sich vorstellten. Denn die Kunst, welche sie ihm zuschrieben, ist eine Kunst nicht nur sur den Ruzen, sondern auch für die Schönheit. Wir mussen gestehen,

<sup>1)</sup> C. Baguet §. 84; 91; 92.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 151; Plut. de def. orac. 17; de Steic. rep. 37.

<sup>5)</sup> Cic. de net. D. II, 22. Talis igitur mens mundi cum sit, — hace petissimum providet et in his maximum est occupata, primum ut mundus quam aptissimus sit ad permanendum, deinde ut nulla re egest, maxime autem ut in eo eximia pulchritudo sit atque omnis ornatus.

bag fie biefen Bebanten nicht immer auf eine gefchmadvolle Beife fich anschaulich zu machen fuchten, - ber Geschmad ihrer Zeit war nicht rein — wenigstens gehört es ju ben Schroffheiten ihrer Darftellungsart, wenn Chryfips pos fagte, bie Matur habe aus Liebe gur Schonheit und Mannigfaltigfeit ben Pfau gebilbet nur feines Schwanges wegen ), fo wie er auch wohl mit anbern Stoifern gu behaupten pflegte, bas Schwein fei nur gum Opfer und gum Effen vorhanden und eine Seele habe es ftatt bes Salzes erhalten, bamit es nicht faule "). Mehr im MIgemeinen wurde biefer Grundfat von ihnen verfolgt, indem fie auf die Mannigfaltigfeit ber weltlichen Erscheinungen aufmertfam machten. Die Schonheit nemlich bes Rorpers beftebe in ber Berhaltnismäßigfeit ber Glieber eines Gangen "); fie fete alfo Mannigfaltigfeit ber Glieber voraus; und je größer diefe Mannigfaltigfeit bei ber Uebereinftimmung zu einem Bangen ift, icheinen bie Stoifer gebacht gu haben, um fo großer werbe auch bie Schonheit fein. Daber ift ihnen bie großeste Mannigfaltigkeit in ben Erzeugniffen ber Natur ein Beweis ihrer Schonheit. Mahricheinlich von ber Ansicht ausgehend, bag ber burchgangige urfachliche Bufammenhang unter ben Dingen in ber Belt überall verschieden wirkend auch eine gangliche Berschieden-

<sup>1)</sup> Plut. de Stoic. rep. 21.

<sup>2)</sup> Cic. de nat. D. II, 64. Andere Stellen f. b. Baguet . p. 182 f.

<sup>5)</sup> Chrys. ap. Galen. de Hipp. et Plat. plac. V. p. 159. ἡ ở ἔν τοῖς μέλεσε συμμετρία ἡ ἀσυμμετρία κάλλος ἡ αἶσχος. Τb. p. 162.

heit unter ben Dingen hervorbringen musse, nahmen fie an, baß kein Ding einem anbern gleich sein könne, und dies sei eben die unübertreffliche Kunst der Natur, daß sie in allen ihren Erzeugnissen sich niemals wiederhole. Die Ueberseinstimmung der Theile, welche zur Schönheit verlangt wird, mochten die Stoiker in der Augelgestalt der Welt ausgedrückt sinden?).

Auch barin stimmt bie Naturlehre ber Stoifer mit ben Anfichten ber frubern Gotratifden Schulen überein, bag fie nach bem 3wede ber weltlichen Erscheinungen forscht und von ihm im bochften Sinne Alles abhangig macht. noch bestimmter und mehr auf einen Mittelpunkt aller Zwecke bringenb verfolgten sie biese Anficht. Gehr in bas Einzelné eingebend und mehr als wunschenswerth suchten sie zuerst auseinander zu setzen, wie die Pflanzen nur zur Nahrung ber Thiere, die Thiere wieder nur fur ben Menfchen vorhanden maren. Go biene bas Pferd bem Den: fchen jum Tragen, ber hund jum Jagen, Lowen und Bas ren gur Uebung ber Tapferkeit; ber Menich gebrauche baber alle Thiere gu feinem Mugen, ohne ihnen Ungecht zu thun. Dann aber fanben fie wieber, bag ber Menfch nur ber Sotter wegen fei, fie zu betrachten und ihnen nachzuahmen; er fei nicht feiner felbst wegen, noch bas Bollfommene, ob-

<sup>1)</sup> Cic. ac. II, 18; 26. Stoicum est, — nullum esse pilum omnibus rebus talem, qualib sit pilus alius, nullum granum. Senec. ep. 113. Inter caetera, propter quae mirabile divini artificis ingenium est, hoc quoque existimo, quod in tanta copia rerum nunquam in idem incidit; etiam quae similia videntur, cum contuleris, diversa sunt.

<sup>2)</sup> Plut. de pl. ph. I, 6; II, 2; Diog. L. VII, 140.

gleich ein Theil bes Bolltommenen. Endlich bie Gotter felbst find ben Stoitern auch nicht ein jeber fur fich feinetwegen allein, sondern alle find ihrer Gemeinschaft und Gefellschaft wegen unter einanber, b. b. alle find nur fur ben oberften Sott, für bie Belt, welche alle umfaßt und allein vollkommen und ihrer felbst wegen ift '). Wir konnen in bem Sinne ber Stoiter bingufegen, bag fo wie bie einzelnen lebenbigen Dinge aus einem unvollfommenen Buftanbe gu einer hohern Entwicklung allmalig emporwachfen 1), fo auch bie Belt ober Beus allmälig volltommner wird und bag als ber 3med ihrer Entwicklung julest bie Beltverbrennung anzusehen ift, in welcher Beus alle Dinge gleichsam wie feine Nahrung wieber in fich aufloft \*). Deutlich genug fpricht fich hierin bie hauptrichtung ber floischen Lehre aus, welche barauf ausgeht, bas Einzelne ganzlich in bas 2011gemeine aufgehen zu laffen.

Bei der Betrachtung des Einzelnen in der Natur sehen wir aber, wie schon früher bemerkt, sehr deutlich, wie die Stoiker dem Materiellen in der Natur eine große Gewalt beilegten. Dies zeigt sich schon barin, daß sie als die erste natürliche Bewegung der Welt die Bewegung nach der Mitte

<sup>1)</sup> Porphyr, de abstin. III, 20; Cic. de nat. D. II, 14. Scite enim Chrysippus ut clipei causa involucrum, vaginam autem gladii, sic praeter mundum caetera omnia aliorum causa esse generata etc. De fin. III, 20. Praeclare enim Chrysippus, caetera nata esse hominum causa et deorum, eos autem communitatis et societatis suae, ut bestiis homines uti ad utilitatem suam possint sine injuria. Stob. ecl. I. p. 444.

<sup>2)</sup> Cic. de nat. D, l, l.

<sup>3)</sup> Plut. de Stoic. rep. 39. τὸν Δία ψησὶν (Χρίσιππος) αξξεσθαι μέχρις αν εἰς αὐτὸν απαντα καταναλώση.

fetten '), wobei offenbar bie Borftellung von bet Birtfamfeit ber Schwere in ber Materie jum Grunbe liegt. Roch mehr aber wird baffelbe bemertbar in ihrer Lehre von ben Elementen. Unter Elementen verftanben fie bie einfachften Beschaffenheiten ber Rorper, in welche bas Grundwefen querft fich verwandelt und in welche auch die Dinge gulest wieber gurudtehren, ebe in ber Beltverbrennung Mues wieber in eine Ginheit fich aufloft \*). Golder Elemente aber nahmen fie vier an, bas Feuer, bie Luft, bas Baffer und bie Erbe; ber Ariftotelische Mether war ihnen baffelbe mit bem Feuer, weil fie bie Berichiebenheit ber Elemente nicht auf bie verschiedenen naturlichen Bewegungen, fonbern auf bie verschiebenen finnlichen Beschaffenheiten gurudführten; benn bas Feuer ift ihnen bas Barme, bie Luft bas Ralte, bas Baffer bas Naffe und bie Erbe bas Trodine 1). Es geht icon aus diefer Ableitung hervor, bag von ihnen bas elementarifche Feuer bon bem funftlerifchen Feuer, welches nicht Element, fonbern Grund aller Elemente ift, unterfchieben wurde; benn bies hat feine beftimmte Befchaffenbeit; es wird von ben Stoifern mit ber thierischen Lebenswarme verglichen, welche beilfam Alles erhalte, ernabre und machfen laffe, mabrent bas elementarifche Feuer Miles ver-

<sup>1)</sup> Plut. de Stoic. rep. 44. Daß Chrystppos hierbei annahm, bie Welt sei in ber Mitte bes unenblichen leeren Raums, wahrend er sonst zugestand, bas Unenbliche habe keine Mitte, scheint nur eine Unschiedlichkeit in der Darstellung zu sein. Vergl. Plut. de dell orac. 28.

<sup>2)</sup> So ist bie Definition zu verstehen b. Diog. L. VII, 136. Loui de oroixelor, et où nouvrou ytrerai rà pirôpera and els 6 loxaror àvalúeras.

Diog. L. VII, 137.

gehre und auseinanbertreibe, mas es ergreife ). Die Ergeugung ber Elemente aus bem funftlerifchen Feuer faben nun aber bie Stoiter als einen nathrlichen und nothwenbigen Berlauf an. Das Feuer verwandelt fich burch Berbichtung in bie Luft, bann noch mehr verbichtet wirb es Baffer und von biefem aus entsteht bann weiter gum Theil burch Berbichtung bie Erbe, jum Theil burch Ausbams pfung und Berbunnung bie Luft, welche noch mehr verbunnt wieber Feuer wird 2). Es wird biese Bermanblung eingeleitet, inbem bas Mittlere ber Belt zuerft gleichfam einen Mieberschlag bilbet und bann seine Wirkung weiter verbreitenb bas Angrenzenbe auslofcht, worauf aber ber ents gegenstehenbe Umtreis feuriger Ratur wieder entgegenzuwirten beginnt und baburch bie gange Welt bilbet ). erhalten auch biefe Elemente einen bestimmten Ort in ber Welt nach ben gewöhnlichen Borftellungen ber Griechen, bie Erbe in ber Mitte, mehr nach bem Umfreise ber Belt zu bas Waffer, bann bie Luft, bis gulett bas Fener Alles

<sup>1)</sup> Cio. de nat. D. II, 15; Plut. de pl. ph. I, 6; Stob. ecl. I. p. 812 sq. Dieser Gegensaß scheint nicht immer sestgehalten worden zu sein, wenigstens sehen wir ihn in der solgenden Erklerung der elementarischen Bildung vernachlässigt, vielleicht durch Schuld der Berichterstatter. Chrysippos nannte das, worin die Welt sich auflöse, adyn, Rleanthes plos. Philo de incorr: mundi 18 p. 505. Damit scheint es auch zusammenzuhangen, das Chrysippos den Lether für das hyepopunde in der Welt hielt, denn alles dies sind wahrscheinlich Ausbrücke, welche einen Unterschied des göttslichen und des elementarischen Feuers anzeigen sollen.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 142; Plut. de Stoic. rep. 41.

<sup>3)</sup> So etwas enthalt ber verwortene Bericht nach bem Aleanthes. Stob. oal. I. p. 372.

umfaßt '). In biefer Borftellung ift wieber ber Begriff ber Schwere, welcher an ben Begriff ber größern und geringern Dichtigkeit fich anschließt, ber bestimmenbe Grund. Das Feuer und bie Luft werben ihrer Leichtigkeit wegen nothwendig nach oben geführt, Erbe und Baffer aber ihrer Schwere wegen nach unten 2). Un bie Ariftotelische Lebre fcbließt es fich an, bag Feuer und Luft als bas Barme und Ralte bie wirksamen Grunbe in ber Welt, Erbe und Baffer bagegen unthätig fein follen ), welche Anficht jeboch mobl nur burchgeführt werben fonnte, indem angenommen wurde, bag bie Rorper wenigstens auf unferer Erbe nicht reine Elemente find, fonbern bie einfachen Beschaffenheiten gemifcht enthalten ). Dies scheint and Woraussehung in ber Lehre, welche ben Stoitern eigenthumlich ift, gewefen zu fein, bag Luft und Feuer allen Rorpern ihre bestimmten Elgenschaften geben und einen je ben Rorper burch eine gewiffe Spannung gu einer befonbern Ginheit gusammenhalten, beswegen auch bie Bermandlung ber Elemente in einander bewirken '). Siernach er:

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 187.

<sup>2)</sup> Plut, de pl. ph. I, 12; Plut, de Stoic. rep. 42.

S) Nemes, de nat. hom. 5 p. 72.

<sup>4)</sup> Senec. qu. nat. III, 10.

<sup>5)</sup> Plut. do Stoic. rep. 43. οὐδὲν ἄλλο τὰς ἔξεις πλήν ἀξρας εἰναί φησι (Χρύσιππος) τὸπὸ τούτων γὰρ συνέχετω τὰ σώματα. καὶ τοῦ ποιὸν ἔκαστον εἶναι τῶν ἔξει συνεχομένων αἴτιος ὁ συνέχων ἀἡρ ἐστιν, δν σκληρότητα μὲν ἐν σκόἡρω, πυκνότητα δ' ἐν λίθοι, λευκότητα δ' ἐν ἀργύροι καλοῦσι. —— τὰς δὲ ποιότητας πνεύματα οὕσας καὶ τόνους ἀερώθεις, οἰς ἀν ἐγγένωνται μέρεσι τῆς ῦλης εἰδοποιεῖν ἔκαστα καὶ σχηματίζειν. Αὐν. Βισίς. 49, γῆν μὲν γαρ ἔφασι καὶ ὕδωρ οὖτε αὐτὰ συν-

scheinen alfo bie Luft und bas Feuer in einem bestimmten Segenfate gegen bie beiben übrigen Clemente und gewiffermaagen als Gins, indem fle bie thatige Rraft bezeichnen, welche verbindet und Leben in ber übrigen an fich leblofen Materie hervorbringt. Es ift nicht fcwer zu bemerten, wie bies mit ben allgemeinen Grunbfagen ber Stoiter gus fammenhangt. Benn fie bie Elemente als gewiffe Abftufungen ber Berbichtung und Berbunnung ber Materie betrachteten ober gleichfam als bestimmte Abschnitte in ber Umwandlung bes Feuers, fo konnten fie nicht wohl barauf ausgeben, fie fur bie reinen und einzigen Beffandtheile irgend eines Dinges auszugeben. Gie mußten fie nur als bie hervortretenbsten Grabe in ber Entwidlung bes gangen Lebens ber Belt anfeben, aber ungablige Mittelftufen gulaffen, in welchen weber Feuer noch Luft, weber Baffer noch Erbe ift, fonbern eine volltommene Mischung zweier zunächst an einander grenzenden Elemente \*). Hier mar benn besonders ber bochfte und ber niedrigfte Punkt in ber Entwicklung bes Lebens gu bezeichnen, welche aber wirklich in ber geordneten Belt nicht rein vortommen, fondern ber bochfte nur in ber Weltverbrennung, ber niebrigfte, wie

έχειν οὖτε ἔτερα, πνευματικής δὲ μετοχή καὶ πυρώδους δυνάμεως τὴν ἐνότητα διαφυλάττειν ἀξρα δὲ καὶ πῦρ αὐτῶν τ΄ εἶναι δὶ εὐτονίαν εὐτακτικὰ καὶ τοῖς δυσὶν ἔκείνοις ἔγκεκραμένα τόνον παρέχειν καὶ τὰ μόνιμον καὶ οὐσιῶδες. — ἀλλὰ τὴν ὕλην ὁ ἀὴρ ὧδε μὲν συναγαγών καὶ πυκνώσας γῆν ἔποίησεν, ὧδε πάλιν δὲ διαλυθεῖσαν καὶ μαλαχθεῖσαν ὕδωρ.

<sup>\*)</sup> Rach ben Stoileen würde bies eine Wischung sein, welche sie mit dem Ramen abyzwass bezeichneten. Alex. Aphr. do mixt. fol. 142 a; Stob. ecl. I. p. 378.

man annehmen möchte, in ber allgemeinen Auflösung ber Welt in Wasser); die mittlern Zustände dagegen, welche in der Welt sind, konnten alsdann nach dem Uedergewichte bald als Luft oder Feuer, dast als Erde oder Wasser des zeichnet werden, jene als der reinen Ledenskrast sich nachend, diese als dem untergeordneten Gediete des Leidenden angehörig, aber doch immer so, daß beide Gegensäte nicht rein in den Dingen abgeschieden sind, sondern die des lebende Luft und das belebende Feuer die beiden übrigen Elemente durchdringen.

Die vier Elemente bachten sich die Stoiker ber Reihe nach in bestimmten Sphaten über und unter einander geords net in derselben Weise wie Aristoteles und Platon, von welchen sie auch die Lehre sich aneigneten, daß von odender die Bewegung sich sortpslanze, von den Füsternhimmel auf die Planeten, von den Planeten auf die Erde sich der breitend. Alle diese Sphären aber sollen nicht ganz rein elementarischer Natur sein?). In dieser Lehre gehört den Stoikern nichts Wesesentliches eigenthümlich an. Auch in der Lehre von den einzelnen Dingen auf der Erde schließen sie sich meistens an den Aristoteles und die frühern Boerstellungsweisen an und nur in den Ausdrücken suchen sie

Diog. L. VII, 141, καὶ ὁ κόσμος ở (κα. ἐπιδεπτικὸς τῆς ἐπὶ τὸ χεῖρον μεταβολῆς). ἐξαυχμοῦται γὰρ καὶ ἐξικόατοῦται.

<sup>2)</sup> Stob. och. I. p. 446; 448 Diog. L. VII, 144 ff. Rach bem Poseibonios soll bie Sonne reines Feuer sein; bies ist aber vielleicht nur relativ zu nehmen; nach bem Antipatros ist nicht einmal bas Wesen Gottes ohne Mischung ber Luft. Diog. L. VII, 148. Nach bem Chrysippos burchbringt ber reinste Lether die gange Mischung ber Welt. Ib. 189.

Einiges genauer ju faffen. Bierber geboren ihre Unterscheidungen zwischen ben unbelebten Dingen, ben Pflanzen und ben Thieren. Alle einzelne Dinge find Mischungen aus ben Elementen; biefe burchbringen fich in ben Dingen und bilben Berbindungen (xpasig), in welchen bie einfachen Beftanbtheile boch ihre Natur bewahren 1). Die unbelebs ten Dinge, wie Steine, Solg und bergleichen, werben in folder Berbinbung jufammengehalten allein burch bie Ginbeit ihrer Beschaffenbeit; fie find nur von einer Gigenfchaft, welche ihnen bie Spannung ber innerlich fie burchs bringenden Luft giebt, und nur burch biefe Eigenschaft find fie Eins. Dagegen bie Pflangen bilben fcon eine Bufammenfehung aus mehrern ber Gigenschaft nach verschiebenen Theilen. Das, mas bie Ginheit biefer Theile gufammenbalt, wollten bie Stoifer nicht Geele, fonbern Ratur genannt wiffen. Die Thiere fobann bilben Einheiten, welche burch eine inwohnende Geele gusammengehalten werben "); biefe Seele aber ift eine feinere, warmere unb trodinere Luft als die Natur in bem zuvor angegebenen

<sup>1)</sup> Stob. ecl, I. p. 876; Alex, Aphrod, I. l.

<sup>2)</sup> Bext. Emp. adv. math. IX, 81. των ήνωμένων σωμάτων τὰ μέν ὑπὸ ψιλῆς ἔξεως συνέχεται, τὰ δὲ ὑπὸ φύσεως, τὰ δὲ ὑπὸ ψυχῆς. καὶ ἔξεως μὲν ὡς λίθοι καὶ ξύλα, φύσεως δὲ καθάπες τὰ φυτά, ψυχῆς δὲ τὰ ζῶα. Galen. de Hipp. et Plat. plac. VI. p. 184. Das, was ψιλή ἔξις heißt, wird in ans bern Paralleistellen μία ἔξις, both im Gegensage gegen solche Dinge, weiche nur Sammlungen sind, genannt. Bext. Emp. adv. math. VII, 102; IX, 78 c. not. Fabric. Philo. leg. alleg. II, 7 p. 71. gebraucht biese Lehre, ohne die Stoifer zu nennen; wenn er aber sagt: ἐστι δὲ ἡ φύσις ἔξις ἤδη κινουμένη, so scheint dies unvollständig zu sein, denn die Bewegung des Pflanzenartigen wird boch wohl als eine innere vorausgesett.

engern Sinne des Wortes?). Man muß bemerken, daß in dieser Eintheilung ein Gradunterschied angedeutet wird, und zwar von solcher Art, daß der niedere Grad in dem höhern immer mit eingeschlossen ist; so ist die Eigenschaft in der Natur, die Natur in der Seele enthalten?). Die höchste Spize dieser gradweisen Ausbildung ist zuletzt die vernünstige Seele, welche nicht nur den Menschen, sonz dern auch die ganze Weltzusammenhalt; sie ist nothwendig in der Welt, weil es in ihr eine vernünstige Seele giedt und das eine Glied des Gegensazes nicht ohne das andere sein kann?).

In der Lehre von der Seele bilden sich alle Bestrebungen der stoischen Physik gleichsam im Aleinen ab. Buserst, wie die Stoiker alle Dinge für körperlich hielten, so auch die Seele. Außer den Gründen, welche im Allgemeisnen sie Körperlichkeit aller Dinge gelten, sührten die Stoiker sur die Körperlichkeit der Seele noch besondere Gründe an, von welchen die bedeutendsten auf die Verdindung zwischen Körper und Seele sich berufen. Iwischen beiden nemlich sindet Leiden und Thun statt; die Seele derührt den Körper und im Aode wird sie von ihm getrennt, ein Unkörperliches aber kann ein Körperliches nicht berühren, noch von ihm getrennt werden, mithin muß die Seele

Plut. de Stoic. rep. 41. αὐτὸς ởλ (sc. Χρύσιππος) πώλιν τὴν ψυχὴν ἀραιότερον πνεῦμα τῆς φύσεως καὶ λεπτομερέστερον ἡγεῖται. Galen. q. anim. mor. sequ. corp. temp. 4 p. 449.

Sext. Emp. adv. math. IX, 84. καὶ γὰς τὰ ὑπὸ ψωχῆς διακρατούμενα πολύ πρότερον ὑπὸ φύσεως συνείχετο. Ct. Phil. 1. 1.

<sup>5)</sup> Plut. de solert, an. 2; cf. ib. 6.

torperlich fein '). 'Be vortrefflicher ihnen nun bie Geele war, um fo abnlicher mußten fie biefelbe auch bem Beuer finden. Daber nannten fie die Geele Feuer ober auch warmen Sauch und warme Luft ober Ausbampfung (ara-Joulages) \*), wobei offenbar bie Anficht gum Grunde lag, bag bie Seele ber einzelnen Dinge zwar nicht ber volltommenen Ratur bes' bochften Gottes gleich tomme, aber boch ihr zumeift fich nabere. Die Berbindung ber Seele mit bem Rorper wirb von ihnen als eine Berbinbung (xoaaig) zweier ihren Eigenschaften nach bleibenber Korper betrachtet, welche einander in allen ihren Theilen burchbringen ), fo wie bie gange Belt von ber Beltfeele burchbrungen wirb, von ber bie einzelne Seele felbft nur ein Abeil ift '). Es war ber gangen Ansicht ber Stoifer gemaß, bag fie ber einzelnen Geele als einem folden Theile ber Weltseele nicht Unsterblichkeit im eigentlichen Sinne bes Wortes beilegten; es blieb ihnen aber frei, ba

Nemes. de nat. hem. 2. p. 34. Χρύσιππος δέ φησιν, δτι δ θάνατός έστι χωρισμός ψυχῆς ἀπὸ σώματος οὐδὲν δὲ ἀσώματον ἀπὸ σώματος χωρίζεται οἰδὲ γὰρ ἔφάπτεται σώματος ἀσώματον ἡ δὲ ψυχὴ καὶ ἔφάπτεται καὶ χωρίζεται τοῦ σώματος σῶμα ἄρα ἡ ψυχή.

<sup>2)</sup> Cic. de nat. D. III, 14; Tusc. I, 9. Zenoni Stoico enimus ignis videtur. Diog. L. VII, 157. Ζήνων δὲ ὁ Κεττιεὺς — πνεῦμα ἔνθερμον εἶναι τὴν ψυχήν τούτφ γὰρ
ἡμᾶς εἶναι ἐμπνόους καὶ ὑπὸ τούτου κινεἰσθαι. Plut. de pl.
ph. IV, 3; Galen. de Hipp. et Plat. plac. II. p. 110.

<sup>5)</sup> Themist. de anima fol. 68 a. Ζήνωνε κέκρασθαι δλην δι δλου τοῦ σώματος φάσκοντι τὴν ψυχήν. Chrys. ap. Galen. de Hipp. et Plat. plac. III. p. 112. ἡ ψυχή πνεῦμά ἐστι σύμ- φυτον ἡμῖν συνεχὲς παντὶ τῷ σώματι διῆκον, ἔστ ἄν ἡ τῆς ζωῆς συμμετρία παρῆ ἐν τῷ σώματι.

<sup>4)</sup> Diog. L. VII, 156.

fie bieselbe boch als eine eigene Art bes Körpers betrackteten, anzunehmen, sie werde noch nach dem Tode sortbauern und erst in der Weltverbrennung in das Sanze, ihren allgemeinen Ursprung, aufgelöst werden. Wie wenig übrigens diese Annahme von ihrem Standpunkte aus sestigestellt werden konnte, sieht man aus der Verschiedenheit der Meinungen, welche über diesen Punkt bei den Swikern herrschten. Einige, unter welchen Kleanthes, nahmen an, alle Seelen würden nach dem Tode fortleben, nur die schwächeren schwächer, wahrscheinlich um dem Bosen auch ihre Strase nicht zu schenken; Chrysippos dagegen meinte, nur die stärkern Seelen der Weisen würden den Tod überdauern <sup>1</sup>).

Weelenerscheinungen eingingen, so zeigte sich dabei ihr eis genthamlicher Standpunkt in der Philosophie auf doppelte Weise, theils indem sie Alles auf eine höchste Arast zurückzusuhren strebten, theils indem sie von der andern Seite neben dieser eine Mannigfaltigkeit von Arasten des seite neben dieser eine Mannigfaltigkeit von Arasten der stehen ließen, welche von der Einheit gewissermaaßen abges sondert sind und von ihr ohne Unteradtheilungen oder vermittelnde Slieder nur in einem allgemeinen Verhältnisse verdunden werden. Auf eine allgemeinen Arast sührten die Stoiker die Seelenerscheinungen zurück, indem sie eine herreschende Krast (heurscheinungen zurück, indem sie eine herreschende Krast (heurscheinungen zurück, indem sie eine herreschende Krast (heursche) in der Seele sehen, welche als die Quelle aller Seelenthätigkeiten angesehen werden müsse 3). Eine solche anzunehmen werden sie natürlich

Diog. L. VII, 156; 157; Plut. de pl. ph. IV, 7; Arius Didym. ap. Eus. pr. ev. XV, 20.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. adv. math. IX, 102. nang yan graces

getrieben, inbem fie bie Ginheit ber Geele festanhalten ftreben. Dem Chrusippos ift baber auch bie berrichende Rraft ber Seele basselbe, was bas 3ch ist '). Sie ist nach ber Erklarung ber Stoiter bas, was über bie Empfindung unb über ben Trieb berricht ?), über bie Empfindung nemlich als über bie Quelle ber Ertenntnig und über ben Trieb als über bie Quelle bes Begehrens und bes Sanbelns. Daber faben fie bas Berrichenbe in ber Geele auch als ben Berftand (diaroia) und ben Grund ber Rebe und eines jeben Denkens und Buftimmens bei irgend einer Rebe, fo wie eines jeben Entschluffes an ). Gie ftritten bierin gegen ben Platon und ben Ariftoteles, inwiefern biefe ber Seele gewiffe Theile beigulegen ichienen, ohne bie Einheit berfelben nachzuweisen. Wenn wir bas bloß Scheinbare in biesem Streite übergeben, fo finben wir ibn wefentlich barin gegrundet, bag bie Stoiter überhaupt teis nen fo ftrengen Gegenfat zwischen bem Bernunftigen und bem Unvernünftigen in ber Geele jugeben tonnten, als Platon und Ariftoteles, weil fie bas finnliche Empfinden von dem vernunftigen Ertennen nicht bem Befen nach

καλ ψυχής ή καταρχή τής κινήσεως γίνεσθαι δοκεί από ήγεμονικοῦ καλ πάσαι αι επι τὰ μέρη τοῦ δλου ἐξαποστελλόμεναι δυνάμεις ὡς ἀπό τινος πηγής τοῦ ἡγεμονικοῦ ἐξαποστελλονται, ώστε πάσαν δύναμιν τὴν περὶ τὸ μέρος οῦσαν καὶ περὶ τὸ Ζλον εἶναι διὰ τὸ ἀπὸ τοῦ ἐν αὐτῷ ἡγεμονικοῦ διαδίδοσθαι. Cic. de net. D. II, 11.

<sup>1)</sup> Galen. de Hipp. et Plat. plac. IL. p. 89.

<sup>2)</sup> Ib. p. 91. ἔστι δὲ τὸ ἡγεμονικόν, ὡς αὐτοὶ βούλονται, τὸ κατάρχον αἰσθήσεώς τε καὶ ὁρμῆς. Diog. L. VII, 159.

<sup>5)</sup> lb. p. 98; 99.

trennten, sondern beide nur als Neußerungen einer und derfelden Kraft ansahen. Ihnen ist daher auch die Bergierbe und die Leidenschaft, welche gegen die Vernunft zu streiten scheinen, nur eine verdordene Vernunst, welche mit sich selbst in Streit gerathen ist, ein falsches Urtheil, welches des der Vernunft angehört und von ihr ausgeht '); sebe Begierde, sede Lust, sedes eisrige Begehren ist eine Reinung, eine nicht vollständig ausgebildete Erkenntniß'). Diese Ansicht sließt ihnen auf folgerichtige Beise aus ihrer Annahme, daß überhaupt alle Arten des Seins in der Welt nur stufenartige Entwicklungen einer und derselben vernünstigen Kraft sind, so daß auch die unvernünstige Thätigkeit nur als eine weniger kräftige oder irgend wie verwandelte und vom Rechten abgewendete Vernunft bertrachtet werden kann '). Es wird hierdurch, wenn man

<sup>1)</sup> Ib. IV. p. 185; Plut. de virt. mor. 7. Man kan fch hieraus erklären, wie Chrysippos bei bieser Ansicht boch zuweilen von ber knedula und dem dunds als von Bermögen der Seele sprecker konnte; nemlich sie sind ihm ein falsch ober nicht vollkommen ausgebildetes Erkenntnisvermögen.

<sup>2)</sup> Galen. l. l. την λύπην δριζόμενος δόξαν πρόςφειαν κακοῦ παρουσίας unb anbere Definitionen berfelben Krt. δρίζεται γοῦν αὐτην (ac. την δρεξιν) δρμην λογικήν έπε τε δαον χρίς ηδον. Diog. L. VII, 111. δοκεῖ δ' αὐτοῖς τὰ πάθη πρέσες είναι. Cic. Tusc. IV, 7; 11.

<sup>5)</sup> Galen. 1. 1. τήν τε γάφ λύπην όφιζόμενος μείωσεν είναι φησιν έπλ φευκτφ δοκούντε είναι, την δ' ήδονην έπαφσεν. Dar auf beuten auch bie Ausbrücke συστολαί, διαχύσεις, άτονίαι und εύτονίαι, διαβόνεια und ίσχύς. Ib. p. 147. Dies ist mit ber Lehre bes Chrysppos wohl zu vereinigen, und skreitet auch nicht mit ber Lehre bes Zenon, welcher bie πάθη ber Geele zwar nicht für Urtheile bes Berstandes erklärte, aber boch für Zusammenziehungen und Auslösungen, Hebungen und Genkungen der Geele, welche ben

es genau nimmt, ein jeder Unterschied der Art zwischen den Seelenvermögen ausgehoben und zugleich wird das praktische Bestreben der Vernunft auf das wissenschaftliche Denken zurückgesührt. Dabei aber soll nicht alle Mannigs saltigkeit in den Kräften der Seele sehlen, sondern so wie Gott oder die Weltseele in mehrere Kräfte sich theilt und gewissermaaßen im Segensate gegen diese Kräste gedacht wird, so denken sich die Stoiker auch die herrschende Krast der Seele als sich spaltend in eine Mannigsaltigkeit von Krästen, welche von ihr beherrscht werden. Es ging ihs nen nicht von einer wissenschaftlichen Untersuchung, sons dern nur von der gewöhnlichen, durch Aristoteles bestätigsten Meinung aus, daß der Sit des herrschenden Theiles der Seele im Herzen sei. Auch hierin stritten sie gegen die Lehre des Platon\*). Vom Gerzen aus erstreckt aber

Urthellen begegnen. Ib. p. 189; V, p. 155. Denn auch hierin werben diese Zustände nur als verschiedene Grade der Kräftigkeit ober Schwäche bet Urtheils bezeichnet. Die Meinung, daß Kleanthes der Lehre des Platon gefolgt sel, wird durch die angeführten Verse nicht genugsam begründet. Ib. V. p. 170. Daß keine bessere Beweise angeführt werden, scheint vielmehr für das Gegentheil zu sprechen. Scheindarer ist der Cinwurf gegen den Chrysippos, daß er die unsvernünstigen Bewegungen in der Seele auf einen Uederstuß der dosun zurückgeführt habe. Ib. p. 136 s. Wir wissen nicht, warsum die Stoiker annahmen, daß die unvernünstigen Abiere weder Begierde, noch Eiser oder Jorn hätten. Ib. III. p. 127; IV. p. 143. Bielleicht verlangten sie ein gewisses Raaß der Seelens ausdidung auch zu diesen unvernünstigen Bewegungen. Dies that wenigstens Chrysippos, indem er die näch auf noch zusas zurücksführte.

<sup>\*)</sup> Der Sauptbeweis bes Zenon b. Galen. ib. II. p. 98. φωνή δια φάρυγγος χωρεί. εί δὲ ἦν ἀπὸ τοῦ ἐγκεφάλου χωροῦσα, οὐκ ἄν διὰ φάρυγγος ἐχώρει. ὅθεν δὲ ἰόγος, καὶ

bas vernünftige Leben feine Thatigfeiten burch ben gangen Rorper. Rach ber Beise ber Stoifer, Mues an bie forperliche Erscheinung ju fnupfen, mußten nun bie Lebensthatigfeiten, welche bie Bernunft beherrscht, nach ben verschiebe nen Werkzeugen, burch welche fie bewirft werben, ibn Eintheilung erhalten. Go ftellten bie Stoiter acht Wheile ber Seele auf, ben berrichenben Theil im Bergen, Die funf Theile, welche in ben Ginnenwertzeugen wirkfam find, ben Theil, welcher in bem Bertzeuge ber Stimme, und enblich ben, welcher in ben Wertzeugen ber naturlichen Fortpflangung liegt. Gie verglichen bie Wirksamkeit bes berrichen ben Theiles burch alle untergeordnete Theile ber Geele mit ber Berbreitung eines belebenben Bauches burch bie Blieber; fo wie ber Meerpolyp in feine Fuße fich ausbreite, fo erftrede fich ber warme Sauch ber Bernunft bin nach ben Bertzeugen ber Ginne und bes übrigen Rorpers \*). Diese Eintheilung ber Stoifer zeichnet fich vor allen ahnlichen burch bie große Bahl ber Glieber aus; es if aber offenbar, baf biefe Bahl nach bem Grunbfate,

φωνή έχειδεν χωρεί. λόγος δε άπο διανοίας χωρεί, ώσε είχ εν τῷ έγκεφάλφ έστιν ἡ διάνοια. Balenos wirft ben Stoilen mehrmals Unfunde in ber Anatomie vor, welche auch Chrysippos eingestand. Ib. I. p. 80; II. p. 91.

<sup>\*)</sup> Diog. L. VII, 157; Plut. de pl. ph. IV, 4; 21. ε Στωικοί φασιν είναι τῆς ψυχῆς ἀνώτατον μέρος τὸ ἡγεμονιείν, τὸ ποιοῦν τὰς φαντασίας καὶ τὰς συγκαταθέσεις καὶ αἰσθήσης καὶ ὁρμάς καὶ τοῦτο λογισμὸν καλοῦσιν ἀπὸ δὲ τοῦ ἡγεμονικοῦ ἐπτὰ μέρη εἰσὶ τῆς ψυχῆς ἐκπεφυκότα καὶ ἐκτεινόμενα εἰς τὸ σῶμα, καθάπερ αἱ ἀπὸ τοῦ πολύποδος πλεκτάνω καὶ. Χἡεἰε ber Setle find nach bem Chryfippos bas, wobuth bie Saie ben λόγος ḥat. Galen. ib. V. p. 160.

von welchem fie ausgeht, noch fehr hatte vermehrt werben konnen.

Rachbem einmal bie Frage nach ber Freiheit bes Wil-Iens angeregt worben mar, fonnten auch bie Stoifer fie nicht übergeben und fie hatten überbies besondere Beranlaf: fung, gegen ben Borwurf fich zu vertheidigen, bag ihre .Lehre von bem Berhangniffe alle Freiheit aufhebe. Nathra lich mußten fie bie Worftellung bes Epifuros von einer willfürlichen Bewegung ber Geele verwerfen. Gegen ben Beweis, welcher fur biefelbe aus bem Gleichgewichte ber Grunbe geführt wurde, bemertte Chrufippos, bag uns nur bie Grunde, welche ben Musichlag gaben, verborgen blieben '); Bufall ober Willfur gebe es nicht; bas, was man Bufall nenne, fei nur eine bem menfclichen Berftanbe verborgene" Urfache \*). Bas nun bie Stoiter Freiheit ber Geele nannten, bas fuchten fie in bem Beifalle, welchen wir ben Worstellungen geben und welcher nicht etwa willfürlich, sonbern nach ber Ratur ber befonbern Geele fich ergiebt 3). liegen hierbei zwei Gage gum Grunde, welche von uns fcon fruber entwidelt worben find, bag nemlich auf ber einen Geite bie Borftellungen gwar von ben außern Berbaltniffen in ber Matur uns erregt werben, bag aber boch eine Borftellung noch nicht einen Gebanten bilbet, fonbern jum Abichluffe bes Gebantens ber Beifall, welchen wir

<sup>1)</sup> Plut. do Stoic, rep. 23. Plut. fest hier bie Lehre, welche Chrysippos bestritt, gang so auseinander, wie in neuern Beiten bie Lehre von ber Indisferenz bes Willens vorgetragen worden ift. Cic. de fato 10.

<sup>2)</sup> Plut, de pl, ph. I, 29.

<sup>5)</sup> Plut. de Stoic. rep. 47.

ben Borftellungen fchenten, bingutreten muß, und von ber anbern Geite, bag ber Bille und bas Begehren ber Seele mit bem Gebanten eins ift und auf ben Gebanten gurud= geführt werben fann. Die Nothwendigfeit nun bes Billens und ber Banblungen, welche bie Stoifer beftritten. konnte keine andere, als bie außere Mothwendigkeit fein; bie Borftellungen, welche bie außere Rothwenbigfeit ber Reige in und bewirft, zwingen und ben Beifall und ben Billen nicht ab, vielmehr gebt biefer von unserer eigenen Ratur aus und ift in ber innern Nothwendigfeit unseres Triebes gegrundet. Dabei haben bie Stoiter fein Behl, baf bie Nothwendigfeit bes allgemeinen Gefchide une umfere Ratur und unfern Trieb gebe, bag wir aber alsbann unferm Triebe gemäß wollen und hanbeln, fo wie ein vom Berge berabrollenber Stein ben erften Unftof gwar von außen empfange, bann aber burch feine eigene Laft und Beftalt weiter getrieben werbe \*). Die Freiheit ber Dinge also ift ihr inne: res Befet; bas innere Befet aber bat ein jebes einzeine Wefen von ber allgemeinen Natur. Je mehr nun biernach bas Einzelne in die Gewalt bes Allgemeinen gegeben wurde, um fo mehr mochten bie Stoifer auch ftreben gu zeigen, wie boch die einzelne Natur in der allgemeinen Natur mit

<sup>\*)</sup> Gell. VI, 2. Sicut, inquit (sc. Chrysippes), lapiden cylindrum si per spatia terrae prona atque diruta jacias, cansam quidem el et initium praecipitantiae feceris, mox tames ille praeceps volvitur, non quia tu id jam facis, sed quoniam its sese medus ejus et formae volubilitas habet; sio ordo et ratie et necessitas fati genera ipsa et principia causarum mevet, inpetus vero consiliorum mentiumque nostrarum actiones ipsas voluntas cujusque propria et animorum ingenia mederantur. Cic. de fato 18.

enthalten sei und so beide in einer gegenseitigen Bedingtheit stehen. Dies ist ja überhaupt ihrer Art gemäß, das Einszelne immer wieder in einem gewissen Gegensate gegen das Allgemeine zu erblicken und nicht zu bulden, daß es als ein bloß Leidendes gegen das Ganze erscheine. Wielmehr je vollkommner das Einzelne sich ausgebildet hat, um so thätiger erscheint es, selbst das Ganze umzugestalten versmögend in dem allgemeinen Zusammenhange der Ursachen. Diese Ansicht verräth sich in dem seltsam klingenden Sate des Chrysippos, nicht geringern Vortheil ziehe Beus aus dem Weisen, als der Weise aus dem Zeus \*).

## Fünftes Capitel. Die Ethit ber Stoiter.

Die Ethik der Stoiker steht in der genauesten Berbins dung mit ihrer Physik. Daher sagte Chrystopos, man könne keinen andern Grund, keine andere Entstehung der Gerechtigkeit sinden, als nur aus dem Zeus und der allges meinen Natur heraus, und wer über Gutes und Boses, über Augend und Slückseligkeit reden wolle, der musse von der allgemeinen Natur und von der Einrichtung der Welt

<sup>\*)</sup> Plut. adv. Steie. 83. άφετή τε γὰφ οὐχ ὑπεφέχειν τὸν Δία τοῦ Δίωνος, ὀφελεϊσθαί τε ὁμοίως ὑπ ἀλλήλων τὸν Δία καὶ τὸν Δίωνα σόφους ὅντας, ὅταν ἔτερος θατέφου τυγχάνη κυνουμένου.

beginnen, ja er meinte fogar, bie Physik muffe nur gur Unterscheibung bes Guten und bes Bofen getrieben werben '); benn bas tugenbhafte Leben fei ein Leben nach ber Erfahrung beffen, mas von Matur geschieht, indem unfen Ratur nur ein Theil ber gangen Ratur fei 2). Go fnupft fich an bie oberften und allgemeinften Begriffe ber Phofit ber Inhalt ber Ethit an. Sonft liegt noch eine Werbinbung beiber Theile ber Philosophie im Begriffe bes Eriebes. Denn ben Stoitern finb, wie bem Ariftoteles, alle Augen: ben im Triebe gegrundet und ber Trieb ift eine phyfifche Eigenthumlichkeit bes Thieres, eine Bewegung nach etwas gu, welche mit ber Geele naturlich und nothwendig verbunben ift ). Schwächer als mit ber Physit, aber bennoch auch hangt bie Ethit ber Stoifer mit ber Logif gufammen; nur mittelbar ift beiber Berbindung, inbem bas Logifche nur infofern Ginfluß auf bas Sittliche bat, als es zur Erfenntniß bes Physischen beiträgt. Der Trieb des Menschen ift von dem Triebe bes unvernünftigen Thieres barin unterschieben, bag er vernunftgemäß und mit Bewußtsein sich ausbilben ober bag bie Bernunft

Plut, do Stoic, rep. 9. δεῖ γὰρ τούτοις συνάτραι τὰν περὶ ἀγαθών καὶ κακῶν λόγον, οὐε οὕσης ἄλλης ἀρχῆς αὐτῶν ἀμείνονος, οὐδ ἀναφορᾶς, οὐδ ἄλλου τινὸς ἔνεκεν τῆς φυσικῆς θεωρίας παραληπιῆς οὕσης ἢ πρὸς τὴν περὶ ἀγαθῶν ἢ κεκῶν διάστασιν.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 87. πάλιν δ' ἴσον ἔστὶ τὸ κατ' ἀρετὰν ζῆν τῷ κατ' ἔμπειρίαν τῶν φύσει συμβαινόντων ζῆν, ὧς φησι Χρύσιππος — μέρη γάρ εἴσιν αι ἡμέτεραι φύσεις τῆς τοῦ ὅλου. Cio. de fin, III, 9.

 <sup>8)</sup> Stob. ecl. Π. p. 94; 108; 116; 160; Diog. L. VII, 86.
 τοῖς (ψοις — τῷ κατὰ φύσιν τὸ κατὰ τὴν ὁρμὴν διοικεῖσθα.

ber bilbenbe Kunstler bes Ariebes werden soll'); ber Arieb bes Menschen ist nichts Anderes, als der Beifall, welchen er einer Vorstellung giebt, oder die Vorstellung des Guten setzt das Handeln in Bewegung'). In dieser Richtung mußten wir die Stoiler erwarten, da sie das Begehren ganz in das Erkennen zogen einer Ansicht nach, welche alle Sokratische Schulen mehr oder weniger theilen.

Aus diesen physischen und logischen Grundlagen gestaltet sich num die Ethik der Stoiker ihren Hauptzügen nach ziemlich einsach heraus, verwickelter wird sie nur durch mancherlei Nebenrücksichten, welche sich mit ihr verbanden. Wenn Chrysippos sagte, daß alles Urtheil über Gutes und Woses vom Zeus und der allgemeinen Natur beginnen musse, so konnte er damit wohl nur meinen, daß man aus den obersten Grundsätzen der Physik die allgemeinsten Lehren der Ethik und den Beginn ihrer Entwicklung schöpsen musse. Hiermit also haben auch wir den Ansang zu maschen. Indem nun die Stoiker die ganze Welt einem

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 85. Der Arieb strebt nach συνείδησις, nas türtich nur bei ben vernünstigen Ahieren. Ib. 86. τεχνίτης γάρ ούτος (sc. ὁ λόγος) επιγίνεται της δρμής.

<sup>2)</sup> Stob. eci. II, p. 160; 164. πάσας δε τὰς ὁρμὰς συγκαταθέσεις είναι τὰς δε πρακτικὰς (εc. συγκαταθέσεις) καὶ τὸ κινητικὸν περιέχειν.

<sup>8)</sup> Die Eintheilungen ber stoischen Ethst bei Diog. L. VII, 84 und Senoc. op. 89 stimmen wenigstens in der Ordnung der Abeile nicht mit einander überein. Petersen p. 260 Unm. hat bemerkt, daß die Eintheilung des Cicero, de off. II, 5: stenim virtus omnis tribus in redus fers vertitur etc., mit der Eintheilung des Seneca übereinstlimmt. Es möchte aber wohl kaum gelingen, daraus eine genägende und zusammenhängende Darstellung der stoischen Sittenslichte zu gewinnen.

allgemeinen Gefete unterorbneten, mußten fie es auch für nothwendig erachten, bag ein jeber Theil ber Belt biefem Befete fich unterordne. Daber ift ihnen ber bochfte Grundfat ber Sittenlehre: folge ber Ratur ober lebe in Uebereinstimmung mit ber Natur ). Diese Regel hat etwas 3weibeutiges; es kommt barauf an, was fie unter Ratur verfteht. Buerft mochte man fragen, ob bier bon ber allgemeinen Ratur bie Rebe fei ober von ber besonbern Ratur bes Menschen; bie erftere konnte wenigstens nicht ausgefcoloffen fein, wenn bie allgemeine fittliche Betrachtung vom Beus und ber allgemeinen Natur bergenommen werben follte. Daber meinte auch Rleanthes, nur ber allgemeinen Ratur folle man folgen, nicht aber ber einzelnen; Ebrofippos bagegen wollte unter ber Ratur, welcher gu folgen fei, nicht nur bie allgemeine, fonbern auch bie menfchliche verftanben wiffen 2). Diefer Unterfchieb mochte vielleicht im Befentlichen nichts anbern, benn man muß bebenten, baß nach ber Anficht ber Stoifer in ber allgemeinen Ratur immer die besondere umfaßt ift, und bag bie befondere Ratur bes Menfchen bem Befentlichen nach in ber Bernunft be-

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 87. newros & Zirmer — relos eine vo duolopounerms vij grodes bie. Rach Stob. och II. p. 132; 134 sagte Benon nur duolopounerms liv, welche elliptische Formel vom Aleanthes und den meisten Stoitern durch den Busa vij groses erganzt wurde. Uebrigens wurden noch viele andere Formeln von den Stoitern, doch in gleichem Sinne, gebraucht.

<sup>2)</sup> Diog. I. VII, 89. spister de Aquistantes mèr denneum, i divolous des lier, the te northe not delug the desquarement. O de Aledrong the northe mount proper designam quiene, i divolouser des, odnére de not the fine Cittenlehre qui becuben, bierauf die strengere Fassung des stolschen Sittenlehre qui becuben, welche wir in den Formeln des Reanthes sinden.

rubt, welche nach ber Ertenntnig bes allgemeinen Gefetes fich felbst beherrschen foll. Allein es knupfen fich baran boch noch ein Paar anbere Unterschiebe an, welche allers bings bie Bebeutung bes Grundfages, wenigstens in feiner Anwendung, betrachtlich umgestalten. Um biefe Unterschiebe au begreifen , erinnern wir uns baran, bag bie Stoifer boch gewiffermaagen auch einen Gegenfat zwifchen ber eins zelnen und ber allgemeinen Ratur zugaben. Diefer Unficht mußten fle in ber Ethit umsomehr getreu bleiben, als in ihr allein bie Doglichkeit bes Bofen von ihnen gefucht werben tonnte. Gefett nun ein folder Gegenfat zwifden ber allgemeinen und ber besonbern Matur bes Menschen ift vorhanden, fo fann bas naturmäßige Leben auch wohl nur ein foldes bebeuten, in welchem bie Elemente bes einzelnen Lebens unter einander in volligem Ginflange fleben '). In biefem Sinne nahm felbft Chrufippos bie Sache, wenn er bas fittliche Leben in ber Uebereinstimmung mit ben eingebornen Urtheilen über Gutes und Bofes fuchte 2), und man muß hierauf einen Theil ber floischen Borfdriften gurucführen, welche bas sittliche Leben auf bie einzelne Derfon beschränten und von ben außern Berhaltniffen unabhangig machen follen ). Denn in ber That wirb auf

<sup>1)</sup> Stob. ecl. II, p. 182. τὸ ὁμολογουμένως ζῆν. τοῦτο δ' ἐσεὶ καθ'ἔνα λόγον καὶ σύμφωνον ζῆν, ὡς τῶν μαχομένων ζοῖων κακοδαιμονούντων. Senec. ep. 89. Vita sibi concors.

<sup>2)</sup> Plut de. Stoic. rep. 17.

S) Diog. L. VII, 89. ἐν αὐτἢ τε (sc. τἢ ψωχῆ) εἶναι τὴν εἰδαιμονίαν, ἄτε οὕση ψυχῆ πεποιημένη πρὸς τὴν ὁμολογίαν παντὸς τοῦ βίου. Plut. de Stoic. rep. 20.

folche Beise bie Uebereinstimmung bes einzelnen Lebens nur mit fich felbft, nicht aber mit ber naturmäßigen Ents widlung ber gangen Welt gefucht. Es ift wohl flar, bag bie Stoifer ju biefer Auffaffungeweise ihres Grunbfates geführt werben mußten burch bie Unmöglichfeit , bas Gefet ber gangen Ratur, welchem wir folgen follen, in irgend einer fittlichen Borfchrift bestimmt auszudrücken. Dit biefer Unterscheidung aber verbindet fich noch eine andere. Benn wir nemlich übereinstimmig mit ber menfolichen Ratur leben follen, fo ift auch biefe noch von boppelter Art, theils eine thierische, theils eine vernunftige, und bie Gi-, nigfeit beiber Bestandtheile tann fich in Zwiefpalt auflosen. Der allgemeinen Borfdrift wurde es gemäß fein, einen beständigen Frieden zwischen beiben zu fuchen; aber wer foll ihn verburgen? Die Stoiter waren nun wohl im MIgemeinen geneigt, Alles auf bie Bernunft gurudguführen, in welcher auch bas Thierifche feine berrichenbe Rraft bat "); nebenbei aber brangte fich ihnen boch auch bie Betrachtung auf, bag ber Menfc burch Misbrauch ber Bernunft ober burch feine von ber Matur abweichenben Leibenschaften bie natürlichen Werhaltniffe bes Lebens verfehrt ober verwürt habe und bag es baber rathfam fei, gu bem einfachften Buftanbe jurudjutebren, in welchem wir burch Sitte, Sewohnheit ber außern Werhaltniffe und willturliche Uebereinfunft nicht gebunben murben. Und hierbei fcob fich ihnen benn mohl bas Bilb bes thierifchen Lebens unter, welches

<sup>\*)</sup> Cic. de fin. IV, 11. Chrysippus — summen bonen id constituit, non ut excellere animo, sed ut nihil esse practer animum videretur (sc. homo).

durch solche Eitelkeiten nicht von dem einsachen Sange der Natur abgebracht werde, und sie fanden es alsbann nicht unzweckmäßig, das kynische Leben zu empsehlen und das Thier dem Menschen als Muster vorzuhalten\*). In dies ser Auslegung des Wortes Natur kommen denn wirklich die Stoiker dem Sinne nahe, in welchem man in neuerer Zeit das Streben nach einem naturmäßigen Leben empsohs len hat; aber wir dursen nicht übersehen, daß dies nur eine Abbeugung, nicht die ursprüngliche Bedeutung ihres obersten Grundsatzes ist.

Wir konnen bemerken, bag in biefen Unterscheibungen ber oberfte Grundfat ber Stoiter allmalig von feiner allgemeinften Geltung zu einer beschranttern Bebeutung tommt. Anfangs wird uns geboten, in Uebereinstimmung mit ber allgemeinen Ratur zu leben, bann in Uebereinftimmung mit unferer besondern menschlichen Natur, gulegt in Uebereinftimmung mit unserer vernünftigen Natur, soviel biese nicht verfünstelt und verschroben, sondern in ihrer naturlichen Ginfalt erhalten worben ift. Wenben wir uns zuerft gur Betrachtung ber allgemeinsten Borfcbrift, fo wird es fic auftlaren, warum biefe nabern Bestimmungen allmalig erfolgen mußten. Denn fragen wir, worin bas allgemeine Befet ber Natur beftehe, mit welchem wir in Uebereinftimmung leben follen, fo laßt fich barauf nur eine febr unbestimmte Antwort benten. Die Ratur ftrebt überhaupt nach ber höchsten Entwicklung bes Lebens, fo wie biefe in

<sup>\*)</sup> Plut. do Btoic, rep. 22. καλ πρός τὰ θηρία φησλ (sc. , Χρύσιππος) δεῖν ἀποβλέπειν καλ τοῖς ὑπὶ ἔκείνων γινομένοις τεκμαίρεσθαι τὸ μηδὲν ἄτοπον μηδὲ παρὰ φύσιν είναι τῶν τοιούτων.

ber Weltverbrennung verwirklicht fein foll; biefe gu beforbern, fie, foviel an une ift, hervorzurufen, fei ber 3med unferes Lebens und bie Uebereinstimmung mit ber allgemeinen Natur tonne nur barin bestehen, bag bie einzelne Natur auf jenen allgemeinen 3weit ber Ratur hinarbeite. Wie bies jeboch geschehe, bies konnte nicht wohl gezeigt werden, außer nur etwa baburch, baf man bie Entwidlung bes Lebens überhaupt in ber einzelnen Ratur gugleich als eine Beforberung bes Lebens in ber gangen Ratur an-In biefem Ginne fcheint Chrofippos gelehrt gu baben, bag felbft bas umbernunftige Leben beffer fei, als gar nicht gu leben; benn felbft bas Schlechte fei immer noch beffer, als bas weber Gute noch Schlechte, nemlich nicht bas Schlechte an fich, sonbern ber vernunftige Grund, welcher in feiner hervorbingung waltet und alles Sein in ber Belt burchbringt \*). hierin verfundet fich, mei nen wir, die Ueberzeugung, bag ein jebes Sanbeln von bem allgemeinen Gefetz gelenft wird und bem 3wede bes allgemeinen Gesetzes bient. Go unbestimmt biese Anficht auch ift, inbem baburch ber Unterfchieb zwifchen bem guten und bofen Leben gar nicht bezeichnet werben fann, fo beruht barauf boch ein Sauptzug ber floischen Sittenlebee. Denn es wird baburch bas Gingelne gang bem Allgemeinen unterworfen, ein jeber perfonliche Bwed aber ausge-

<sup>\*)</sup> Plut. de Stoic. rep. 14; 18. λυσιτελεῖ ζῆν Εφρονε μάλλον, ἢ μὴ βιοῦν, κᾶν μηδέποτε μέλλη φρονήσειν' — — τοιαῦτα γὰρ τὰγαθά ἐστι τοῖς ἀνθρώποις, ώστε τρόπον τινὰ τὰ κακὰ τῶν ἀνὰ μέσον προτερεῖν. — Εστι δ' οὐ καῦτα προτεροῦντα, ἀλλ' ὁ λόγος, μεθ' οὖ βιοῦν ἐπιβάλλει μεᾶλλον, καὶ εὶ ἄφρονες ἐσύμεθα. Cf, adv. Stoic. 12.

fcbloffen, und indem ber allgemeinen phyfischen Anficht gemag in ber regeften Entwicklung bes Lebens felbft ber 3wed bes Lebens gesucht wird, mußte bie floische Cthik allen ben Worftellungsweisen auf bas ftartfte fich entgegenfeten, welche irgendwie nicht in ber Thatigkeit, fonbern in bem rubigen Genuffe bas Gute gut finden glaubten. Die Sludfeligfeit, nach welcher alles ftrebt, ift baber ben Stoitern nichts Unberes, als ber gunftige, ber ungehemmte Fluß bes Lebens 1). Die Luft bagegen, inwiefern fie in bem nachlaffen ber Thatigfeit gesucht wirb, fann ihnen nur als eine hemmung bes Lebens und als ein Uebel ers fcheinen 3); überhaupt behauptete Rleanthes, fie fei nicht naturgemäß und nicht ber 3wed ber Ratur "), und wenn auch anbere Stoiter in anberer Rudficht nachgaben, bag fie als ein Maturmäßiges betrachtet werben tonne, ja gewiffermaagen als ein Gut, fo faben fie boch hierbei nicht auf bie fittliche Bebeutung, fonbern nur auf bas naturliche Entstehen berfelben, und hielten baran fest, bag fie keinen fittlichen Werth habe und kein 3wed ber Ratur fei ), fonbern nur etwas, was bei ber ungehemmten und paffenden Thatigkeit der einzelnen Ratur nebenbei fich er= zeuge (encyérrqua) 1), nicht eine Ahatigkeit, sonbern ein

Stob. ed. II. p. 138; Diog. L. VII, 88; Sext. Emp.
 Pyrrh. byp. III, 172. εὐδαιμονία δέ ἐστιν, ως οἱ Στωικοί , φασι, εῦροια βίου.

<sup>2)</sup> Cleanth, hymn, 29.

S) Sext. Emp. adv. math. XI, 78.

<sup>4)</sup> L. I.; Chrys. ap. Plut. de Stoic. rep. 15; adv. Stoic, 25.

<sup>5)</sup> Diog. L. VII, 85; 86. ἐπιγέννημα γάρ φασιν, εὶ ἄρα ἐσείν, ἡδονὴν εἶναι. ὅταν αὐτὴν καθ' αὐτὴν ἡ φύσις ἐπιζητήσασα τὰ ἐναρμόζοντα τῷ συστάσει ἐπολάβη. Το. 106.

Strenge ihrer Sittenlehre; alles Personliche wird verworsen; jede außere Beziehung des Handelns auf irgend ein Ding, auf irgend ein Werk soll dem Sittlichen fremd sein; das Werk ist nur etwas neben dem Suten sich Erzeugens des; das Weise Handeln' dagegen ist allein ein Sut'). Sie sind die entschiedensten Gegner der Werke und aller dußern Süter; selbst die Gesundheit und jede gute Eigenschaft des Korpers schließen sie von ihrem Zwecke aus. Der richtige Wille allein entscheidet, mag er etwas bewirsten oder nicht'); die Tugend allein ist gut'); sie allein

<sup>1)</sup> Cic. de fio. III, 10; Diog. L. VII, 110; Stob. ecl. II. p. 166.

<sup>2)</sup> Cic. de fin. III, 9.

S) Cleanth, ap. Senec. de benef. VI, 11.

<sup>4)</sup> Cic. ac. I. 10. Zeno igitur nullo modo is erat, qui, ut Theophrastus, nervos virtutis inciderit, sed contra qui cania, quae ad beatam vitam pertinerent, in una virtute poneret nec quidquam aliud numeraret in bonis. Dagegen Stob. ecl. II, p. 92. τών δ' άγαθών τὰ μέν είναι άρετάς, τὰ δ' ου. φρόνησιν μέν ούν καλ σωφροσύνην καλ άνδρείαν άρετάς, χαράν δε και εύφροσύνην και θάρσος και βούλησιν και τὰ παραnthiara oux elvar agerag. Diefer scheinbare Wiberspruch lauft auf eine Berfchiebenheit des Sprachgebrauchs in der ftoischen Schale biraus, inbem nach Cic. de fin. III, 10 in ihr bas Bute auf verfchiebent Weise befinirt wurde. Er führt bie Definition bes Diogenes ven Babylon an: Ego assentior Diogeni, qui bonum definierit id, quod esset natura absolutum. Id autem sequens illud etiam, quod prodesset, (δφέλημα enim sic appellemus) motum et statum esse e natura absoluto (absoluti?). Man sicht, baf die Sie ter, welche teine Augenben find, unter biefen lestern Begriff eines motus et status e natura absoluti fallen und affo nur Güter in einem untergeordneten Ginne bes Bortes find. Cf. Stob. ecl. II. p. 136. Ueber adoel qua vergl, ib. p. 140. Es hangen hiermit mehrere febr fubtile Unterfchiebe gufammen, welche bie Stoiter mad-

ist hinreichend zur Gluckeligkeit"); wahren Nuten geswährt baher auch sie allein, und dem Schlechten, welscher von der Augend nichts besitht, hilft nichts, was er sonst besithen mag, sowie dagegen der Gute nichts weiter bedarf, weil er Alles das besitht, was ihm nühlich sein kann.

Allein es ift offenbar, bag biefe allgemeine Borfchrift, bem Gefete ber Ratur überhaupt gu folgen, gur Ableitung einzelner sittlicher Borfchriften nicht führen tonnte. Gie wurde nur alebann jur Entwicklung einer befonbern Gittenlehre paffend gewesen sein, wenn man batte zeigen konnen, was in einem jeden besondern Falle bas allgemeine Gefet ber Natur von ben einzelnen Befen verlange. Da bies aber nicht anging, mußten bie Stoifer ju erforschen fuchen, mas bie Ratur ber einzelnen Dinge fei, welcher zu folgen als Gefet angesehen werben muffe, weil in die einzelne Matur die allgemeine Natur ihren Willen gelegt habe. Da aber geftaltete fich bie Sittenlehre ber Stoiter anbers. Streng mußte fie fein, wenn fie befahl, unbebingte Folge au leiften bem allgemeinen Gefete ber Ratur, welches bie einzelnen Dinge nicht schont, sonbern gerftort, wie hervorbringt, welches alle einzelne Dinge nur wie Mittel gu feis nem Zwede gebraucht. Da war fein anderes Gebot mog-

ten, wie ber a. a. D. angegebene zwischen algeror u. algersor, von welchem weiter unten bie Rebe sein wirb. Dan kann jeboch auch in ber zweiten Beise, ben Begriff bes Guten zu bestimmen, eine milbere Fassung ber stoischen Grundsche finden.

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 102; 127; Stob. ecl. II. p. 90.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 104; Cic. de fin. III, 10; Plut. de Stoic. rep. 12; adv. Stoic. 20; Senec. ep. 9.

lich, als freiwillig bem Gefchicke zu folgen, welchem bie Bofen unfreiwillig folgen muffen ). Sah man aber auf bie einzelne Ratur, fo milberte fich bie Strenge ber Borschrift, man burfte nun fich felbst im Ange haben bei feinem Sandeln und es tam barauf an, die Triebe gu erforfchen, welche bie Ratur jum Banbeln in uns gelegt bat. Dierbei mar es nun nicht wohl moglich, auf eine gangliche Aufopferung feiner felbft zu tommen, ba auf eine folche tein Arieb ber einzelnen Ratur geben tann. In biefer Richtung geben baber bie Stoiter nur barauf aus, alles Ueberfinffige abaufchneiben und auf bie einfachften Beburfniffe bes Lebens uns gurudguführen. Demungeachtet mußte hierbei etwas Selbstfüchtiges in ihre Lehre kommen. Der erfte Trieb aller Befen ift auf die Erhaltung ihrer felbft gerichtet; fich felbft zu erhalten ift baber naturgemag ) und natur lich werben babei alle bie Bebingungen, unter welchen bie Erhaltung bes einzelnen Wefens fleht, berudfichtigt werben Die Liebe feiner felbft ift hiernach Grund bes fittlichen Sanbelns, boch nicht bie Liebe feiner Luft, fonbern feines Lebens ober feiner Thatigfeit, in welcher bas Leben erhalten wirh. Sie fchließt in fich bas Streben, fein the perliches Dafein gefund und unverftummelt gu bemabren, fo wie bie Liebe jum Bewußtsein von fich felbft und jur

<sup>1)</sup> Reanthes der Stoller von Mohnife. 1 Brudft.

ayou de m. & Zev. nad où y, h Hengamer.

bros nod vinir elmd dearernyméras,

de Evomal y agnros hr de mis dem

nands perdueros, oùder heror Evoma.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 85. την δε πρώτην δρμήν φασι το ζώνν Ισχειν έπι το τηρεϊν έαυτό. Cia. de fin. III, 5; IV, 10; V, 9.

Erkenntniß der Dinge, wie denn von Natur nach Erkennts niß gestrebt wird. Hierin beruht bas, was die Stols ker das erste Naturmäßige (rå nowsa xard geder) nanns ten; ihm steht das erste Naturwidrige entgegen, wie Krands heit, Schwäche, Verstümmelung und bergleichen. Das erste Naturmäßige hat seinen Werth (dila), es hat auch seinen Werth alles das, was mit ihm zusammenhängt, und dazu dienen kann, es und zu verschaffen. So gestand Chrysippos ein, daß derjenige wahnsinnig sein würde, wels cher Reichthum, Gesundheit und dergleichen für nichts achs ten wollte.

Schienen sie nun hierdurch anzuerkennen, daß es boch noch andere Guter gebe, als den Willen und die Ahat, so suchen sie sich durch eine Unterscheidung zu helsen, um bei dlesen untergeordneten Betrachtungen noch ihre oberste Anssicht zu retten. Sie unterschieden nemlich zwischen dem sitts lichen Gut und dem Vorgezogenen (noonyuksor). Die Handlung, die Ahat sei gut, aber nicht das, worauf die Handlung ausgehe. Alles, worauf die Wahl sich richten könne, sei im Allgemeinen nichts für und ); Gesunds heit, Reichthum und dergleichen hätten doch keinen Werthschlechthin; sie könnten zum Guten und zum Bosen aussschlagen, sie gehörten mithin zu den gleichgültigen Dingen; ihrer beraubt zu werden hebe die Slückseligkeit des Tugends

<sup>1)</sup> Cic. de fin. III, 5.

<sup>2)</sup> Cic. l. l.; Stob. ed. II. p. 144; 148; Gell. XII, 5.

<sup>3)</sup> Piut. de Stolc. rep. 80.

<sup>4)</sup> Plut. adv. Stolc. 26.

<sup>5)</sup> Plut, de Stoic. rep. l. l. οὐθλε είναι φησι (εc. Χρύσιππος) τούτων εφθάλου πρὸς Αμας.

haften nicht auf '). Dem Tugenbhaften tomme unter allen Werhaltniffen bas tugenbhafte Banbeln gu; bag er auf eine gewisse Weise tugendhaft handele, bas hange von feis nen Berhaltniffen ab, barin aber beftebe auch feine Studs feligleit nicht; barin fei alfo auch nicht ein nothwenbiger Bestandtheil bes Guten gu fuchen 2). Burbe nun bierburch ein jeber besonbere Gegenstand bes Sanbeins als etwas Gleichgultiges geschilbert, so gaben boch bie Stoiter Bu, bağ es einen Unterschieb unter ben gleichgultigen Dingen gebe; einige hatten gar teinen ober nur einen bochf geringen Werth und konnten ben Trieb nicht bewegen, wie etwa, ob man ben Finger ausstreden ober gusammenziehen, ob man biefe ober jene Drachme ausgeben folle; andere bagegen waren im Stande ben Trieb ju bewegen, inbem fie jum naturmäßigen Leben beitrügen, und biefe gleichgit tigen Dinge find eben bas, mas einen Borgug vor einen Anbern verbient "). Go gieht ber Beise Gesundheit und Reichthum vor, wenn sie gegen Krankheit und Armuth in bie Wahl tommen; in biefer Bahl folgt er einem verminftigen Grunde; aber er balt fie nicht fur Guter, benn fe find nicht bas Sochfte, gegen welches Alles gurudgefest werben mußte; bem tugenbhaften Sanbeln fest er fie nach;

<sup>1)</sup> L. l.; ib. c. 31.

<sup>2)</sup> Stob. II. p. 94. έτι δὲ τῶν ἀγαδῶν τὰ μὲν πῶσε τοῖς φρονίμοις ὑπάρχειν καὶ ἀεί, τὰ δ' οῦ, ἀρετὰν μὲν οἶν πῶσεν καὶ φρονίμην αἰσθησιν καὶ φρονίμην ὁρμὰν καὶ τὰ ὅμοια πᾶσε τοῖς φρονίμοις ὑπάρχειν καὶ ἐν πανεὶ καιρὰ καιρὰ χώνοῖς φρονίμοις ὑπάρχειν οῦτ καὶ τὰ τοῖς φρονίμοις ὑπάρχειν οῦτ ἀεί.

<sup>3)</sup> Plut, de Stoic. rep. 23; Diog. L. VII., 104; 105.

bas Vorgezogene nahert sich nur gewissermaaßen bem Susten '). Man sieht in dieser Unterscheidung des Suten von dem Vorgezogenen, wie die Stoiker darauf auswaren, das Sute nur in seiner hochsten Bedeutung zu fassen, alles Verhältnismäßige aber von seinem Begriffe zu entsernen. Sie sind auch hierin ihrer strengen Ansicht getreu; das Vorgezogene bedeutet ihnen offendar ein besonderes Sut; aber der allgemeine Charakter ihrer Lehre sührte sie zur Nichtachtung des Besondern gegen das Allgemeine.

Doch wir burfen uns burch Worte nicht tauschen lassen; offenbar gaben die Stoiler von der Strenge ihrer obersten Grundsate nach, wenn sie gestatteten und sordersten, das Vorgezogene in die Nechnung des sittlichen Lebens mitaufzunehmen. Wenn sie den Gutern des Leides und des Aeußern nicht den Namen der Guter zugestehen wollten, so erinnerten sie sich dadurch nur, daß doch diese Guter nicht für das letzte Gut, nicht für Guter an und für sich gehalten werden dürften. Und diese Erinnerung liegt nicht einmal in dem Begriffe des naturmäßigen Lebens, wenn er in der zweiten Bedeutung, welche wir unterschieden haben,

<sup>\*)</sup> Stob. eci. II. p. 144 ff., p. 156. τα μέν ούν πολλήν ξχοντα άξιαν προηγμένα λέγεσθαι. —— προηγμένον δ' είναι λέγουσιν, δ άδιάφορον δν έχλεγόμεθα κατά προηγούμενον λόγον. — οὐδίν δὲ τῶν ἀγαθῶν είναι προηγμένον διὰ τὸ τὴν μεγίστην ὰξίαν αὐτὰ ἔχειν. τὸ δὲ προηγμένον τὴν δευτέραν χώραν καὶ άξιαν ἔχον συνεγγίζειν ποις τῆ τῶν ἀγαθῶν φύσει. Nach bem Diog. I. VII, 105 ift jeboch ein προηγμένον ſchon alles, was überhaupt nur einen Werth hat. Diese Abweichung ist unbebeutend. Plut. de Stoic. rep. 80; Cic. de sin. III, 15; 16. Rach der angesührten Stelle des Plutarches gab Chrysippos zu, daß man das προηγμένον gewissermaaßen ein Sut nennen könne und auch Zenon setzte es nicht unter die ἀδιάφορα.

auf bas einzelne Leben bezogen wirb, fonbern in ber Gewohnheit ber Stoifer nur allgu icharf bas Befonbere vom Allgemeinen und bas Bert, fo wie bas Mittel von ber Thatigkeit abzusonbern. Dagegen entwickelte fich nun aus ber ameiten Deutung ibres Grunbfages eine britte, welche mefentlich jur ftrengen Gittenlehre wiebergurudführte. Gell nemlich ein jebes Befen feiner Ratur gemäß leben und in ibr fich zu erhalten ftreben ihrer gangen Bollftanbigfeit nach, fo fragt es fich: was ift biefe Ratur? Bur Beantwortung biefer Frage führten bie Stoiter ben Begriff ber Grundzusammenfegung (ovoraoic) ein; auf biefe fommt es an im naturmäßigen Leben; in ihr ift bas mabre Befen bes einzelnen Dinges zu fuchen. Gie verftanben aber barunter ben herrschenben Theil ber Seele in feinem bestimm: ten Berhaltniffe gu ben übrigen Theilen und gum Rorper ). Diefe Grundzusammenfegung ift nur für ben Menfchen eine vernünftige "); benn wir haben gefeben, bag alle übrige Theile ber' menfchlichen Seele von ber Bernunft beberricht werben, welche fich in benfelben, wie in ihren Werkzeugen ausbreitet, und bag felbft bie leibenben Stimmungen ber Seele nur als eine vertehrte, naturwibrige Bernunft von ben Stoifern gebacht wurben; fie entfiehen nur aus einem Uebermaage bes vernünftigen Triebes ober aus einer Disteitung beffelben 3). Daber erfcheint es ben Stoitern als bie

<sup>1)</sup> Dieg. L. VII., 85; Senec. ep. 121. Constitutio est principale animi quedammedo se habens erga corpus. Cf. Stab. ect. I. p. 312 f.

<sup>2)</sup> Senec. l. l. heminis autom constitutionem rationalem este.

<sup>8)</sup> Diog. L. VII, 110; Stob. ecl. II. p. 36; 165; Cie Tusc. IV, 5; Galen. de Hipp. et Plat plac. IV, p. 135 £.

Aufgabe bes menschlichen Lebens, überall bas Bernünftige in ber Seele zur Herrschaft zu bringen; bies ist die Natur des Menschen, welcher er folgen soll. Die niedern Arten der Ausbildung des Menschen, namentlich in der Jugend, ehe die Bernunft sich entwickelt hat, obgleich solche auch der Natur gemäß geschehen mögen, werden nur als Nittel angesehen, nicht als etwas Sutes an sich; sie sollen die vernünstige Einsicht herbeisühren, in welcher das wahre Leben des Menschen seiner Natur gemäß besteht. In dieser Reihe der Gedanken ist es durchaus herrschende Anssicht; daß des Menschen Katur wesentlich nichts Anderes als Vernunft sei.).

Daß hiermit die stoische Ethist wieder einen strengeren Sharakter annimmt, läßt sich in verschiedenen Saten dersfelben nachweisen. Zuerst im Allgemeinen geht daraus hervor, daß nun doch nicht ein jedes naturmäßige Streben des einzelnen Wesens wahrhaft sittlichen Werth hat, sondern die Bestredungen, welche bloß aus unvernünstigen Trieben hervorgehen, gleichsam nur geduldet werden, weil sie die Grundslage der höhern Bestredungen erhalten und das Mittel bilsden, in welchem die Vernunst wirksam ist. Dann aber mehr im Sinzelnen stützt sich auch diese Lehre auf die Anssicht, welche wir schon beim Aristoteles sanden, daß es einen bestimmten Abschnitt im Leben gebe, wo dei sittlicher Aussbildung des Menschen die Vernunst erwache und Herrin der sittlichen Triebe werde, und die Stoiser nach ihrer Art, mit einer gewissen Folgerichtigkeit alles auf die Spitze zu

<sup>1)</sup> Cic. de fin. HI, 6; 7.

<sup>2)</sup> Jb. IV, 11.

reiben, fleigerten nun biefen Gegenfag gwifchen bem vernunftigen und bem finnlichen Leben auf bas Bochfte, einen Gegensas, welcher schon beim Ariftoteles ju fcharf gefaßt ift. Entweber ift in bem Leben bes Denfchen bie Bernunft ermacht und alebann wird fle auch bie Berrichaft in ibm führen, ober fie ift nicht in ihm erwacht und bann wird er ben leibenben Stimmungen feiner Geele bienen. jenem Falle ift er ein guter, in biefem Falle ein bofer Menfch; ein Mittleres aber gwifchen biefen beiben Sallen giebt es nicht, fo wie es auch tein Mittleres zwifchen Ingenb und gafter giebt '). Go find bie Stoiter geneigt, bei ber Beurtheilung ber Menfchen alles entweber gang fchwarz ober gang weiß zu feben. Man muß bies als eine nothwendige Folgerung baraus anfeben, daß fie bas Gute allein von ber vernunftigen Ginficht ableitenb ben Trich bes Einsichtigen gang von feiner Ginsicht ausgeben ließen. Deswegen hielten fie bie mahre, Die sittliche Augend ohne alle Bebingung für lehrbar "), und lehrten, bag alle In genden nothwendig mit einander verbunden fein mußten, weil sie nemlich alle in ber Wiffenschaft von bem, was ju thun fei, gegrundet find und mit ber Wiffenschaft bes Guten auch nothwendig bas Wollen bes Guten verbunden ift .). Desmegen find ihnen auch alle gute Sandlungen gleich gut und alle bofe Banblungen gleich bofe, weil biefe eben nur aus einer leibenben Stimmung ber Seele berbet:

<sup>1)</sup> Stob. scl. II. p. 198; Diog. L. VII, 101 sqq. Dech giebt es auch eine milbere Fassung bieser Lehre. Stob. scl. II. p. 92; 98 sqq.; 124 sqq.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 91.

<sup>5)</sup> Ib. 125; Stob. ecl. II. p. 110 ff.; Plut. de Steic. rep. 27

geben, jene aber aus ber vollen Freiheit bet Bernunft; und wer einmal gur Tugend gelangt ift, bei befigt fie auch gang und wirtt beftanbig mit ber gangen Rraft feiner Bernunft, welche er, wenn er einmal fle erworben bat, nie wies ber werlieren fann \*). Man bemertt wohl, daß biefe Gate nur aus einer Unficht bes Sittlichen hetborgeben tonnten, welche bie menfchliche Beenunft von benenaturlichen Bebingungen, unter welthen allein ihre Musbilbung und Entwidlung möglich ift, abfonbert und nur ihren allgemeinen Begriff von allen Berhaltniffen entblogt feftaubalten ftrebt. Daburch wird benn bie Ethit ber Stoffer in bemfeiten Maage jugleich frieng und unfruchtbar. Bie muffen ermabnen, bag biefer Grund ihrer Strenge auch wieder mit bein fruber angegebenen Webnbei fich bierbunbet. Denn wenn Die Stoller meinten, wir folltentfallein ber Bernunft mie Musichtug ber fintilichen Eriebe inimetrodhrend in imferm Leben folgen, fo war ihnen bie Wornunft nichts Uns beres, als ber einmal flie allemal gefäßte fefte Entichluß, bein allgemeilien Gefebe gemäß ju leben mit Unfopferung

Nalder ärden releien einen leyova da to μήθαμισή dieleineσθαι detrig. — — δύο γένη των ανθρώπων είναι, το μέν
των σπουδαίων, το δέ των φαύλων και το μέν των σπουδαίων διά παντος τοῦ βίσο χρήσθαι ταῖς άρεταϊς κιλ. Ib. p. 218
f. Diog. L. VII, 120; 127; 128; Plut. de Stoic. rep. 18; adv.
Stoic. 7. Die Stoiter waren feboch barúbrr nicht ganz einig, ob
bie Augend b. h. bit Bernunft verioren werden konne. Shrysippos
berücksichtigte, daß wir boch in großen Leiden des Körpers der Bernunft nicht mächtig bleiben. Diog. L. VII, 127; Kimpl. cat. fol.
102 a; Plut. de Stoic. rep. 27. In sich also hielt er auch wohl'
die Stärte der vernünftigen Einsicht für zu groß, als daß sie ohne
äußere Ursache sich nicht festzuhalten im Stande sein sollte.

alles Strebens nach Befriedigung eigennühiger Ariebe, und die reine Einsicht in dan Gang der Natur, welcher alles beherrscht. Sie bemerkten daher auch mit Recht, das die Vernunft alles vereinigt, indem die Guten zu einander in Freundschaft und Liebe gezogen wurden, die Besen dagegen in Zwiespalt lebten "). Dies drückte sich am stärkken in dem Ideale des Staats aus, welches Benon entwarf. Die Menschen sollten ohne Unterschied besonderer Staaten und Bolker, ahne Werschiedenheit der Gesetz zusammenleben in einem einträchtigen Leben, welches die ganze Welt vereinez sie sollten leben wie eine zusammenweidende heerde, von einem gemeinschaftlichen Gesetze wie von einer Teist ernährt").

Dies find die allgemeinen Grundsätze ber ftoischen Ethik. Wie können in ihnen zwei Richtungen unterscheiben, von welchen die eine gang auf das Allgemeine gebt, die andere mit dem Besondern sich zu befreunden sucht. Doch spielt diese letztere gegen die erste durchaus eine untergeordnete Rolle. Das sittliche Handeln soll übereinstimmen mit der Natur überhaupt, mit dem obersten Sesete des Verhängnisses oder Gottes; die vernünstige Einsicht des Einzelnen, welche seine Natur ist, geht nur eben dar

<sup>1)</sup> Stob. ed. II. p. 204; Diog. L. VII. 123; 124; Cic. de fin. III. 19; 20.

<sup>2)</sup> Plut, de Alex, fort. I, 6, καὶ μὴν ἡ πολύ δαυμαζεμένη πολιτεία τοῦ τὴν Στωικὴν οἶρεσίν καταβαλομένου Ζήνωνος εἰς εν τοῦτο συντείνει κεφάλαιον, ενα μὴ κατὰ πόλως μηδὲ κατὰ δήμους οἰκομεν, ἐδίοις ἐκαστοι διωρισμένω δικωίοις,
ἐλλὰ πάντας ἀνθρώπους ἡγωμεθα δημότας καὶ πολίτας, εἰς
δὲ βίος ἢ καὶ κόσμος ὧσπερ ἀγέλης συννόμου νόμφ κοινῷ τρεσομένης.

auf aus, bies allgemeine Befet als bie mabre Richtschnur bes hanbeins anzuerkennen. Darin liegt eine großartige Entfagung, welche fich benn auch baburch außert, bag eine beständige Kraftanstrengung ohne Rube von uns verlangt wird, weil hierin bas allgemeine Leben ber Belt und die bochfte Bolleommenheit fich ausspreche. Bir muf= fen hierzu bes Folgenben wegen noch hinzusegen, bag bie Stoiler boch, ben Gofratischen Grunbfat, bag nicht bas Werben und bie Bewegung ber Bwed fein tonne, berudfichtigenb, zuzugefteben fich gebrungen fanben, bag nicht bie Abatigfeit, bie Bewegung bes Lebens felbft bas Gute fei, sondern die Rraft best Lebens, welche burch die Thatigteit erworben und in ihr als ihr Biel befeffen werbe. Dies liegt ihrer Unterscheibung zwischen ber tugenbhaften Thatigfeit und ber Tugend jum Grunde, von welchen nur bie lettere als bas lette Biel an gufeben fei, mabrent bie erftere nur in untergeordnetem Ginne 3med genannt werben burfe, nemlich inwiefern fie nothwendig mit ber Augend verbunden \*). Rach biefer Unterscheibung wird nun fogar bie handlung als ein besonderes Werf ber Augend von bem allgemeinen und mabren Gute ber Geele getrennt und nur als Mittel, nicht als 3wed betrachtet, fo bag auch burch biefe Bestimmung bie Scharfe ber ftoifchen Sittenlehre fich noch fleigert. Allein je einfeitiger auf folche Beife bie Richtung auf bas Allgemeine fich ausbrudte, um fo fcmerer mußte es auch fein, bamit eine in bas

<sup>\*)</sup> Darauf bezieht sich ber Unterschied zwifchen aleerdu und ellertou. Stob. vol. II. p. 140; 196. την γάρ φρόνησιν αξουύμεθα έχειν καλ την σωσροσύνην οδ μά Δία το φρουείν καλ σωσρονείν αποκροσύνην.

Befondere eingehende Gittenlehre zu gewinnen. Dies gelang baher ben Stoifern auch nur unvolltommen und bas Mittel bagu giebt teine recht wiffenschaftliche Bertnupfung bes Besondern mit bem Allgemeinen. Es liegt in bem Begriffe bes Worgezogenen, welcher eben bas bezeichnen foll, was in bestimmten Berhaltniffen bie besondere Ratur eines vernünftigen Wefens jum Wegehren bewegen fann, aber boch teinesweges im Allgenneinen ein mahres Begehrungswerthes, ein mabres Gut ift. hierin zeigt fich, wie von ben Stoitern nur auf gang abstracte Beife bas Ratm= maßige gebacht wirb. Denn hatten fle bas oberfte Gefet, infofern es unfern Willen bestimmen foll, als ein lebenbiges Ganges zu begreifen gefucht, fo wirden fie haben feten muffen, bag bie besonbern Befrebungen ber einzelnen Ratur in bem Willen bes oberften Raturgefetes enthalten find und nothwendige Beftanbtheile beffelben bilben. Ihre Unterscheidung zwischen bem Guten und bem Borgezogenen ift baber nur als ein unvollfommenes Mittel angefeben, burch welches fie bei ber bochften Strenge ihrer Sittenlehre, welche alle außere Beweggrunde ausschließen mochte, aus ber Berlegenheit fich gu retten fuchten, welche jebe Sittenlehre treffen muß, bie nur bie allgemeine Form bes fittlichen Sanbelns als Bestimmungsgrund gelten laffen will. .

Da nun hiemach ihr oberfter Grundsat gar nicht auf eine ordnungsmäßige Weise in seine untergeordneten Glies der gebracht werden konnte, indem das Besondere mit dem Allgemeinen nicht wie das besondere Gut mit dem allgemeinen Gute zusammenhängen foll, so ift auch die besondere Sittenlehre der Stoiker ohne alle wiffenschaftliche Form

und wird nur burch einige udhemeine Wegriffe gufammengehalten. Bergleichen wir ben Umfang biefer Begriffe mit bem, was ben fruhern Philosophen als Inhalt ber Gittenlebre galt, fo finben wir gu bemerten, bag bie Stolter viel mehr in bas Einzeltte ber fitflichen Abatigfeiten eins geben, als Platon und Ariftoteles, bag fte aber bie Unterfuchung biefer Thatigfeiten faft-nur auf bas Beben bes eingelnen Menfchen befdranten, bugegen bas Leben bes Staatsmannes ihnen gurudteitt '). Bwar tonntenifie nicht umbin, auch bie Politit, sowie bie Detonomit?) in ihrer Erbre abzuhanbein, ba biefe einmal-als Abeits ber philosophifchen Cthib fich ausgebilbet hatten, und befonders bie Dog Litif bes Benon wurde für eine feiner wichtigften Merke gehalten graber bie Grunbfage, welthe er in biefem Werte verfolgte und welchen von ben Gfviffern überhaupt gehnlbigt wurde, gingen gerabezn auf bie Aufhebung aller befonbern Staatsverbindung; ber Beife follte fich nicht als ben Burger eines besondern Staats betrachten, fonbern als ben Barger ber Belt ). Dies liegt in ihrer vorherrichenben Richtung auf bas-Migemeine; es wird baber auch von ibrer Politik und von ihrer Detonomik nur febr wenig Webeutenbes ermahnt. Daß fie nun aber bennoch mehr als Die Frubern in die Untersuchung ber einzelnen Abstigkeiten eingeben, erklart fich aus ihrer Reigung, nur in ber Thas

<sup>1)</sup> Cie. de leg. III, 6 fagt nur, Diogenes (nach einer mabr: fcheinlichen Bermuthung fur Dion) und Panatios hatten unter ben Stoffern genauer bie Politik und bie Lehre von ben Gefegen behandelt.

<sup>2)</sup> Stob. ed. II. p. 188.

<sup>3)</sup> S. bie oben angeführte Stelle Plut. de Alex. fort. I, 6.

tigfeit bes vernünftigen Lebens bas Sittliche gu fuchen. Bon biefer Seite geftaltet fich ibre Ethit als eine Lebre von ben Beschäftigungen, welche ber Beife im Allgemeinen übernthmen foll, im Befondern aber als einen fo eben fich barbietenben Stoff bes Sanbelns übernehmen barf. Daber nimmt in ihrer Gittenlehre einen großen Ramm ein bie Ausmalung bes Begriffes bes Beifen, b. f. bes Tugenbhaften und beffen, was biefem als Pflicht obliegt ober von ihm als Beschäftigung seiner Thatigkeit schicklich ergriffen wirb. Bon biefer Geite alfo gestaltet fich ihre Sthit als Pflichteniehre und wir muffen hierin eine Erganaung ber frühern ethischen Darftellungen erblicken. Der Begriff ber Pficht ergab fich ben Stoifern nothwendig, inbem fie bie besonbere Thatigkeit auf bas allgemeine Gefet ber Ratur gurudguführen batten. Die Thatigfeit er fchien als von bem Befege geboten. Untergeorbnet aber ift ihnen biefer Begriff bem Begriffe ber Tugenb; weil nur die tugenbhafte Thatigfeit ihnen Pflicht fein tounte, bes außere Bert bagegen von ihnen als etwas Skeichgettiges angefeben wurde. Go muffte benn bie Eintheilung ber Ingenben ihnen bas Mittelglieb bilben, von welchem aus fie ju ber besondern Sittenlehre gelangten.

Augend im weitern Sinne nannten die Stoiker die Bollsommenheit einer jeden Natur, in welcher Bedeutung benn auch Gesundheit und Stärke zu den Augenden gehören. Solche Augenden aber können auch dem Schlechten beiwohnen \*). Die wahre ober sittliche Augend bagegen besteht in einer Kraft und Stärke der Seele, welche in der

<sup>\*)</sup> Diog. L. VII, 90; 91.

Einficht ber Bernunft liegt, in einer unveranderlichen Ges mutherichtung (deaderes), welche feine Steigerung mlafft und feine Berringerung und burch welche bie Seele burch ihr ganges leben hindurch mit fich übereinstimmt '). Da aber biefe Gematherichtung in ber vernunftigen Ginfict bes rubt, fo werben bie Augenden auch Biffenschaften genannt und die fittliche Tugend beißt die theorematische im Gegenfane gegen bie phufifche. Angend, welche ohne Citificht ift 2). Benn es nun aber ben Stodern berauf antam, vermittelft ihrer Tugenblehre zur Besonberbeit bes Gittlichen gut gelangen, fo mußten fie bie Ginheit beriAugenb, welthe fio überall fefthielten, boch in gewiffe Beftanbtheile gerlegen. Sierbei verfolgten fie Die Gintheihung bes Platon, wie fie im Sprachgebrauche fich festgefest: hates neigten fich labor auch zugleich ber großern Mannigfaltigfeit ber Augendem gu, weiche vom Ariftoteles aufgestellt worben war, inbeni fie jene vier Platenischen Tugenben als haupttugenben bei trachteten, welchen viele andere Tugenben untergeorbnet waren. Raturlich frimmt ihre Haupteintheilung mit ber Platonischen nur bem Ramen nach überein; benn ba fie Die Platonische Eintheilung ber Gele nicht getten lieben. Fonnten fie auch bie barauf gegrundete Gintheilung ber Tugenben nicht in bemfelben Sinne beibehalten. Bur Augend, fanben fie, gebore viererlei, zuerft nemlich bie Erfenntniff

Plut. de Stoic. rep. 7; Diog. L. VII, 89. τήν τε άρετήν διάθεσιν είναι ὁμολογουμένην. Ib. 127; Stob. ecl. II.
 p. 104. τὴν ἀρετὴν διάθεσιν είναι ψασι ψυχῆς σύμφωνον κῶτῆ περὶ δλον τὸν βίον. Ib. p. 110; Simpl. cat. fol. 61 a.

<sup>2)</sup> Cic. Tusc. IV, 24; Stob. ecl. II, 106 ff.; Diog. L. VII, 90; 92.

beffen, mas wir gu thuir und inicht zu thun haben, bes Sinten und bes. Bofen, fowir bes Gleichgultigen, und bies fei bas Gefthaft ber Bertimftigleit, barm bag wir bee finn: lichen Triebe in Ordmung gut halten verfteben, bie Magigfeit, bag wir ferner bas Rothige ju leiben amb ju ertre gen wiffen, ohne burch Friecht in trufern Entichluffe erschot: tert zu werben, bie Napferkeit, und enblich bag wir nach richtigent Berhaltniffe einem jeben bas Geine gugutheilen gelernt haben, bie Berechtigfelie). In Wegiebung auf bie Gerechtigfeit habert wir gir erinnern, bag: fie biefelbe mir auf unfen Berhallen gegen anbere Danfchen und gegen bie Gibtter bezigen. Denn aus ben Untergbtheilumgen biefer Dugend Jehen wir, bag fie ju ihr bie Frommigfeit rechnetod unb' andere Augenden proficher bene politischen. Bertebe unter, beit Manfchan beineffen 3. Gegen jund felbit aber. behaupteten fie gegen ben Platon, gebe 28 fein Ihmecht ?), fo mie min nuch ben ibrigen Thieren feine Gerechtigfeit fouibig, weil fie nur ju unferm Rugen vorhanden und und gut unabnlich maren ber Die Gerechtigfeit aber gegen bie übriger . Menfeben und:bas:: Befes : find won Ratur unb nicht, burch Gegungs ber Menfch ift ein politischen Thier;

<sup>1)</sup> Stob, ecl. II. p. 108. Εχειν γὰρ ἀφορμὰς παρὰ τῆς φύσεως καὶ πρὸς τῆν τοῦ καθήκοντος εῦρεσιν καὶ πρὸς τῆν τοῦ καθήκοντος εῦρεσιν καὶ πρὸς τῆς ἀπονεμήσεις κατὰ τὸ σύμφωνον. Ib. p. 112. Diese Steim sind am vollståndigsten. Sudenhast sind die Angaben ib. p. 104; Diog. L. VII, 92; 126. Cf. Plut. de Stoic. rep. 7; Gales. de Hipp. et Plat. p'ac. VII. p. 209; Cic. Tusc. IV, 24.

<sup>2)</sup> Stob. scl. IL p. 106 f.

<sup>· 3)</sup> Plut. de Stoic, rep. 16.

<sup>4)</sup> Diog. L. VII, 129; Cic. de fin. III, 20.

für das Baterland, für die Gemeinschaft ber Menschen foll er fich felbit aufopfern; ben Gefegen über Gottliches und Menfchliches foll er gehorfam fein '). Wir muffen gefteben, daß bies boch in ber That nur ein außeres Berhaltniß der Tugend bezeichnet und baber ftreng genommen mit den Grunbfagen ber Stoiter nicht übereinftimmt, fo wie fie benn auch einraumen mußten, bag nur unter gewissen Berbaltniffen ber Beife an bie menschliche Gefellschaft fich anfoliegen werbe, fonft ftebe es ibm auch frei von ber Staats. verwaltung fich gurudzuhalten und ein abgesondertes Leben gu führen?). Bas nun bie Untergotheilungen ber vier Daupttugenben betrifft, fo fcheint es zwar, als wenn auch in diefen die Stoifer eine gewiffe logische Ordnung feftzuflellen gefucht batten ); aber bie Ungaben hieruber find fehr ungenügend ober verwirrt und in ber Erklarung ber untergeordneten Tugenden scheinen fie nicht einmal die Borficht beobachtet gu haben, ben niebern Begriff burch ben nachft hobern zu bestimmen ). Wir muffen baber glauben, bag fie in bem weitern Berfolge ihrer besonbern Git= tenlehre teine ftreng wiffenschaftliche Ableitung zu finden wußten; ber Charafter biefes Theils ihrer Ethit giebt bin-Lángliche Beranlassung bies anzunehmen.

Derjenige nun, welcher bie Tugent befigt, ift ein

Stob. ecl. II p. 184 f.; Diog. L. VII, 121; Cic. de fin.
 111, 19; Chrys. in digest. I. tit. III, 3.

Cic. do fin. III, 20; Diog. L. VII, 122. πολιπεύσεσθαί φασι τὸν σοφόν, ᾶν μή τι κωλύη. — πυντίν τε αδτόν.

<sup>5)</sup> Die Spuren bavon finben fich Diog. L. VII, 126.

<sup>4)</sup> Steb. ecl. II. p. 106 f.; Diog. L. VII, 92; 93.

Beiser, wer fie nicht befist, ein Thor und zwischen beiben ift, wie wir fcon fruber gefagt baben, tein Mittleres. Die Stoiter tonnten wohl nicht leugnen, bag es einen Fortschritt jur Tugenb, einen Beg zu ihr zu gelangen gebe, und fie fcheinen bie Uebung in ben Runften bes Lebens und in ben Wiffenschaften bafür gehalten ju haben 1), aber ftreng an ben Gegenfat ber Begriffe haltenb wollten fie nicht einfeben, bag in den Fortschritten gur Tugenb fcon Tugenb enthalten fei, fondern behaupteten nur ber fei weife, welcher mit voller Wiffenschaft bas Gute gewählt habe, ber aber ein Thor, welcher ohne biefe Biffenfchaft handle "). 32 ber That war biefer Begriff bes ftoifchen Beifen fo fcarf abgeschnitten, bag man fragen tomte, ob es je einen Beifen gegeben. Die Stoiter felbft fcheinen bies nicht behanp: tet zu haben; Chrosippes wollte weber fich, noch feine Freunde und Lehrer für Weife ausgeben; es mochte wohl Bemand von ihnen annehmen, in alten vergeffenen Beiten mochte es einen folchen Beifen gegeben haben, aber felbft

<sup>1)</sup> Btod. ecl. II. p. 122. to te knerfdeuna rovior kniyeaq over tor teonor, obder die rexent huseou krovener kninat' aperir (kni id nat' ap.?). Cf. Diog. L. VII., 91. Dasin
gehört auch ber Unterschied zwischen dem hartnäckigen und dem
nicht hartnäckigen kaster. Stod. och. II. p. 236. Rach dem Chrysppos ap. Stod. serm. CIII., 22 besteht der wesentliche Unterschied
zwischen dem noondner und dem Weisen darin, das dieser mit
voller Sicherheit handelt und daher gläckstig ist, jener nicht.

<sup>2)</sup> Ib. p. 116; 120; 198; Diog. L. VII, 127. ἀρέσων δὲ αὐτοῖς μηδέν μέσον εἶναι ἀρετῆς καὶ κακίας, τῶν Περικατητικῶν μεταξὺ ἀρετῆς καὶ κακίας εἶναι λεγόντων τὴν προκατήν. ὡς γὰρ δεῖν φασὶν ἢ ὁρθὸν εἶναι ξύλον ἢ στρεβλόν, οἴτως ἢ δίκαιον ἢ ἄδικον, οὖτε δὲ δικαιότερον οὖτε ἀδικώτερεν, καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ὁμούως. Plut, de abs. Stoic. op. 2.

die Besten aus der geschichtlichen Zeit schienen ihnen nur in Anlauf zur Augend gewesen zu sein "). Ihr Begriff des Weisen also bezeichnet ihnen nur ein Ideal, nach dess sen Berwirklichung wir streden sollen; aber doch beschäfztigte sich ihre desondere Sittenkehre fast einzig mit der Aussmalung dieses Begriffs, was eben auf das deutlichste zeigt, daß sie von ihren obersten Grundsähen aus zu keiner seuchtbaren Entwicklung der besondern Vorschristen gelangen konnten. Hierin liegen die Keime ihrer seltsam klingenden Behauptungen, hierin auch die schiefen Ansichten vom menschlichen Leben, welche zu wahrhaft unsittlichen Vorsschriften sührten.

Wir können uns das ganze Gebiet ihrer Untersuchungen über den Weisen, von welchen wir übrigens nur das
Wichtigste zu berühren haben, in zwei Theile theilen, von
welchen der eine durch die Frage, was er sein, der andere
durch die Frage, was er thun und lassen werde, bezeichnet
wird. Der Weise wird seinem Begriffe nach tugendhaft
und durch seine Tugend vollkommen glückselig sein; eine
solche Glückseligkeit wird er besitzen, von welcher die Stois
ker wohl zu sagen psiegten, daß sie durch keinen Zusat der
Beit vergrößert werden könne den in der gegenwärtis

<sup>1)</sup> Plut. de Stole. rep. 81; Sext. Kmp. adv. math. IX, 153; Diog. L. VII, 91; Sen. ep. 90. Man hat gemeint, Posseidonios hatte zuerst die neanond eingeführt, die frühern Stoiker aber sie verworfen, nach dem Diog. 2. a. a. D.; aber dieser sagend mur aus, daß die neanond nicht ein Mittleres zwischen Augend und Laster, sondern in der That noch Laster. Den Fartschritt zur Augend verglichen die Stoiker mit dem Zustande eines jungen hundes, welcher noch nicht sehn kann, aber doch der Entwicklung des Gessichts sich nähert. Cio. de sin. III, 14.

<sup>2)</sup> Plut. de Staic. rep. 26; Stob. ecl. II. p. 198.

gen Thatigfeit bes Weifen geht feine gange Kraft auf. Darin liegt min, baf ber Beife über jebes außere Gefchick erhaben ift; er erlebt mohl bas außere Gefchick, aber es fann ibn meber in feinem inneen Leben ftoren, noch forbern '). Die Symme biefer Lebren brudt fich in bem Begriffe ber Apathie aus, b. b. ber ganglichen Freiheit bes Beifen von aller leibenben und unvernimftigen Stimmung, von jeder Storung feiner Gemutheruhe. Er ift frei von Begierbe und von Furcht, von Luft und Unluft, welche bie Hauptarten ber leidenben Stimmungen finb ), b. 6. er fühlt wohl Luft und Schmerz und bergleichen, aber er laft fich von ihnen nicht beherrschen; ihre Berrschaft ift Staverei; ber Weise aber ift ber mahre Freie, benn er folgt nur feiner Wermunft. Go ift er auch ber mabre Reiche, ber mahre Ronig und herricher, ber mahre Priefter, Babrfager und Dichter, und überhaupt er allein verfteht mit Ginficht etwas zu vollbringen, in ben Andern aber wirft nur bie Natur ihrer unvernunftigen Stimmung ). Go nug die Stoifer befchreiben ihren Beifen feiner Gemithe ftimmung nach wie einen Gott und geben ihm gu, bag er ftolg fein und feines Lebens fich ruhmen tonne wie Beus").

<sup>1)</sup> Plut. l. l. 20; 30; 51.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. II. p. 166; Dieg. L. VII, 110; Cic. de fia III, 10.

<sup>8)</sup> Stob. ecl. II. p. 122; 172; 204; serm. VII, 21; Cic. acad. I, 10; II, 44; Diog. L. VII, 116 f.; Piut. de abs. Stoie op. 1; 4. Der Weise kann Luft und Furcht fühlen, aber fa machen ihn nicht schiechter, b. h. sie gewinnen auf seinen Willes keinen Einfluß. Plut. adv. Stoic. 25.

<sup>4)</sup> Plut. de Stoic. rop. 13; adv. Stoic. 38. Etwas Seit. sames ist es und ich weiß nicht wie in bie ftoische Lehre gekemmen.

Sehr einsach ist der Grund dieser Lehre; alles geht davon aus, daß der Weise zu einer reinen und durchaus unstörsbaren Vernunft, zur völligen Einsicht in das Gute gekomsmen; verwickelter und mannigfaltiger werden diese Bestimsmungen nur dadurch, daß man alsbann den Weisen auch noch in verschiedenen Lagen und Verhältnissen des Lebens sich benkt.

Diesem liegt es nun aber sehr nahe, ihn auch in Handlung zu sehen, sein Thun und Lassen zu beschreiben. Die Tugend wird sich in Thaten außern und bies sind benn insgesammt tugendhafte und, sosern sie unter dem allgesmeinen Sittengesehe stehen und von ihm geboten werden, pflichtmäßige Thaten. In der Betrachtung dieser Thaten sührten aber die Stoiter benselben Unterschied ein, welcher das Sut von dem Borgezogenen trennt. Alles nemlich, was der Natur gemäß oder in Uebereinstimmung geschieht, nannten sie ein Schickliches (\*adnicov), und ein solches schrieden sie daher auch den Kindern, den unvernünstigen Thieren, ja den Pflanzen zu; das Schickliche aber, weil es der Natur gemäß ist, kann auch nicht gegen die Versnunft sein \*). Daher betrachteten sie es selbst in der nies

baß Chrpsippos annahm, ber Weise, wenn er zuerst weise geworben, tonne wohl nicht wissen, baß er weise sei. Plut adv. Stoic. 9; 10; de Stoic. rep. 19. Eine Austädrung barüber gewährt Phil. de agric. 87 p. 825, welcher (vergl. mit Stob. ecl. II. p. 234 sq.) offenbar von stoischen Grundsähen ausgeht. Die Anssicht scheint die zu sein, das der weise Gewordene erst eine Erfahrung von der Anwendung seiner Weisheit im Leben machen musse, um sich berselben bewußt zu werden.

<sup>\*)</sup> Stob. ect. II. p. 158. δρίζονται δὲ τὸ καθήκον τὸ ἀκόλουθον ἐν ζωή, δ πραχθέν εὔλογον ἀπολογίαν ἔχει: — — τοῦτο Gε[ֆ. δ. Phil. III.

brigften Ausbildung als etwas, was bem natürlichen Leben nicht entgegen ift. Doch in biefer Art ift es nur ein Mittleres, weber Gutes, noch Bofes; es gebort ben gleichgultigen Bandlungen an, fo wie bas Borgezogene an fich etwas Gleichgultiges ift und nur in Berhaltniß gu einem Anbern einen Werth hat '). Rum giebt es aber, wie wir gefehen haben, auch eine hohere Ausbildung bes Raturmafigen, nemlich bas, mas bie Bernunft in fic tragt, und bies ift bas menfchlich und fittlich Sute; fo wird es benn auch ein Schidliches geben muffen boberer Art, ein Sandeln nach ber Bernunft und im fittlichen Gefete, und ein foldes Bandeln nannten bie Stoiter Die fitts lich richtige ober bie pflichtmäßige Banblung (sarbedene), welcher bie pflichtwibrige Sanblung ober bie Ginbe (aprie-«ημα) entgegensteht 2). Diernach erscheint bas pflichtmas fige Sanbeln ale eine Art bes Schidlichen, welche fic von ben übrigen Arten baburch unterscheibet, bag fie bas volltommen Schickliche fur bie Bernunft, bie bochfie Ausbilbung berfelben im Sanbeln, Die tugenbhafte Ebatigfeit ber Seele ift "). Um biefen Unterschied richtig gu faffen,

de diaretreir nat etc rà aloya rair Çour, érequel yaq ve mèneira anoloù-uc rij éaurair quose. Diog. L. VII, 107; 108; 110; Cic. de fin. III. 6.

<sup>1)</sup> Stob. L l.; Cic. de eff, I, S.

<sup>2)</sup> Daher ift nach Simpl. cat. fol. 54 b bie κατόρθωσες του ber κίνησες, ποτή σχέσες, sonbern ein höheres Geschlecht. Plut. do Stoic. rep. 11. τὸ κατόρθωμά φασε νόμου πρόςταγμα είναι τὸ δ' ἀμάρτημα νόμου ἀπαγόρευμα.

<sup>8)</sup> Stob. 1. Ι. των δέ καθηκόντων τὰ μὲν είναι φασιν τέλεια, ἃ δὴ καὶ κατορθώματα λέγεσθαι κατορθώματα δ' είναι τὰ κατ' ἀρετὴν ἔνεργήματα, οἶον το φρονεῖν, τὸ δεπαιο-πραγεῖν οὐκ είναι δὲ καταρθώματα τὰ μὴ οῦτας ἔχοντα, ἔ

muß man bemerten, bag er nicht in bem Gegenstande ber Sanblung gelegen ift, fonbern nur in ber Form berfelben; je nachdem fie von ber tugenbhaften Gefinnung ausgeht ober nicht, ift fie eine pflichtmäßige ober nur eine ichidliche Sandlung; bas Luftwanbeln ift amar ein Schickliches, wenn es jur rechten Beit und ber Matur gemaß gefchieht, eine pflichtmaßige Sandlung aber ift es nur alebann, wenn es ein vernünftiges Sanbeln ift '). Go vergefellichaftet fic Diefer Unterschied mit bem Unterschiebe gwischen bem Gute und bem Borgezogenen. Daß tugenbhafte Leben ift immer eine vollkommene Pflicht, eine nicht vollkommene Pflicht dagegen ift bas, was fich auf irgend ein Worgezogenes begieht und unter Umftanden guweilen Pflicht ift, zuweilen nicht "). Dies nun im Einzelnen zu bestimmen, was guweilen und wann und wo es Pflicht fei, mußte bie Gittenlehre ber Stoiter im Besondern unternehmen; Die Gintheilung ber vollkommenen Pflichten konnte ihr nur mit ber Eintheilung ber Augenben übereinftimmen ").

Was sollen wir nun noch von den unvollkommenen Pflichten fagen? Die Stoiker scheinen in der Aufzählung derselben nicht einmal wie bei der Untereintheilung der Tu-

δη οὐδε τέλεια καθήκοντα προςαγορεύονσεν, αλλά μέσα, οἶον τὸ γαμεῖν κτλ. lb. 184. κατορθώματα δ' εἶναι λέγουσε καθήκον πάντας ἐπέχον τοὺς ἀριθμούς. lb. 192; 220; Cic. do fin. III, 18.

<sup>1)</sup> Stob. ed. II. p. 192.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 109. Ιτί τῶν καθηκόντων τὰ μέν ἀεὶ καθήκει, τὰ δὲ οὐκ ἀεί καὶ ἀεὶ μὲν καθήκει τὰ κατ' ἀρετὴν ζῆν, οὐκ ἀεὶ ἀὲ τὸ ἔρωτῶν καὶ ἀποκρίνεσθαι καὶ περιπατείν καὶ τὰ δμοια.

<sup>5)</sup> Bergl. Stob. l. L.

genden nach einer wiffenschaftlichen Form der Untersuchung geftrebt gu haben. In ihren Schilberungen bes Beifen bauften fie nur eine Daffe von Borfcbriften auf, welche ber Beife befolgen tonne gu gewiffer Beit und unter gewiffen Umftanben; an einem wiffenschaftlichen Grunde fehlte es aber babei gang, ba fie bas Borgezogene, bie verhaltnifmäßigen Guter gar nicht als nothwendige Elemente bes fittlichen Lebens betrachteten. Daber tonnen wir nur eis nige hauptzüge ber ftoifchen Pflichtenlehre bier ermabnen, welche etwas Charafteriftisches für ihre Lehrweise haben. 32 nachft beziehen fie nach ihren allgemeinen Grundfaten bie unvollkommenen Pflichten auf bas, was bie Ratur fur bie Erhaltung und Beforderung unferes perfonlichen Lebens verlangt. Dies bezeichneten bie Stoifer als bas, mas ohne besonbern Umftanb ichicklich ift. Es tann aber and Umftanbe geben, in welchen es schidlich ift, bie erften 3mede ber Matur bintangufegen, und in folchen Fallen gicht es ein Schickliches nur eben fur biefe befonbern Umftanbe \*). Schicklich in ber erften Art ift es, fur feine Befundheit und fur bie unverftummelte Erhaltung feines Leibes, auch fur ben Befig außerer Guter gu forgen; in ber andern Art aber fann es auch fchicklich fein, feines Leib zu verftummeln und fein Bermogen wegzuwerfen. Diese gweite Art bes Schidlichen bezeichnet bie ftrenge Seite ber floifchen Sittenlehre; fie bringt auf Aufopferung bes Einzelnen fur bas Gange. Der Beife foll nicht blos für fich leben; er foll fich als ein Glieb ber gangen Menfc-

<sup>\*)</sup> Diog. L. VII, 109. και τὰ μέν είναι καθήκοντα άντο περιστάσεως, τὰ δὲ περιστατικά.

beit betrachten und nach bem Boble bes Bangen mehr, als nach feinem eigenen Wohle ftreben '); er bat fich als Glieb ber Familie, als Glied bes Staats zu betrachten und in allen biefen Rudfichten Pflichten zu erfüllen. wird heirathen; er wird an ber Staatsverwaltung Theil nehmen, boch nur wenn fie in bem Streben nach ber mabren Staatsverfaffung und wenn fonft tein hindernig vorhanden ift; benn er fann baburch bem Lafter fleuern und zur Tugend antreiben. Geine Staatsverwaltung aber wird ftreng fein; benn jum Mitleibe, jur Rachficht und Bergebung, auch gur Billigfeit gegen bas Gefet wird er fich nicht verfteben ?). Go wird er auch Freunde haben und ihrer felbft megen fie lieben "). Fast in allen biesen Puntten find bie Stoiter in Streit mit ben Spifureern, jum Theil auch mit ben lagern Grundfaten ber Peripatetiter; fie widersegen fich ber felbftsuchtigen Reigung ihrer Beit und bies fpricht fich vornemlich barin aus, bag ber Beife Die fogenannten leiblichen und auffern Guter fur fich nicht begehren, aber wohl Unbern fie guwenden foll. Bon ber anbern Seite zeigt fich bie Geringschatung bes Borgegogenen auch barin, bag bem Beifen verftattet wirb, mit ibm gar gu frei ju fchalten. hierin finben wir viele Gon= berbarteiten ber floischen Lehre gegrundet. Der Beise ift im Grunde erhaben über jebes Befet und über jebe Gitte; es wird ihm erlaubt, felbst bie großeften Schanblichkeiten gur rechten Beit und in tugenbhafter Gefinnung gu begeben.

<sup>1)</sup> Ib. 125; Cic. de fin. III, 19; 20.

<sup>2)</sup> Plut. de Stoic, rep. 2; Diog. L. VII, 120; 121; 123; Stob. ed. II. p. 184 f.; 224; 228.

<sup>9)</sup> Diog. L. VII, 124; Stob. ecl. II. p. 184 f.; p. 222.

Bahrend auf ber einen Seite bie Stoifer fo gewiffenhaft find, felbft an fich geringfügige Dinge, bie aber von einem religiofen Aberglauben für unheilig gehalten werben, gu verbieten 1), geftatten fie bem Weisen mit einem Worte fast Alles, wenn er es nur nicht etwa ber Luft ober bes Bortheils wegen thut. Um ju geschweigen ihre Wertheibigung ber Luge, nicht jum Betruge, aber jum Bortheile ), ber Rnabenliebe 1), bes Gelbstmorbes 1), ber Lebensart einer Buhlerin '), ihre Berachtung bes Begrabniffet ') und bergleichen mehr, fo geben fie bem Beifen auch Dinge gu, vor welchen bie Matur schaubert, und welche bie Sitte kaum zu nennen verstattet. Unfer eigenes und anderer Menschen Fleisch zu effen, ift ihnen nicht gegen bie Ratur 7); Werke, wie fie Debipus und Jokafte trieben, geboren gu ben gleichgultigen Dingen ). Es fpricht fic bierin noch ein Ueberbleibsel ber tonifchen Dentart bei ben Stoitern aus; es tonnen biefe Borfchriften auch gum Theil baraus entschuldigt werben, bag fie vom Berhalten bes Beisen fprechen, b. b. eines Menschen, welcher alle Berhaltniffe und ben Lauf ber gangen Belt tennt bis auf bie geringsten Kleinigkeiten, so bag er fich gar nicht ver-

<sup>1)</sup> Plut, de Stoic. rep. 22.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. II. p. 230.

Diog. L. VII, 129; Stob. eci. II, p. 118; 238.

<sup>4)</sup> Diog. L. VII, 180; Plut. adv. Stoic, 33; Stob. ecl. II. p. 226; Cic. de fin. III, 18.

<sup>5)</sup> Sext. Emp. Pyrrh. hyp. III, 201.

<sup>6)</sup> Ib. 248; adv. math. XI, 194.

<sup>7)</sup> Ib. 193; 194; Diog. L. VII, 188.

<sup>8)</sup> Plut. de Stoic, rep. 22; Diog. L. 1. 1.

ieren, noch fein Saus ober fein Biel verfehlen fann '), ober welcher wenigstens burchaus ficher ift über seine fittlichen Dbliegenheiten \*), genug eines Menfchen, welcher gar nicht zu finden ift. Einem folden Menfchen mußte freilich Manches erlaubt fein, worin einzugreifen uns Ges Schopfen von beschrantter Ginfict frevelhaft fein murbe. Milein man fieht bas Gefährliche wohl ein, welches in bem Ausmalen eines folden Ibeals liegt, eines Ibeals, welches in ber That einen Wiberfpruch enthalt. bildet fich wohl ein, bag mas dem vollkommenften Mens fchen erlaubt fei, auch bem unvolltommenen nicht verboten werben tonne, und bie Art, wie bie Stoifer ihr Leben willfurlich enbeten, icheint ju beweisen, bag fie vor biefem Irrthume nicht genug fich verwahrt haben. Ja ihre ganze besondere Sittenlehre ift in biefem Irrthume verfaßt. Denn fragt man fich, warum bie Stoiter fo viele Regeln fur bas Leben bes Beifen gegeben baben, ba ber Weise solcher Regeln nicht bebarf, so muß man einsehen, bag fie für uns gegeben murben, welche wir insgefammt Thoren find. Die Stoiter waren ber Meinung, bag bie Worfdriften, welche fur bas Leben bes Weisen gelten, auch benen gur Richtschnur bienen follten, welche nur im Unlaufe zur Beisheit find. Diefe Meinung liegt allen Schrif-

<sup>1)</sup> Stob. ecl. II. p. 232. Pier scheint ber Sag übertrieben zu sein: odde landarern adzon zu (sc. zdr σοφόν), wie aus ber sogleich anzusührenden Stelle erhellt; es ist aber auch hier der Artsehr verborben.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. Π. p. 120. μόνον δέ φασι τὸν σοφὸν καὶ μάντιν ἀγαθὸν είναι καὶ ποιητήν καὶ ὑήτορα καὶ διαλεκτικόν καὶ κριτικόν, οὐ πάντα δὲ, διὰ τὸ προςδείσθαι εἰς τινα τούτων καὶ θεωρημάτων τινῶν ἀναλήψεως.

ten jum Grunde, welche bie Alten über bie ftoische Sitten: lehre verfaßt haben.

Bie febr auch bie Stoiter in ben Ginzelheiten ihrer Lebre nach einer ausgebildeten Glieberung ber Begriffe geftrebt haben, ihr Streben in biefer Richtung ging weniger von einem lebendigen philosophischen Triebe aus, als von ben Bedürfniffe ber Gelehrsamkeit, welche bie fruber entwidelten Begriffe in ihrer Bollftanbigfeit ju umfaffen verlangte. Daber ift ihre besondere Sittenlehre nicht febr fruchtbat und eben fo wenig haben fie in ber befonbern Raturlehre und in ben einzelnen gehren ber Logit, welche bie Formen bes Dentens, die Sprache und bie Rategorien betreffen, wahrhaft lebenbige philosophische Begriffe entwickelt. Aber boch ift ihre Philosophie nicht ohne Leben; bies ift in ber allgemeinen Richtung ihrer Lebre zu fuchen. Ber bie Beis ten betrachtet, in welchen biefelbe fich ausbilbete, ber wirb nicht eine ruhige Entwicklung bes wiffenschaftlichen Aziebes in ihr erwarten. Denn jest waren bie Elemente bes griechischen Lebens unter einander gerfallen und nur im Rampfe gegen bie auflofenbe Gefinnung ließ fich bie wiffenschaftliche Bilbung bem machsenben Feinde gegenüber erhalten. Daber ift bie ftoifche Lehre überhaupt geneigt, bas Meufferfte gu ergreifen; fie ftellt fich fcbroff und mit einem leibenschaftlichen Erfer fur bas Rechte bem verberb . lichen Irrthume entgegen. Dies haben wir felbft noch in ihren Brethumern anzuerkennen.

Die Richtung ihrer Logik können wir fast nur aus ihrer Physik begreifen, wenn wir fie nicht als eine bloße Wirkung ihrer Zeit betrachten sollen. Die Schen vor einem inhaltleeren Allgemeinen führte sie zu bem Bestreben, aus

ben Befonberheiten ber finnlichen Empfindung alle Ertenntnig abzuleiten. Dabin wurden fie auch gezogen, indem fie einen fichern Boben fur bie Erkenntnig fuchten und bem 3weifel fich entgegenftellten. Die ficherfte Bahrheit ichien ihrer Beit nur bas zu haben, was als ein Wirkliches in feiner unmittelbaren Wirtfamteit auf unfere Ginne fich uns Das Mugemeine ift ihnen baber nur mit ber offenbart. Befammtheit aller Befonderheiten gefett und bie Ginheit aller biefer Befonberheiten im Gangen. Daher ift ihnen auch bie Form immer nur mit ber Materie, und wenn wir ben Begriff ber Materie, in ber Beise, wie ihn bie Mten zu faffen pflegten, als ben Grund bes Rorperlichen betrachten, fo ift ihnen Alles, mas ift, ein geformter Rorper. Auf biefes Ergebnif arbeiteten nun auch bie Rategorien ber Stoiter bin; fie tonnen aber nur als Folgerungen aus ihrer allgemeinen Ginficht betrachtet werben. Das gange forperliche Befen ber Belt wirb nun bon ben Stoifern als ber Grund alles Berbens, als eine lebenbige Rraft, welche alle Beranberung beherricht, als Gott gebacht. Daburch glaubs ten fie wohl ben Schwierigkeiten ju begegnen, welche bem Platon und bem Ariftoteles fich ergeben hatten, wenn fie bei ihrem Beftreben, MUes auf einen vernünftigen Grund gurudzuführen, anerkennen mußten, bag auch eine gewiffe Nothwendigkeit bes Unvollkommenen in die Erfcheinungen Diefer Belt fich einmische. Denn auf folche Beife fchienen benn boch zwei entgegengesette Grunde bie Belt zu bilben. Sie aber verbanden bie Nothwendigkeit bes Berbens mit ber vernünftigen Urfache, Die Materie mit ber Form in ein Befen und betrachteten bas Sanze als ein lebenbiges Ding, welches nach emigen Gesethen Alles aus fich erzeuge und

nach geordnetem Berlaufe feines Lebens auch Alles wieber in fich gurudnehme, aub inbem fie nach Anschaulichkeit auch biefes bochften Begriffes ftrebten, bachten fie fich bie gottliche Welt als ein lebenbiges Feuer, als eine vernunf. tige Seele, welche aus ihrer Materie Alles fünftlerifch in volliger Barmonie und in ber großeften Rannigfaltigfeit niemals fich wiederholend geffalte. Sierburch hatten fie benn freilich ben Gegensat ber Grunbe übermunben; aber ber Begriff bes oberften Grundes erschien ihnen felbft als im Gegenfage begriffen, indem er bald in volliger Einbeit in fich felbft bas volltommenfte Leben lebt, balb aus bie fem heraustritt und in einem gehemmten Leben ber Bielheit ber Dinge fich bingiebt. Es lagt fich nicht leugnen, baf hierin bie Stoiter bie Ergebniffe ber frubern Philofophie vertannten, welche auf ber Ginficht gegrundet was ren, bag Gott, ber vollkommene Grund alles Geins, weber jum Beffern, noch jum Schlechtern veranberlich fei. Man muß aber auch anertennen, bag fie biergu burch bie Unvollkommenheit ber frubern Unterfuchungen, inwie fern biefe bie beiben Grinbe bes Guten unb bes Rothwendigen nicht ju vereinigen wußten, getrieben wurden und bag ihre Unficht fich genau anschließt an bas Beftreben, Alles auf bas Anschauliche und auf bie in ber Empfinbung gelegenen veranberlichen Elemente unferes Dentens jurudjuführen. Daburch nun, bag bie Stoiter ben Begriff Gottes mit bem Begriffe ber Welt vermifchten und bie Weltbilbung nur als eine Entwicklungsperiobe Sottes betrachteten, geftaltete fich ihre Lehre febr einfach. Alles erfcheint ihnen in ber Belt von bem gottlichen Beben burchbrungen, ftrebend von bem volltommenften Leben aus

burch gewiffe Mittelftufen wieber ju bem vollkommenften Leben zurud und so einen nothwendigen Rreislauf beständig wieber aus fich erzeugenb. Diefem ewigen Naturgefete ift Alles unterworfen. Etwas verwidelter wird ihre Anficht zwar baburch, bag fie in ber Weltbilbung auch einen gewiffen Gegenfat und eine gewiffe Gelbftanbigkeit ber einzelnen Wefen in ber Welt annahmen; boch biese Lehre ift ber allgemeinen Anficht ber Stoiter febr untergeorbnet und findet ihre Berknupfung mit ber lettern barin, bag boch ein jedes Ding in feinem eigenthumlichen Leben nur bem Wefen folgen tann, welches es von der allgemeinen Matur empfangen hat, und welches bie allgemeine Natur wieber in fich gurudnehmen wird. Bumeift wird bie Gelbständigkeit ber einzelnen Befen mur in bem Begriffe ber vernünftigen Seele verfolgt, welche eigene Ginficht hat und von diefer beherricht wirb. Bei ber Betrachtung biefer verfolgen bie Stoifer vorherrichenb bie Rich= tung, alle Erscheinungen auf eine Gesammitraft bes Denfchen gurudguführen und biefe Gefammtfraft ift ihnen bie erkennende Bernunft, weswegen benn auch alle Regungen bes menschlichen Lebens auf bas Urtheil ber Bernunft gurudlaufen follen. Aber fo wie in ber allgemeis nen Ratur, fo ift auch in ber Bernunft bes Menfchen bie boppelte Geite ber leibenben Materie und ber thatinen Kraft, weswegen bie Wernunft ihren naturlichen Abirrungen unterworfen ift. Diefe auszuscheiben unb bie thatige Rraft ber Seele ju ftarten, bezweckt bie ftoifche Ethit. Da gilt es aber wieber als oberfter Grundfag, bag wir bem Gange ber Natur folgen follen. Die Ertenntniß ber Natur, bie Physit, enthalt alle Regeln für

bas fittliche Sanbein. Dichts ift gut als nur bies, bem allgemeinen Gefete ber Natur zu gehorchen und ihm gemäß bas zu erzeugen, mas ber volltommenen Ausbilbung unferer vernünftigen Ratur entspricht. Dies ift aber bie Augend, welche uns alsbann ein Leben gewährt, bas fowohl mit fic, als auch mit ber gangen übrigen Belt in Uebereinstimmung fteht. Gegen biefe ift Mies, mas fur ein Gut bes Leibes ober bes Meußern gehalten wirb, nur ein Mittel von einem vorübergebenben Werthe und nur bem Berhaltniffe nach tann es Gegenftanb bes Begehrens fein, an fich aber ift es gleichgultig. Alles einzelne Sanbeln ift insofern nur ein ichidliches, inwiefern es ben Berhaltniffen gemäß fich geftaltet und ben veranberlichen Werth ber Dinge in bie Rechnung bes Lebens mitaufnimmt; bie bochfte Schicklichkeit, Die mabre Pflichtmäßigkeit erreicht es nur alsbann, wenn es nur barauf abzwedt, bie vernunftige Rraft, bie mahre Tugend, in Birtfamteit gu fegen, und auf folche Beife mit ber Ginficht in ben allgemeinen Lauf ber Weltentwicklung gefchieht. Dies ift bas Leben bes Beifen, welches erhaben über jebe Storung jest wohl Riemand erreichen mochte; je hober, je allgemeiner bie Stoiter ihr Ibeal ber Sittlichkeit gestellt hatten, je mehr fie bei bemfelben von allen außern Berhaltniffen abfahen, um fo mehr mußte es fie mit ber Wirklichkeit ungufrieben machen. Sie find Berachter, wenn nicht ber Denschheit, boch ber Menfchen, wie fie gegenwartig find. Dies ift bas Beichen einer alternben Befinnung, bie Berfallenheit, bie Ungufrieben beit mit der Gegenwart. Sie traumen fich eine beffere Bergangenheit. Bei ben Stoitern finden wir biefe Dentart zuerft entschieben ausgebilbet. Platon mochte wohl in

feinen mythischen Spielen zuweilen von einem fruhern ichonern Leben ber Geele bichten; er verzweifelte nicht, auch jest noch bie Weisheit zu gewinnen; auch Aristoteles mochte von einer verschollenen Beisheit fruberer Beiten fprechen; was bamals erfunden und gewußt wurde, tonnen wir wieber erfinden und miffen; bie Stoiter aber finden, bag fie felbft Thoren find und nur unter Thoren leben; die Staatsverfaffungen liegen jest im Berberben; fie find weit ents fernt von bem Ibeal, welches bie Stoiter erfinden; eine frubere Beit, beren Geschichte verschollen ift, hat wohl ben Beisen gesehen; in einer fruhern Beit hat die Philosophie Praftiger bie Runfte und bas Leben beherricht, jest und feit langer Beit find bie Beften nur Thoren, welche nach Beisheit und Tugend ftreben \*). Dan bemerte, wie bie Stoifer burch biefe Berachtung ihrer Beit und ihrer felbft mit fich in Zwiespalt gerathen. In ber Logit war teiner mehr als fie gegen ben 3weifel an ber ertennbaren Babrbeit. Sie wollten eine mabre Wiffenschaft, eine mabre Philosophie; fie bemerkten auch wohl, bag bie Philosophie nicht ohne Tugend, bag in bem Streben nach Beisheit felbft Weisheit und Tugend fei. In ihrer Ethit aber mußten fie nun felbft zugeben, bag bie mahre Tugenb uns fern ift und mit ihr bie mahre Erfenntnig. Das, mas zu miffen uns allein frommt, eben bas mangelt uns, bie mabre Einsicht in ben Gang ber Beltentwicklung, welcher bie Richtschnur fur unser Sanbeln fein follte. Der Berachter

<sup>\*)</sup> So Chrysippos. Plut. de Stole. rep. 31: Sext. Emp. adv. math. IX, 185; Diog. L. VII, 91. Einen rhetorischen Rachtlang biefer Ansicht findet man beim Poseibonios. Senec. ep. 90.

feiner Beit verachtet fich felbft; er verachtet auch feine Berachtung. Geltfam tann es fceinen, bag bie Stoifer auf ber einen Seite ben Gegenfat zwischen bem Sinnlichen und bem bon ber Bernunft Erfennbaren aufhoben, auf ber anbern Seite bas Bernunftige und bas Unvernunftige auf bas schroffeste einander entgegensetten. Aber es ift bas Lettere eine naturliche Folge bes Erftern. Denn ba fie boch ben Unterschied zwischen bem Unvollfommenen und bem Bolltommenen nicht aufheben wollten, fo blieb ihnen nichts übrig, als ihn zu einem Grabunterschiebe ju machen, und um biefen nicht unbestimmten Schwankungen zu überlaffen, wurben fie genothigt, bad eine Glieb beffelben an bas au-Berfte Enbe ber Ausbildung gu verlegen. Go ift ihnen ber Weise bie bochfte Ausbildung bes Lebens, alle niebern Ausbildungen bagegen fallen in bas Gebiet ber Thorheit; es ift ein Unterschied zwischen bem Beisen und bem Thoren, wie zwischen bem graben und bem frummen Stabe. Sie fonnen nicht jugeben, bag in bem nicht vollig ans gebilbeten Leben eine mabre Bernunft fei, weil eben bie Bernunft ihnen nicht ein Element, fonbern ein Grab bes Lebens ift. Dieraus folgt bie gange Strenge, alle Uebertreibung ihrer Gittenlehre. Denn ber hochfte Grab ber vernanftigen Rraft tann freilich feiner außern Unterflugung bedürftig fein; fie tann niemals fcwanten; wer fie einmal befigt, ber wird fie immer befigen. Alles biet muß man als Folgerungen ansehen, welche in bem Cofratifchen Ibeale ber Biffenschaft und ber Zugenb liegen, fobalb man bies Beal nur burch eine Steigerung, nicht burch eine von verschiebenen Elementen ausgebenbe Ausbilbung bes Lebens zu erreichen hofft. Bir tonnen nicht

leugnen, daß die Stoiker große und heilsame Wahrheiten zu einseitig verfolgt haben, daß sie dadurch zu Uebertreibungen gesührt worden sind, welche sie mit sich selbst in Widerspruch verseht haben; doch zeigt der Erfolg, welchen ihre Lehre, wiewohl hie und da umgewandelt, sür lange Zeiten und unter Männern ebler und wissens schaftlicher Gestnnung gehabt hat, daß sie eine Richtung ergrissen hatten, welche den Verhältnissen ihrer Zeit gestnäß war.

## Sechstes Capitel.

Die spåtern Stoiker, die neuere Akademie, Schluß.

Won jest an beginnt ein anderer Verlauf unserer Sesschichte. Wir werden nicht mehr von Systemen zu berichten haben, welche mit großem Scharffinne in der Ausbildung der einzelnen Theile und mit einem weithinausreichenden Ueberblicke über das ganze Gebiet der Wiffenschaft eizgenthämlich sich gestalteten, sondern wenn hie und da noch eine Veränderung in der wissenschaftlichen Ansicht hervortritt, so betrifft sie doch nur etwa einen einzelnen Punkt und durchdringt nicht von hier aus alle wissenschaftliche Wegriffe, soweit sie disher sich geltend gemacht hatten. Die erzeugende Kraft des wissenschaftlichen Gedankens ist abgestorden oder schwach; man welß saft nur das Alte zu

wiederholen. Wir haben es mehr mit, einem Buftanbe ju thun, als mit einer Entwicklung.

Bunachft bie Stoiter, welche bem Chrofippos folgten. haben nur wenig geleiftet. Sie gingen immermehr barauf aus, burch bestimmte Formeln ben wiffenschaftlichen Ge banten gu bannen. Gie veranderten baber auch Danches in ber Darftellungsweise. Go werben und bie Formeln bes Diogenes von Geleufeia, gewöhnlich ber Babplonier genannt, eines Schulers bes Chryfippos, bes Antipatros von Tarfos und bes Archibemos. zweier Schis ler bes Diogenes, nicht felten neben ben Formeln ber als tern Stoifer angegeben, gewohnlich nur um ihre Uebereinstimmung zu zeigen, zuweilen auch um eine balb fleinere, balb größere Berschiebenheit ber Meinungen anguben: Dabei finben fich benn auch einige Spuren, bag fie bie und ba nicht gang bem Ginne ihrer Lehrer folgten. Diogenes und Antipatros fcheinen in ihrer Ertlarung bes fittlichen Bredes barauf bingearbeitet zu haben, Die Rudfict auf bas Borgezogene im Sanbeln mit bem Guten genauer gu verbinden, als die altern Stoifer \*). Wenn nun auch bierin teine wesentliche Abweichung von ber echten Lebie ber Stoiter liegen follte, fo fcheint es boch barauf gu benten, bag bie fpatern Stoifer anfingen, allmalig eine grafere Bebeutung auf bas Berhaltnigmäßige in ben menfc lichen Bestrebungen zu legen und es aus bem Rreife bes Gleichgultigen gu einem wesentlichen Beftanbtheile bes Gm

<sup>\*)</sup> Stob ecl. II. p. 134. Διογένης δε (sc. το τέλος είνω) εὐλογιστίαν εν τῆ τῶν κατὰ φύσιν ἐκλογῆ καὶ ἀπεκλογῆ :—— Δυτίπατρος δὶ ζῆν ἐκλεγομένους μεν τὰ κατὰ φύσιν, ἐκκελεγομένους δε τὰ παρα φύσιν διηνεκῶς.

ten zu erheben. Daburd wurde eine Milberung ber ftois fom Sittenlehre eingeleitet, welche in ber floifchen Schule nach und nach mehr um fich griff, wie wir balb feben werben. Bebeutenber ift bie Abweichung von ber floifchen Lehre, welche Benon von Zarfos, ber Rachfolger bes Chrysippos, guerft in bie Stoa gebracht haben foll. Die fer bezweifelte nemlich einen Sauptfat ber floischen Unficht, die Lehre von ber Weltverbrennung '). Wenn man bebentt, bag bierbuft ber Weltentwicklung ihr Biel genommen wird, und daß überdies bie einzelnen Naturlehren ber Stoifer ftart babin ftrebten, bas Abnehmen und Bachfen bes Feuers in ber Ausbildung ber Belt barguthun, so muß man wohl muthmagen, daß in ber ftoischen Schule, fo wie bies auch in ben übrigen Schulen gefcheben war, fdrittweise eine Beranberung ber Anfichten fich vorbereitete. Bir werben biervon balb noch ftartere Beweife finben. Doch bie Reihe biefer Berwandlungen trifft nicht allein bie ftoifche Schule; fie bangt mit allgemeinern Bewegungen ber Wiffenschaft unter ben Griechen gufammen und muß in biefer größern Reihe von uns betrachtet werben.

Buerst verkündet sich uns die allmälige Umwandlung der Lehren in der Akademie; in ihr ist sie auch am auffalstendsten gewesen. Man unterscheidet daher verschiedene Arsten der Akademie, von welchen wenigstens die ältere und die neuere wesentlich von einander abweichen. Son

<sup>1)</sup> Arius. Didym. ap. Bus. pr. ev. KV, 18. Daffetbe foll auch Diogenes ber Babylonier gelehrt haben. Philo de mundi incorr. 10, p. 497 ed.: Mang.

<sup>2)</sup> Einige gabiten 5 Arten ber Akademie, bie altere vom Plas Gefch. b. Phil. III. 43

Akademie aber bilbete sich um bieselbe Zeit, doch etwas später aus, als Epikuros und Zenon ihre Schulen gestisket hatten. Ihr Haupt, Arkesilaos, zu Pitane geboren Dl. 116, 1°), hatte sich anfangs auf die Rhetorik gelegt, ging aber bald zur Philosophie über, in welcher er zuesk den Abeophrasios, nachher den Akademiker Arantor, auch vielleicht den Polemon zu Lehrern hatte '). Ueberdies soll er dem Eretrier Menedemos, dem Megariker Diodoros und dem Pyrrhon seinen Fleiß gewidenet haben '). Auf die Liebe zur Philosophie dieser Manner wird seine Zweiselsucht und seine Seschicklichkeit in Widerlegung philosophischer Lehrsäte zurückgesührt. Dabei ist man aber doch einig, daß er keinen Philosophen mehr liebte, als den Platon ').

ton und seinen nachsten Rachfolgern gestiftet und erhalten, die zweite ober mittlere vom Arkesilaos gestiftet, die britte ober neuere vom Aarneades, die vierte vom Philon und die fünfte vom Antiochel. Bent. Emp. Pyerh. hyp. I, 220; Eus. pr. ev. XIV, 4.

<sup>1)</sup> Ueber die Beitrechnung f. Diog. L. IV, 44; 45; 61. Die Beit feiner Bluthe wird wohl etwas zu früh gefest, obgleich es scheint, daß er früh zu Ruf gekommen. Cf. Plut. adv. Col. 26. Ueber die Schwierigkeiten, welche in diesen Ueberlieferungen liegen, s. Clintonis fasti Hell. p. 867 h.

<sup>2)</sup> Diog. L. IV, 24; 29; Cic. ac. I, 9; Numen. ap. But. pr. av. XIV, 5. Die Angabe, baß Artesilaos Mitschuler bes 30 non beim Polemon gewesen, scheint mir gegen die chronologischen Schwierigkeiten gehalten nicht genug begründet zu sein; sie ift wielleicht erdichtet worden, um für den Streit zwischen der menten Atabemie und den Stoitern einen außern Beweggrund abzugeben. Die Angaben des Rumenios sind sehr unzwerlässig.

Diog. L. IV, 38; Numen. ap. Rus. pr. ev. XIV, 5; 6.

<sup>4)</sup> Diog. L. IV, 82; 83; Numen. l. l.; Sext. Emp. Pyzzi. hyp. I, 254.

Er icheint ber Deinung gewesen au fein, bag feine Anficht ber Dinge vom echten Ginne ber Platonifchen Lebre nicht abweiche, ja bag er auch mit ben altern Philosophen übereinflimme, aus welchen nach Bieler Meinung bie Lebre bes Platon gefioffen war, mit bem Gofrates, bem Parmenibes und herafleitos '), so wie benn überhaupt bie neuern Atabemiter gern auf bas Anfeben alterer Philosophen fich beriefen 2). Nach bem Tobe bes Krates überließ bem Ar-Lestlaos ein gewiffer Sofratibes bie Schule in ber Afabemie "), und in biefe fuhrte er bie altere Gofratische Art im Befprache zu lehren wieber ein '), vielleicht mit bem Unterschiebe, bag er auch langere Reben fur und gegen einen Behrfat ju balten geftattete. Denn bies icheint bie Ueberlieferung fagen ju wollen; auch bort man ben Artefis laos wegen feiner Berebtfamfeit loben "). Dies mare alfo micht sowohl eine Nachahmung, als eine Bergerrung ber Sofratifden Art gewesen. Artefilass icheint über feine Meinungen nichts Schriftliches hinterlaffen gu haben ; wes migstens tannten bie Alten tein Wert, welches ibm mit Gie cherheit zugeschrieben werben tonnte "). Da nun auch fein Schuler Latobes nichts gefchrieben hat, fo fcheinen bie Mltent felbst von feinen Lehren nur burch bie Schriften feiner

<sup>1)</sup> Plut. adv. Col. 26.

<sup>2)</sup> Cic. ac. I, 12.

<sup>5)</sup> Dieg. L. IV, 32.

<sup>4)</sup> Ib. 28; Cic. de orat. III, 18.

<sup>5)</sup> Diog. L. IV, 86; 87; Numen. l. l.; Cic. ac. II, 18.

<sup>6)</sup> Diog. L. IV, 82; Plut. de Alex. fort. I, 4. Außer einis gen Epigrammen hielt man Schriften, welche sonft bem Rrantor gugeschrieben werben, für feine Werte. Diog. L. IV, 24.

Segner, unter welchen Chrysippos hervorragt, Runde er-

Eine folche Runbe mußte naturlich ludenhaft und ungewiß fein. Daber miffen wir auch nur wenig Buberlaß figes über feine Lehre ju berichten. Das Ergebniß feiner Meinungen foll ein volliger Stepticismus gewefen fein, welcher in ber Formel ausgebrudt wirb, er wife nichts, nicht einmal bas, was Gofrates zu wiffen behauptet batte, bag er nichts wiffe 1). Diefer Ausbruck feiner Meinung fceint ein volltommenes Bewußtsein auszusprechen, bag a von ber Gofratischen und Platonischen Lehre in einem wich tigen Punkte abweiche. Da aber boch bie Alten bem Artefilass ein folches Bewußtfein nicht gufchreiben, man vielmehr ber Meinung ift, bag Artefilaos die echte Platonifche Lehre wieber erneuern und von ben beftimmt bejahenben Bufagen ber Spatern reinigen wollte "), ja felbft eine Ueberlieferung fagt, er habe feinen reifeften Schulem Die Lehre bes Platon vorgetragen 3), fo fceint er jene Formel nur angenommen ju haben, um Einwurfen ber Dogmatiter gu begegnen. Schließen wir ben Artefilaos an ben

Cic. ac. I, 12. Itaque Arcesilas negabat esse quidquam. quod sciri posset, ne illud quidem ipsum, quod Socrates sibi reliquisset.

<sup>2)</sup> Clo. l. l.

<sup>8)</sup> Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I., 234. εἰ δεῖ καὶ τοῖς περὶ αἰτοῦ λεγομένοις πιστεύειν, φασὶν ὅτι κατὰ μὲν τὸ πρέχειρεν Πυβρώνειος ἐφαίνειο εἶναι, κατὰ δὲ τὴν ἀλήθειαν δογματικὶς ἢν. καὶ ἐπεὶ τοῦν ἐταίρων ἀπόπειραν ἐλάμβανε διὰ τῷς ἀκυρηματικῆς, εἰ εὐφυῶς ἔχουσι πρὸς τὰν ἀνάληψων τῶν Πλατωνικῶν δογμάτων, δόξαι αὐτὸν ἀπορητικὸν εἶναι τοῖς μέντω γε εὐφύεσι τῶν ἐταίρων τὰ Πλάτωνος παρεγχειρεῖν.

Platon an, fo ift es une mabricheinlich, bag ibm baffelbe begegnet sei, was vielen Anbern, baß er nemlich keine ficheren Grundfage über bie Wiffenschaft in Platon's Schriften finden konnte. Bon ber zweifelhaften Art, in welcher faft MIles in benfelben vorgetragen ift, fo bag felbft bie , Ergebniffe einer Untersuchung nur bedingter Beife in Begiebung zu anbern Untersuchungen zugelaffen werben, tonnte er leicht fich bewogen fühlen, bie Lehrfage bes Platon nur für eine geiftreiche Bermuthung zu halten. Daber wirb uns gefagt, bag er die Gewigheit ber Ertenntnig, fomobl durch die Sinne, als burch ben Berftand geleugnet habe '). Begen bie Gewißbeit ber finnlichen Ertenntnig tonnte er binlangliche Waffen beim Platon finben; gegen fie icheint auch hauptfachlich fein Rampf gerichtet gewefen gu fein, da die Stoiter als feine Gegner angesehen werben. Bon feinen Grunden jeboch finben wir nur wenig und meiftens nur bas gang Allgemeine angeführt. Er ftritt gegen ben ftoifchen Begriff ber überzeugenden Borftellung (garraola καταληπτική) 2); benn biefe werbe als ein Mittleres awis fcben ber Biffenschaft und ber Meinung gebacht; ein folches Mittleres aber gebe es nicht und es werbe baber ein bloger Rame zwischen bie Deinung und bie Biffenschaft eingeschoben. Wenn man bie überzeugende Borftellung eine folde nenne, welche von einer mabren Sache herrubre, wie fie nicht von einer falfden berruhren tonne, fo fei

Cic. de orat. III, 18. Arcesilas — ez variis Platonis libris sermonibusque Socraticis hoc maxima arripuit, nihil esse certi, quod aut sensibus aut animo percipi possit.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 151 ff.

barguthun, bag eine folde Borftellung fich nicht nachweis fen laffe 1). Dafür berief fich bie neuere Atabemie mit bem Platon auf Die Unficherheit ber Ginne, welche Ents gegengefehtes von Demfelben ausfagen und bie Bahrheit ber Dinge und nicht erkennen laffen \*), und Arkefilaos gebrauchte noch befonders gegen die Meinung, bag ber Gegenftand ber Erkenntnig bie Urfache ber Erkenntnif in und fei, den Grund, bag biernach auch bie Untenntnig bie Urfache der Erkenntnig fein wurde "). Beniger Fleiß fcheint er auf die Beffreitung ber Berftanbeserkenntniß gerichtet gu haben, b. b. auf ben Punkt, in welchem feine Unficht von ber Platonischen Lebre abmid. Sierin ichien ber Sang ber wiffenschaftlichen Entwicklung nach bem Platon binlanglich ihm vorgearbeitet zu haben. Er mochte mit bem Aristoteles bie Ibeenlehre und bie Dythen von der Biebererinnerung an bie Ibeen fur unbegrundete Annahmen ansehen, welche vom Platon felbft nicht fo ernftlich gemeint fein möchten. Daber begnugt er fich gur Beftreitung ber philosophischen Lehren nur ben Biberftreit berfelben unter einander anguführen \*). hierin ift fein Stepticismus nur ber Ausbruck ber Schwankungen, in welche gu feiner Beit

<sup>1)</sup> Cic. ac. II, 24. Incubuit autem in eas disputationes, ut doceret, nullum tale esse visum a vero, ut non ejusmodi etiam a falso possit esse.

Plut. adv. Col. 28; Cic. ac. II, 6; Sext. Emp. adv. math.
 VII, 408 ff.

<sup>3)</sup> Plut. fragm. VII, 1. δτι οὐ τὸ ἐπιστητὸν αἔτιον τῆς ἐπιστήμης, ὡς ᾿Αρκεσίλαος ὁ οῧτω γὰρ καὶ ἀνεπιστημοσύνη τῆς ἐπιστήμης αἰτία φανείται.

<sup>4)</sup> Cic. ac. I, 12.

die wissenschaftliche Forschung durch ihre eigene Schwäche gerathen war-

Much biefer Stepticismus hatte wie ber Pprrhonische eine prattifche Richtung. Dies fieht man aus ber Bemeisart, in welcher Artefilaos ben Benon beftritt. Ueberein-Rimmend mit biefem feste er feft, ber Beife merbe feiner Meinung folgen; baraus folgerte er aber, wenn jemals ber Beife einem Geranten beiftimmen follte, fo murbe er auch einmal einer Meinung folgen; es muffe baber ber Beife immer feine Beiftimmung gurudhalten 1). Siernach nahm er alfo boch einen Unterschieb zwischen bem Beisen unb bem Thoren an, und ba biefer nicht im Biffen und im Nicht : Wiffen liegen foll, fo tann er nur im praktifchen Berhalten gefucht werben. Daber werben auch bem Artes filaos mehrere prattifche Borfdriften beigelegt. Er tabelte bie Menge ber Menfchen, welche nach einer genauen und ind Gingelne gebenben Beurtheilung ber Aunftwerke ftrebe; ber Beife folle bagegen fein eigenes Leben prufen, welches vielen und nicht ungefälligen Stoff gur Ueberlegung barbiete 2); er hielt bie Armuth gwar für ein Uebel, welches aber jur Uebung ber Tugend bienen tonne "); auch auf bie Befete wendete er fein Augenmert und bemertte, nicht undhalich ber Platonischen Anficht, bag wo viele Gefete, auch viele Uebertretungen flattfanben '). Daß er nun biefe

Ib. II, 21. Si ulli rei sapiens assentietur tmquam, aliquando etiam opinabitur; nunquam autem opinabitur, nulli igitur rei assentietur. Ib. 24; Sext. Emp. adv. math. VII, 156.

<sup>2)</sup> Plut. de tranqu. aa. 9.

<sup>8)</sup> Stob. serm. XCV, 17.

<sup>4)</sup> Ib. XLIII, 91,

Sate nicht für eine Wiffenschaft vom fittlichen Leben ausgab, lagt fich bei feiner Unficht von ber menfclichen Ertenntnig erwarten. Er betrachtete fie aber als etwas Wahrscheinliches und gab überhaupt bie Borfcbrift, bag man in ber Bahl bes Guten und in bem Abichen vor bem Bofen ber Babricheinlichkeit folgen folle \*). scheint und ber mabre Unterschied zu liegen zwischen ben Steptifern und ber neuern Atabemie, wie fie guerft burch ben Arkefilaos fich ausbilbete. Babrend jene ben 3med bes Lebens in einer ganglichen Unerschutterlichkeit ber Seele fuchten und felbft zwischen Gutem und Bofem, fo wie fie in ber Erscheinung bes lebens portommen, nur einen Unterschied ber Sagung, nicht ber Ratur guliegen, wollten bie Atabemiter nicht fo gewaltfam bie Banbe bes Lebens fprengen; fie ergaben fich auch nicht gang einer unphilosophis fchen, burch bas Beburfnif erzwungenen Sandlungsweife, welche bochftens in ber Magigung ber leibenben Gemuths ftimmungen einige Einwirtung ber Bernunft fpuren ließ, fonbern fie gaben zu, bag ber Beife ohne fich gegen bas Sinnliche abzutobten, eben wie fonft ein Anberer lebe nach ber gewöhnlichen Schagung' bes Guten und bes Bofen,

<sup>\*)</sup> Sext. Emp. adv. math. II, 158. άλλ έπελ μετά τουτο έδει και περί του βίου διεξαγωγής ζητείν, ήτις ου χωρίς κριτηρίου πέφυκεν αποδίδοσθαι, άφ' ου και ή ευδαιμονία, τουτέστι το του βίου τέλος ήρτημένην έχει την πίστιν, φησίν ό λοκεσίλασς, ότι ό (vulg. ου) περί πάντων επέχων κωνονεί τὰς αξρέσεις και φυγάς και κοινώς τὰς πράξεις τῷ εὐλόγφ κτί. Numen. ap. Eus. pr. ev. XIV, 6 fagt, Ariitelass habe auch bes πιθανόν aufgehoben; bies ift wahrscheinlich nur eine Holgerung baraus, baß ohne Wahrheit auch feine Wahrscheinlichteit bestehen fönne, wenn nicht vielleicht ein seinerer Unterschied prischen dem εῦλογον und bem πιθανόν gemacht werden soll.

nur mit dem Unterschiede, daß er nicht glaube, in einem wahren Wissen sein Leben zu sühren '). Deswegen sins den wir auch nicht, daß von den Afademikern ahnliche Erzählungen über die Seltsamkeit ihres Lebens verdreitet sind, wie vom Pyrrhon, vielmehr Arkesilaos wird und als ein Mann geschildert, welcher in seinem sittlichen Wandel das Schickliche beobachtete und selbst zur Pracht und zu Seznüssen, wie sie von der gewöhnlichen sittlichen Ansicht seis ner Zeit erlaubt wurden, sich hinneigte "). Seine Zweisel gegen die erkennbare Wahrheit konnten daher nicht wohl aus etwas Anderm hervorgehen, als aus dem hohen Besgriffe von der Wissemschaft, welchen er beim Platon kennen gelernt hatte und gegen welchen gehalten alles

١

<sup>1)</sup> Der Unterfchieb, welchen man fonft nach Sext. Emp. hyp. Pyrrh. I, 8; 236; 235; Gell. XI, 5 (Academici quidem ipsum illud, nihil posse decerni, quasi decernant; Pyrrhonii ne id quidem ullo pacto videri verum dicunt, quod nihil esse verum videtur) barin fucht, bag bie Atabemiter behauptet batten, man tonne nichts ertennen, bie Steptifer nicht, bat in biefer Form gewiß nicht flattgefunben, wie man aus Cic. ac. I, 12 fieht; auch faßt biefen Unterfchieb Gertos (226) in ber That anbers: diageρουσι όὲ ἡμῶν προδήλως ἐν τῆ τῶν ἀγκθῶν καὶ τῶν κακῶν πρίσει' άγαθόν γάρ τι φασιν είναι οι 'Ακαδημαϊκοί και κακόν mrd. Der Unterschied liegt also in ber Begiehung ihres Stepticie. mus auf bas Prattifche; man tonnte gwar vermuthen, er bezieht fich nur barauf, bağ Artefilaos bas Gute in ber έποχή suchte (ib. 288); aber bas evloyor wird zu bestimmt auf die Wahl zwifchen ben ichidlichen Sanblungen bezogen. Bext. Emp, adv. math. 11, 158. Gertos giebt nachher noch einen anbern Unterfchieb an, welcher aber bie Lehre bes Rarneabes betrifft. Der Unterschieb hat fich jeboch, wie es icheint, bei ben fpatern Steptitern mehr abgefdliffen.

<sup>2)</sup> Diog. L. IV, 40; 41; VII, 171. Das Bob bes Stoikers wiberspricht bem Zabel Anberer nicht, wenn man es im Sinne der stoischen Sittenlehre nimmt.

menschliche Denken ihm nur als ein wahrscheinliches er

Diese Richtung ber Denkart pflanzte fich auf bit Rachfolger bes Arkeftlaos fort. Daber ift es auch nur ein außerer Unterschieb, welcher bie Alten bewog, die mitt-Iere Afabemie von ber neuern ju unterfcheiben. Latybes nemlich, ber Schuler bes Artefilaos, verlegte ben gewöhr lichen Berfammlungsort ber afabemifden Schule noch is nem Garten bes Ronigs Attalos Philometor in ber Mebemie, welcher von ihm ben Ramen Latobeion erhielt, und Diefer Umftanb fcheint ber neuen Atabemie ben Ramen gr geben ju haben '). Uebrigens ift meber er, noch fein Schiler Telefles und Euanbros, noch auch beith tern Nachfolger Degefinus ober Degefilans') be beutend gewesen. Erft burch ben Rachfolger bes Dege nus, ben Rarneabes, erhielt bie Afabemie einen ment Glang. Rarneabes ") von Kprene mar um Dl. 141, 3 geboren '). Bom Begefinus wurde er in ben Lehren bet neuern Atabemie unterrichtet; aber auch bie Schriften in Stoifer, besonbers bes Chrysippos las er fleißig und lernt bie ftoische Dialettit von Diogenes bem Babylonia")

<sup>1)</sup> Ib. IV, 59; 60. Souft last man die neuere Mabemit of Dom Rarneabes begirnen.

<sup>2)</sup> Ib. 60; Clem. Alex. strom. I, p. 801.

<sup>5)</sup> Sergi. J. J. Roulez de philosophia Carneadis in Asalacad. Ganday. 1824—25.

<sup>4)</sup> Diog. L. IV, 65. Nach bem Apolloborod ftarb er &.
162, 4, 85 Jahre alt Lucian macrob. 20; nach Cicro ac. I.
6 erreichte er ein Alter von 90 Jahren.

<sup>5)</sup> Diog. L. IV, 62; Euseb. pr. ev. MIV, 7; Cic. ac. II, 30.

So mit ben Baffen ber Stoiter geruftet, zeigte er fic als ihren furchtbarften Gegner und fein ganger Rleif in ber Philosophie scheint nur barauf gerichtet gewesen gu fein, mit ber Bulfe ber Dialettif und einer gelehrten Renntnis ber Philosophie alle Lehrsage ber Philosophen ju be-Tampfen '). Er schöpfte feine Rraft aus ben Lehren und aus ber Wiberlegung ber Stoiter und biefe boppelte Abbangigkeit von ihnen brudte er febr gut in bem Sage aus: wenn Chryfippos nicht mare, fo murbe auch ich nicht fein "). Bei feiner Befampfung bes Dogmatismus war ihm von großer Bulfe bie Anmuth, ber Schmud und ber gewaltsame Bang feiner Beredfamteit ), beren Ruf ihn auch ber berühmten Gefanbichaft ber Athener nach Rom wegen ber Berftorung von Dropos gefellte. Rom jog er Biele, meiftens Junglinge burch feine Berebfamteit an und bies gab bie Beranlaffung, bag ber als tere Cato barauf brang, bie griechischen Gefanbten fo balb als moglich wieber aus ber Stadt zu entfernen, bamit fie bie Jugend nicht verberben mochten 1). Bier bielt er

<sup>1)</sup> Sein Fleiß und seine Gelehrsamkeit werden gelobt. Diog. L. l. l.; Cic. ac. I, 12. Auf bas Eingehen bes Karneabes in die einzelnen Lehren der Philosophie bezieht sich vielleicht der Unsterschied, welchen Sext. Emp. adv. math. IX, 1 zwischen der Lehre der Skeptiker und dem Verfahren des Kleitomachos macht, daß jene nemlich gegen die allgemeinen Grundsähe, dieser gegen die einzelnen Lehren streite.

<sup>2)</sup> Diog. L. i, l.

Cic. de orat. I, 11; Plut. v. Cat. maj. 22; Numen. ap. Eus. pr. ev. XIV, 8; Gell. VII, 14.

<sup>4)</sup> Cio, ac. II, 45; de orat. II, 87; Piut. v. Cat. maj. 22; 23.

auch seine berühmten Reben für und gegen die Gerechtigkeit, so wie er überhaupt die Art hatte, erst für eine
philosophische Lehre zu sprechen, dann gegen sie '). Und
hierbei neigte er sich so wenig auf eine oder die andere Seite, daß sein vertrautester Schüler Rleitomachos versischerte, er habe nie sinden können, welcher Meinung Karneades Beisall gebe '). Diesem Kleitomachos verdanken
wir auch die genauere Kenntnis von den Borträgen seis nes Lehrers; denn Karneades hinterließ nichts Schriftlisches '); Kleitomachos aber erläuterte dessen Meinungen in
seinen Werken ').

Nach ben Ueberlieferungen haben wir keine Ursache ans zunehmen, daß die Lehre des Karneades an die Lehre des Arkesilaos sich nicht angeschlossen habe; denn gewöhnlich werden beide neben einander gestellt und es scheint nur, daß Karneades die Ansicht der mittlern Akademie theils weiter aussührte, theils in einer etwas andern Gesinnung auffaßte. Das meiste, was uns von ihm erzählt wird, bezieht sich auf die Bestreitung der philosophischen Lehren anderer Schulen, besonders der stoischen. Hierin versuhr er nicht ungeschickt, doch sind die Elemente seiner Streitsätze nicht von ihm ersunden worden, sondern aus den Lehren

<sup>1)</sup> Lactant. div. inst. V, 14. Bu seinen Gründen gegen die Gerechtigkeit gehört der kühne Sah, welcher recht zar' ärdenzen vorgebracht wurde, daß wenn die Römer gerecht sein wollten, sie allen Bölkern das Ihrige wiedergeben und zu ihren hutten zurückskehren mußten. Ib. 16. Cf. Cic. do rop. III, 6 ff.

<sup>2)</sup> Cic. ac, II, 45.

<sup>3)</sup> Diog. L. procem. 16; IV, 65; Plut. de Alex. fort. 1, 4.

<sup>4)</sup> Diog. L. IV, 67; Cic. ac. II, 31; 82.

früherer Philosophen geschöpft. Dies feben wir im weiteften Umfange an ben Grunben, mit welchen er bie Lehre von Sott beftritt und welche nach bem Bedurfniffe feiner Beit meistens gegen die Stoiter gerichtet waren, zum Theil aber auch über bie foifden Gate binausgingen, indem fie überhaupt bie Ansicht anfochten, bag Gott, ber ewige Grund aller Dinge, ein lebenbiges Befen fei, weil ein folches, wie Die Stoiter behaupteten, nicht ohne theilbaren und überhaupt bem Leiben und ber Berganglichkeit unterworfenen Korper gebacht werben konne '). Go bestritt er auch bie Art, wie bie Stoiter an bie Meinungen bes Boltes über bie Gotter fich anschloffen und bie Beissagung vertheibig-· ten 1); fo ihre Meinung von ber Nothwendigfeit alles Geschehens, gegen welche er fich auf bie freien Billensbewegungen unferer Seele berief ); fo wiberlegte er nicht unpaffenb bie etwas plumpe Beife, in welcher bie Stoifer · ihre Meinung, bag Alles in ber Natur einen 3wed fur ben Menfichen babe, ausgeführt batten ). Alles bies betrifft physische Lehren; boch foll Rarneades weniger fleißig mit ber Phyfit, als mit ber Ethit fich beschäftigt haben ).

<sup>1)</sup> Cic. do nat. D. III, 12-14; Sext. Emp. adv. math. IX, 140. Aennemann Geschichte ber Phil. 4 Bb. S. 847 f. schreibt bem Karneades alle die Gründe gegen bas Dasein Gottes zu, welche beim Sextos 137 ff. angeführt werben; aber dies ist nicht sicher. Dagegen scheint er die Lehre von der Entstehung der Welt aus Jufall und den Atheismus vertheidigt zu haben. Cic. de div. I, 18; Theophil. ad Autol. III, 5.

<sup>2)</sup> Sext. Emp. ib. 182 f.; Cic. de nat. D. III, 17; de div. I, 4; 7; 18; II, 8; 41.

<sup>8)</sup> Cic. de fato 11; 14.

<sup>4)</sup> Porphyr. de abstin. III, 20 p. 261 ed. Rhoer.

<sup>5)</sup> Diog. L. IV, 62.

Und in der Ahat scheint er in dieser bemüht gewesen zu fein, bie Grundfage ber frubern philosophischen Schulen auf eine gufammenbangenbe Beife gu beftreiten. Er fab bas prattifche Leben als eine Runft an; eine jebe Runft aber habe ein Bert im Muge, welches fie ausführen wolle; fo ftrebe auch ber naturliche Arieb bes Menfchen nach eis nem feiner Natur entsprechenben Werte. Darüber aber fei eben ber Streit, welches biefes Wert fei, und es ließen fich brei verschiebene Deinungen benten, von welchen eine bie Luft, eine andere bie Befreiung von der Unluft und eine britte bie erften Beburfniffe ber Natur, welche bie Reime ber Eugenb enthielten, als ben 3wed bes Lebens betrachtete. Unter die lette, Ansicht Scheint Rarneades auch die Behren ber erften Mabemie und bes Ariftoteles gebracht gu haben; bie Stoifer aber, behauptete er, wichen von ibr nur ben Worten, aber nicht ber Sache nach ab. Ein jeber fieht, wie ungenau, wie oberflachlich biefes Alles ift. Die fteptifchen Grunde bes Rarneabes gegen biefe fittlichen Un= fichten find uns nicht erhalten worben. Er felbft fceint ben 3wed bes Menschen weber fo niebrig wie Ariftippos, noch fo boch wie bie Stoiter ju faffen geneigt gewefen gu fein '). Man will in feinen Reben boch bie Reigung bemerkt haben, ber britten Unficht beigupflichten, ohne fie jeboch behaupten zu wollen 2). Doch feine fleptische In= ficht griff in biefen Theil ber Philosophie noch weiter ein, indem fie ihm auch gegen bas Naturmäßige fittlicher Begriffe 3weifel erregte. Dies beweift uns feine Rebe gegen

<sup>1)</sup> Cic. do fin. III, 17; V, 8.

<sup>2)</sup> Ib. II, 11; III, 12; V, 6-8; ac. II, 45.

bie Gerechtigkeit, welche barauf abzweckte zu zeigen, bag von Ratur teine Gerechtigkeit fei, fonbern nur burch Refts ftellung bes Staates. Denn wenn es ein Recht von Nas tur gabe, fo murbe es bei Allen in gleicher Beife fefts fteben; es geige fich aber, bag in verfchiebenen Staaten, ja in bemfelben Staate zu verschiebenen Beiten und fir verschiebene Menfchen verschiebenes Recht berriche. Deswegen tonne auch bie Gerechtigkeit feine Tugend fein, weil bie Augend immer bieselbe bleiben muffe 1). Daffelbe folge auch baraus, bag bie Augend ber Klugheit mit ber Berechtigleit in Streit liege. Für Staaten und fur eingelne Menfchen murbe es oft bie größefte Untlugheit fein, ber Gerechtigfeit gut folgen; Miemand wurde gerecht fein wollen; wenn er babei fur ungerecht gehalten werben follte "). Beber bie Natur alfo, noch ber vernunftige Bille tonne für ben Grund ber Gerechtigkeit gehalten werben, fonbern nur bie Schwache bes Menfchen. Denn man habe bie Babl unter brei Fallen, Unrecht zu thun, aber nicht zu leiben, ober Unrecht zu thun und zu leiben ober endlich Unrecht weber zu thun, noch zu leiben; ba aber für ben erften Fall bie Kraft bes einzelnen Menfchen nicht ausreiche, und ber zweite Fall bas größefte Elend mit fich führe, fo mable man bas Dritte, inbem man burch bie Gefete fich beschränken, aber auch fich ichuten

<sup>1)</sup> Cic. de rep. III, 8. Ius enim, de quo quaerimus, civile est aliquod, naturale nullum; nam si esset, ut calida et frigida et amara et dulcia, sio essent justa et injusta cadem omnibus. Ib. 10; 11. At nec inconstantiam virtus recipit, nec varietatem natura patitur.

<sup>2)</sup> Ib. 9; 12; 15; 17; 19; 20.

lasse\*). Wenn nun auch diese Gründe nur in skeptischer Meinung vorgebracht wurden, so scheint doch die ganze Weise, in welcher Karneades die Frage über die Gerechtigkeit verhandelte, auch das Sittliche in, einen größern Zweisel zu ziehen, als dies Arkesilaos gewollt hatte, indem dieser zugab, daß es ein Gutes und ein Woses von Natur gebe, welches wir nur nicht in einem vollkommenen Wissen begreisen konnten. Es ist offenbar, daß hierin Karneades weiter von der Platonischen Lehre sich entsernte, als die sogenannte mittlere Akademie.

Doch Alles bies sind nur einzelne Streitpunkte, welche auf einer allgemeinen Unsicht von dem menschlichen Denken beruchen. Dieser gemäß suchte Karneades darzuthun, daß alle frühere Versuche der Philosophie, ein Kennzeichen der Wahrheit aufzustellen, ohne Erfolg gewesen wären, ja daß kein Kennzeichen aufgestellt werden könnte. Denn das Kennzeichen aufgestellt werden könnte. Denn das Kennzeichen könne entweder in der Empfindung oder in der Versucht sesucht werden. Aber nicht in der Vernunft unabhängig von der Vorstellung und von der Empfindung, denn das, worauf sich ein Urtheil der Vernunft bezieht, müsse und zuerst in einer Vorstellung ersicheinen und erscheinen könne es und nur vermittelst einer vernunftlosen Empfindung, so daß eine jede Thätigkeit der Vernunft von der vernunftlosen Empfindung und mithin

<sup>\*)</sup> Ib. 14. Etenim justitiae non natura, nec voluntas, sed imbecilitas mater est. Nam cum de tribus unum esset optandum, aut facere injuriam, nec accipere, aut facere et accipere, aut neutrum, optimum est facere, impune si possis, secundum nec facere nec pati, miserrimum digiadiari semper tum faciendis, tum accipiendis injuriis.

auch die Bahrheit ber vernunftigen Ginficht von ber Bahrbeit ber Empfindung abhange '). hierin foll die Wiberlegung ber Platonischen und vielleicht auch ber Ariftotelis fchen Erkenntnifflehre liegen und man muß gefteben, bag Rarneabes, bem Buge feiner Beit folgenb, fie nicht eben fcwer fich gemacht hat. 2). Um fo leichter wird ihm nun auch bie Wiberlegung ber Lehren, welche wie bie floische alle Gekenntniß allein von ber finnlichen Empfindung und Borftellung ableiteten. Es kommt in ihr Alles wieber barauf gurud, bag man eine mabre finnliche Empfindung und Borftellung von einer falfchen nicht unterscheiben tonne. Doch fcheint Rarneades hierbei, bem Chryfippos folgenb, genauer als die Frubern zwischen bem, was in ber Empfinbung und in ber Borftellung bem empfinbbaren und vorftellbaren Gegenftanbe, und mas bem Empfindenben und Worftellenden angehort, unterschieden zu haben. Go wie Chrysippos bemerkte er, bag bie Borftellung fich felbit und

<sup>1)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 160. ἐπεὶ γὰς αἰσθητική δυνάμει διαφέρει τὸ ζῷον τῶν ἀψύχων, πάντως διὰ ταύτης ἐαυτοῦ τε καὶ τῶν ἐκτὸς ἀντιληπτικὸν γενήσεται. Ib. 165. μη-δεμιᾶς δὲ οῦσης φαντασίας κριτικής οὐδὲ λόγος ᾶν εἴη κριτή-ριον. ἀπὸ φαντασίας γὰς οὖτος ἀνάγεται, καὶ εἰκότως πρῶ-τον μὲν γὰς δεῖ φανήναι αὐτῷ τὸ κρινόμενον φανήναι δὲ οὐδὲν δύναται χωρὶς τῆς ἀλόγου αἰσθήσεως.

<sup>2)</sup> Bur Bestreitung ber Berstandeserkenntnis im Einzelnen konnten auch solche Angrisse gebraucht werben, wie ber gegen ben Sat, bas wenn zwei Größen einer Dritten gleich sind, sie auch unster sich gleich sind. Galen, de opt. disc. 2 p. 17. Die Reigung des Karneades, in der sinnlichen Wahrnehmung den Grund aller Erkenntnis zu suchen, scheint sich in der Reußerung zu verrathen, man sollte Gott, anstatt ihm die Sinne abzusprechen, vielmehr noch mehr als die fünf Sinne beilegen, damit er um so mehr erkennen könne. Sext. Emp. adv. math. IX, 140.

ihren Gegenstand offenbare; fo wie bas Licht fich felbft und feinen Gegenstand erleuchte, aber nicht eine jebe Bot ftellung ftelle ihren Gegenstand fo bar, wie er ift, fonbern oft, wie ein ichlechter Bote, verfunde fie galiches, und beswegen konne fie nicht überhaupt bas Rennzeichen ber Bahrheit fein, fonbern nur bie mahre Borftellung fei als bas richtige Rennzeichen anzusehen "). Rum fande fich aber feine mabre Borffellung von ber Art, bag fie nicht and eine falfche fein fonnte, und beswegen fonne auch über baupt teine Borftellung als Kennzeichen ber Bahrheit angefehen werben "). Diefe Behauptung fcheint er burch einige Grunde im Gingelnen unterflutt ju haben, bauptfachlich wohl burch bie fogenannten Taufchungen ber Ginne, vielleicht auch baburch, baß er nach Platonischer Art auf ble Berganglichkeit ber finnlichen Empfinbungen verwies ) und barauf aufmertfam machte, bag bie Empfindung im mer nur ber Ausbruck einer Erscheinung fei und eines leibenben Bustanbes ber Dinge 1). Um bas Trugliche ber

<sup>1)</sup> Ib. 161 ¶. δθεν καὶ φαντασίαν ξητέον εἶναι πάθος α περὶ τὸ ζόρον, έπιποῦ τε καὶ τοῦ ἐτέρου παραστατικόν κτλ.—— ἀκλ' ἐπεὶ οὐ τὸ κατ' ἀλήθειαν ἀεί ποτε ἐνθείκνυται (α. ἡ φαντασία), πολλάκις δὲ διαψεύδεται καὶ διαφωνεί τοῖς ἀνππέμψασιν αὐτὴν πράγμασιν, ὡς οἱ μοχθηροὶ τῶν ἀγγείων, κατὰ ἀνάγκην ιἡκολούθησε τὸ μὴ πάσαν φαντασίαν δύνασθα κριτήριον ἀπολείκων ἀληθείας, ἀλλὰ μόνην εἰ καὶ ἄρα τὴν ἀληθή.

<sup>2)</sup> Ib. 164; 402; Numen. ap. Eus. pr. ev. XIV, 8.

<sup>3)</sup> Sext. Emp. ib. 160 sq.

<sup>4)</sup> Ib. 161, τοῦτο δὲ τὸ πάθος κὐτοῦ ἐνδεπτικῶν ἐφείλει τυγχάνειν καὶ τοῦ ἐμποιήσεντος κὐτὸ φαινομένου, ἔπες πάθος ἐσελν οὺχ ἔτερον τῆς φαντασίας.

sinnlichen Vorstellungen zu beweisen, bediente er sich vielleicht auch der Unbestimmtheit der Größenunterschiede; wes nigstens sinden wir, daß er die Art des Chrysippos, den Schwierigkeiten des Saufelschlusses auszuweichen, verslachte '). Aber alle diese Lehren über die Arüglichkeit der sinnlichen Vorstellung und über die Schwierigkeiten, die richtige Vorstellung von der falschen zu unterscheiden, brachte er doch nur in skeptischem Sinne vor und so wollte er denn auch das nicht als ein Wissen ausstellen, daß wir nichts wüßten ').

Num schloß sich aber an biese Zweisel über die Erkenns barkeit des Wahren dem Karneades seine Lehre über die Wahrscheinlichkeit an. Es wird diese Lehre darauf bezogen, daß der Weise doch in seinem Leben nicht überall seine Beistimmung zurückalten könne, sonst würde ihm das ganze Leben ausgehoben werden. Karneades wollte auch mit dem Arkestlads und gegen die Skeptiker nicht dem nothwendigen und vernunftlosen Eindrucke solgen, sondern er ließ sich die vernünstige Wahl zwischen den entgegengesetzten Handlungsweisen; nur behauptete er, diese Wahl beruhe nicht auf einer wahren Wissenschaft, sondern nur auf einer bald geringern, bald größern Wahrscheinlichkeit. Seine Wahrscheinlichkeitslehre aber geht so wie sein Zweisel von der Unterscheidung bessen was in unserm Denken auf den Segen-

<sup>1)</sup> Cic. ac. II, 29.

<sup>2)</sup> Ib. 9. Qui enim negaret, quicquam esse, quod perciperetur, eum nihil excipere; ita necesse esse ne id ipsum quidem, quod exceptum non esset, comprehendi et percipi ullo modo posse.

<sup>8)</sup> Ib. 81; Sext. Emp. ib. 166.

ftanb, und beffen, was fich auf bas Dentenbe bezieht. Die Borftellung hat zweierlei Berbaltniffe (oxeaes), theils gu bem Borgeftellten, theils gu bem Borftellenben; nach bem erften Berhaltniffe ift fie mabr, wenn fie mit bem Borgeftellten übereinstimmt, falfch im entgegengefesten Falle; nach bem anbern Werhaltniffe scheint fie entweber mahr ober nicht mahr und wird im erftern Falle eine mahricheinliche, im anbern eine unwahrscheinliche Borftellung genannt \*). Da nun Karneabes meinte, bag über bie Uebereinstimmung unferer Borftellungen mit bem Borgeftellten nichts entschieben werben tonne, fo blieb ihm nur fibrig, ben Unterschied zwifchen bem Bahrfcheinlichen und ber unmahricheinlichen Borftellung ju beftimmen. Er ging bierbei barauf aus verfchiebene Grabe ber Bahrfcheinlichkeit gu unterscheiben. Gine mahrscheinliche Borftellung an fich ift ihm biejenige, welche aus einer bestimmten Bahrneb mung hervorgeht, welche wieber nach unferm Berbaltniffe jum Gegenstanbe, nach Entfernung ober Rabe, Große ober Rleinheit beffelben, nach ber Scharfe unferer Sinne und

<sup>\*)</sup> Ιρ. 167. ἡ τοίνυν φαντασία τινός φαντασία ξατίν, παρά τοῦ τα ἐφ' οὖ γίνεται καὶ τοῦ ἐν ῷ γίνεται. καὶ ἀφ' οὖ μενον σχέσιν ἡ μέν ἐστι φαινομένη ἀληθής ἔμφασις καλείται σχέσεις' μίαν μέν πρὸς τὸ φανταστόν, θευτέραν θὲ ῶς κρὸς τον φαντασιούμενον' κατὰ μέν οὖν τὴν πρὸς τὸ φανταστὸν σχέσεις' μίαν μέν πρὸς τὸ φανταστόν, θευτέραν θὲ ῶς κρὸς τον φαντασιούμενον' κατὰ μέν οὖν τὴν πρὸς τὸν φανταστὸν σχέσεις μίαν μέν πρὸς τὸ φανταστόν, ἐνηθής, ἡ ἀὲ οὺ φανταστὸν φευθής ἀξ, ὅταν ἄιάφωνος κατὰ ἀὲ τὴν πρὸς τὸν φανταστὸν μένη ἀληθής' οἶν ἡ μέν φαινομένη ἀληθής ἔμφασις καλείται φ ἀὲ οὺ φαινομένη ἀληθής ἀπέμφασίς τε προςαγορεύεται καὶ ἡ ἀὲ οὺ φαινομένη ἀληθής ἀπέμφασίς τε προςαγορεύεται καὶ ἡ ἀὲ οὺ φαινομένη ἀληθής ἀπέμφασίς τε προςαγορεύεται καὶ ἀληθής τοῦς Δικοδημαϊκοῖς καὶ πιθανότης καὶ πιθανή φανταστὸν οχέσεις' μίαν μέν πρὸς τὸ τὰν πρὸς τὸν φανταστὸν οχέσεις μένος τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν σχέσεις μένος τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν οχέσεις μένος τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν οχέσεις μένος τὸν ἐντος τοῦν ἐντος τὸν ἐντος τὸν οχέσεις ἡ ἀληθής οὖν ἐντος τὸν οχέσεις ἡ ἀληθής οὖν ἐντος τὸν οχέσεις ἡ ἀληθής τὸν ἐντος τὸν οχέσεις ἡ ἀληθής τὸν ἐντος τὸν οχέσεις ἡ ἀληθής τὸν ἐντος τὸν οχέσεις ἡ ἀνηθονος κατὰ δὲ τὴν πρὸς τὸν φανταστὸν ἡ ἀληθής τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν οχέσεις ἡ ἀνηθονος κατὰ δὲ τὴν πρὸς τὸν οχέσεις ἡ ἀνηθονος κατὰ δὲν οὖν τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν ἐντος τὸν ἐντος τοῦν ἐντος τοῦν ἐντος τὸν οῦν τὸν ἐντος τὸν ἐ

bergleichen mehr balb großere, balb geringere überzeugenbe Rraft hat 1). Dann aber tritt auch feine Bahrnehmung für fich allein auf, sonbern fie findet sich immer mit ans bern Bahrnehmungen verbunden, welche fie entweber beftatigen ober ihr wibersprechen, und wahrscheinlich wird nun Die Worstellung fein, welche in einer unbestrittenen Wahr= nehmung ihre Quelle bat; es giebt bies eine burch feinen Breifel bin und her gezogene (aneplanaoros) Borftellung, welche größere Babricheinlichkeit bat, als bie bloß an fich wahrscheinliche Meinung ?). Endlich bemerkt Rarneabes, bag bie Borftellungen um fo mehr Bahrfcheinlichkeit gewinnen, je mehr fie in ihren einzelnen Theilen und in ben einzelnen Werhaltniffen, aus welchen fie ums entftanben find, untersucht worden (διεξωδευμένη φαντασία), ohne dag fich babei ein Umftand ergeben hatte, ber gegen ihre Bahrbeit fprache. Daber ift ihm ber großefte Grab ber Bahrfcheinlichkeit bei ber Borftellung, welche an fich und in ibrer Berbinbung mit anbern Borftellungen, wenn wir fie felbst und die mit ihr verbundenen Borftellungen genau uns tersucht haben, Bahrscheinlichkeit hat ").

So stellte Karneades eine Methodenlehre für das wahrscheinliche Denken auf. Fragen wir, zu welchem 3wecke, so ist ber offenbar angegebene zwar das praktische Leben 1),

<sup>1)</sup> Sext. Emp. ib. 171.

<sup>2)</sup> Ib. 176 ff.; Cic. no. II, 11. Visionem — probabilem et quae non impediatur. Ib. 51; 52.

<sup>8)</sup> Sext. Emp. ib. 181. Surg giebt Sertes bie brei Grabe an Pyerh. hyp. I, 227. τὰς μὲν γὰρ αὐτοὶ μόνον πιθανὰς ἡγοῦνται, τὰς δὲ πιθανὰς καὶ περιωδευμένας καὶ ἀπερισπάστους. Cia. ac. II, 11; Galen. de Hipp. et Plat. plac. IX. p. 266.

<sup>4)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 184 sqq.

aber bas prattifche Leben bedarf boch wirklich einer folchen Lehre nicht und man tonnte wohl fragen, warum gum Bebufe bes praftischen Lebens Rarneabes nicht auch bei feinen Reben fur und gegen bie Gerechtigfeit bie Bahricheinlichkeitslehre in Unwendung gebracht habe, warum er fogar bie Rebe gegen bie Gerechtigfeit ber Rebe fur bie Gerechtigkeit lieber habe folgen, als vorangeben laffen. Benigftens fur ein fittlich gutes Leben icheint er baburch nicht febr geforgt zu haben. Man hat baber wohl Grund, binter bem ausgesprochenen Zwede einen verborgenen gu muthmagen, und biefer legt fich benn auch wohl fehr beutlich in ber gangen Beife bes Karneabes bar. Die funftliche Ausbildung lang ausgesponnener Reben für und wider eine Lehre, ber Borgug, welchen er ber Ethit vor ber Phyfit fcentte, weil jene leicht r rednerisch fich behandeln laft, als biefe, endlich feine forgfamen Unterfuchungen über bie Mittel, burch welche eine Meinung wahrscheinlich gemacht werben tann, zeigen ihn als einen Mann, welchem es eben um die Ausbisbung ber Rebefunft zu thun ift. Die Lehre biefes neuern Atabemitere noch auf ben Platon gurudge= führen, murbe ihr zu viel Ehre anthun; benn feine Babr-Scheinlichkeitslehre fuhrt alle Ueberzeugung auf bie Sinne jurud und fie unterscheibet fich nur barin von ber ftoischen Ertenntniflehre, bag fie nicht jugeben will, bas Ginleud: tenbe ber Ginneneinbrude fei von unwiberleglicher Gewalt und führe au einem mahren Biffen. Gein Sauptgrund für seine 3weifel liegt nicht einmal, wie bei ben Steptiken, in bem Grunbfage zwifden bem Empfinbbaren und bem vom Berftanbe Gebentbaren, fonbern nur in ber Moglichfeit, bag Sinneneinbrucke uns taufchen.

Mit bem Rarneades bat die neuere Afabemie ihren bochften Glang erreicht. Sein Schuler Rleitomachos von Rarthage wird uns nur als ein treuer Schuler feines Meiftere gefchilbert '). Ein Schuler bes Rleitomachos Charmibas, ebenfo feptischer Gefinnung wie fein Lehrer, empfahl bie Philosophie, weil fie ber einzige Weg gur Berebfamteit fei 2). Go betennt er offener ben 3med biefer Bahrscheinlichkeitslehre. Der Glanz ber Mabemie scheint fich unter biefen Lehrern nicht gehoben zu baben. Bielmehr foll biefelbe mehr und mehr in Berachtung gefallen fein ). Bir fteben bier in ber That an ber Grenze unferer Periode. Go wie uns fruber bie Auflofung ber Philosophie in einer Bermenbung berfelben gu funftleris fchen 3weden erschienen ift, fo zeigt es fich auch bier. Doch ift biefe Erscheinung jest gusammengesetzterer Art, als bei ber Auflosung ber frubern vorfofratischen Phis lofophie, weil im Berlaufe ber Beiten auch bie Bilbung und bie Wiffenschaft ber Griechen jusammengesetterer Art geworben war. Wir muffen noch einige andere Thatfachen betrachten, um bas Bange jufammenguhaben, mas biefen Puntt ber geschichtlichen Entwidlung feiner Eigenthumlich= keit nach bezeichnet.

Wenben wir uns zu ben Stoitern gurud, beren Gefchichte mit ber Geschichte ber neuern Mabemie in bestan-

<sup>1)</sup> Diog. L. IV, 67; Cic. ac. II, 32.

<sup>2)</sup> Cic. de orat. I, 18. Rach Sext. Kmp. adv. math. II, 20 sqq. bestritten Kleitomachos und Charmibas bie Rhetorit, aber naturlich nur bie, welche nicht auf Philosophie beruhte.

<sup>8)</sup> S. ben charatteriftischen Zadel ber neuern Mabemiter beim Polybios. Kxc. Vat. XII, 26.

bigen Wechselbeziehungen fleht, fo gewahren wir ahnliche, boch etwas anbers gewendete Erscheinungen. Go wie bie Atabemiter allmalig bogmatifcher murben, fo murben bie Stoifer allmalig ffeptischer; beibe Geften aber tommen immer mehr in eine gelehrte Behandlung ber Philosophie und in bas Beffreben, fie fur bie Berebfamteit auszubilben. Panatios von Rhobos, ber Schuler und Rachfolger bes Antipatros, ber Freund bes Scipio, bes Lalius und anberer vornehmer Romer, zeichnete fich vor ben frubern Stoifern baburch aus, baf er weniger ftreng, weniger nach feinen und ichulmäßigen Gintheilungen, bagegen rebnerifcher und mehr ber gemeinen Saffungefraft angepaßt bie Philofophie vortrug '). Daburch wurde er geschickt, ber ftois fchen Philosophie Gingang bei ben Romern zu verfchaffen. Es werben viele romifche Rechtskundige und genannt, welche feinen Unterricht fuchten; er felbft hatte gum Gebrauche für bie burgerliche Rechtstunde auf allgemein fasliche Beise über ben Staat gefdrieben ") und von ihm an fcheint ber Ginfluß ber Stoiter auf bie wiffenfchaftliche . Form ber romifchen Rechtsgelehrfamteit begonnen gu haben. Wie er bie Rebekunft begunftigte, bas feben wir besonders aus feiner Meußerung, bag es bem Sachwalter erlaubt fei, bas Wahrscheinliche zu vertheibigen, auch wenn es nicht wahr fein follte ). Geiner rebnerischen und gemeinfagli-

<sup>1)</sup> Cic. de fin. IV, 28. Sergi. Van Lynden de Panaetie Rhodio. Lugd. Bat. 1802.

<sup>2)</sup> Cic. do log. III, 6. Ueber bie romischen Rechtsgelehrten, welche seine Schaler genannt werben f. Van Lyndon. p. 50 ff.

S) Cic. de off. II, 14. Iudicis est, semper in causis verum sequi, patroni, nonnunquam verisimile, etiamsi misus sit

den Beise nach beschäftigte er fich auch weniger mit ber Logit und mit ber Phyfit, als mit ber Sittenlehre. Bon ber Logit scheint er, ein Schuler bes Krates von Mallos '), nur ber Grammatit einen befondern Fleiß gewibmet gu baben "), welche Biffenschaft ihm auch wegen ber redneris fchen Beftrebungen von Bichtigfeit fein mußte. Bon feiner Physit wiffen wir wenig; boch feben wir aus biefem Wenigen beutlich, daß er von der floischen Lehre bebeutenb abwich und mahrscheinlich bie Lehren früherer Philofophen mit ber stoischen Unsicht, wenn man fie nur etwas abanbere, verbinden ju tonnen glaubte. Go wird uns gefagt, bag er ben Platon befonbers verehrte unb ihn als ben homeros ber Philosophie pries, bag er auch ben Arifloteles, ben Tenofrates, Theophrafios und Difaarchos beftanbig im Munde führte und eine Schrift bes Rrantor febr fart empfahl "). Rur zwei phyfifche Schriften werben uns unter feinen Berten genannt und von biefen ift Die eine, über bie Mantit, auch nur verneinenben Inhalts, benn er verwarf ober bezweifelte wenigftens bie Runft, jufunftige Dinge vorherzusagen "), eine Beftreitung bes heibnischen Aberglaubens, welche gar nicht im Ginne ber Stoa war. Die andere phyfische Schrift, liber bie

verum, defendere; quod scribere (praesertim cum de philosophia scriberem) non auderem, nisi idem placeret gravissimo Stoicorum, Panaetio.

<sup>1)</sup> Strab. XIV; 5 p. 232.

<sup>2)</sup> Van Lynden p. 66 f.

<sup>5)</sup> Cic. de fin. IV, 28; Tusc. I, 32; ac. II, 44.

<sup>4)</sup> Cic. de div. I, S; ac. II, 83; Diog. L. VII, 149.

Worfehung, mochte bejahender zu Werke geben; boch war auch ihr mahrscheinlich viel Berneinenbes beigemischt. Benigstens stimmte er einigen frühern Stoifern bei, welche bie Weltverbrennung verwarfen, und begann auch die floifche Lehre über bie Gintheilung ber Seele zu bestreiten. Denn er nahm nur feche Theile ber Seele an, weil bas Bermogen gu fprechen jum Bermogen ber willfurlichen Bewegung gebore, bas Beugungevermogen aber nicht ber Seele, fonbern ber pflanzenartigen Natur jugezählt werben muffe \*). Er bemerkte wohl nicht, bag er baburch ben Grundgebanten ber floischen Gintheilung bestritt, welche wefentlich barauf ausgeht, alle Thatigfeiten ber Seele, fofern fie von bem berrichenben Bermogen aus burch finn: lich mahrnehmbare gefonberte Glieber fich erftreden, auf gesonderte und vernünftige Bermogen ber Seele gurudjufitren. Dehr als von ber Phyfit bes Panatios wiffen wir von feiner Cthit; in ihr liegt fein Ruhm, benn er ift der Berfaffer bes gepriefenen Wertes über bas Schickliche, welches Cicero in feiner Schrift de officiis boch nicht ohne Abanberungen für die Romer bearbeitet bat. Go finden wir auch bei ben Stoifern, mas wir bei ben neuern Mabemitern bemerten mußten; je rebnerifcher bie Philofophie wurde, um fo mehr trat bie Physit gurud, bie Ethit ber-Much in biefer fcbeint Panatios bebeutend von ber Strenge ber altern Stoiter nachgelaffen gu haben. Hauptzüge ihrer Lehre behielt er zwar ben Worten nach

<sup>\*)</sup> Nemes. de nat. hom. 15. p. 96. Παναίτιος δὲ ὁ φελίσσοφος τὸ μὲν φωνητικὸν τῆς καθ΄ ὁρμὴν κινήσεως μέρος εἶνων βούλεται, λέγων ὁρθότατα τὸ δὲ σπερματικὸν οὺ τῆς ψωχῆς μέρος, ἀλλὰ τῆς φύσεως.

bei, aber hinter die zweideutige Formel, man folle nach ben Antrieben ber Matur leben '), ließ fich wohl eine gum Theil wefentlich veranberte Gefinnung verfteden, und wenn er mit ben Stoifern lehrte, bag bie Augenben insgesammt nach bemfelben Biele ber Gludfeligteit nur auf verschiebene Beife ftrebten ), fo bleibt hierbei ber Sauptpunkt unbeftimmt, nemlich bas Werhaltniß ber Tugenben gu einanber, ja feine Eintheilung ber Tugenben in theoretische und prattifche ) fcheint mehr ber Ariftotelischen als ber ftois fchen Ethik fich zuzuwenden. Am meiften hat es noch bie Farbe ber ftoischen Strenge, bag er fest baran bielt, Alles, was nuglich, fei auch gut, unb was gut, nuglich '); boch auch bies unterscheibet feine Lehre nicht von ber Plas tonischen und Aristotelischen. Dagegen wendete er fich of fenbar von ben Lehren ber altern Stoa ab, wenn er gus gab, bag einige Luft ber Natur gemäß, anbere ber Natur guwiber fei \*), und bag bie Beisheit nicht binlanglich gur Bludfeligfeit, fonbern wir bedurften auch ber Gefundheit. ber Macht und bes Gelbes zum nothigen Aufwande .. So verwarf er auch die Apathie bes Weifen ') und auf eine Milberung ber ftoifchen Gittenlehre geht es unzweis beutig aus, wenn er, bie Schwache bes Menschen beruckfichtigenb, bie Borfchriften, welche für ben Beisen gelten,

<sup>1)</sup> Clem. Alex. strom. II. p. 416; Stob. ecl. II. p. 114.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. II. p. 112.

<sup>8)</sup> Diog. L. VII, 92.

<sup>4)</sup> Cic, de off, III, 7.

<sup>5)</sup> Sext. Emp. adv. math. XI, 73.

<sup>6)</sup> Diog. L. VII., 128.

<sup>7)</sup> Gell. XII, 5.

nicht passend für uns gewöhnliche Menschen fand ). Wie wollen nicht leugnen, das Panatios gute Gründe haben mochte, solche Veränderungen mit der stoischen Lehre zu versuchen; aber in seiner Art, wesentlich verschiedene Lehren mit einander zu mischen, offenbart sich uns doch ein oberstächlicher Sinn, welcher nicht auf die ersten Gründe der Lehrsäte zurückgeht, sondern mit Beibehaltung der Grundsäte die Endergebnisse auszutauschen für möglich hält.

Won den Schülern des Panatios ist und besonders merkwürdig Pose id on ios von Apameia, welcher zu Rhodos eine philosophische Schule hielt und dort vom Pompejus und Cicero gehört wurde, der gelehrteste unter den Stoikern. Dieser Mann war in mancher Art ausgezeichnet; er diente dem Staate, er diente dem Wissenschaften; zum Theil durch Reisen, zum Theil durch andere Mittel sammelte er geographische und historische Kenntnisse von bedeutendem Umfange; auch der Mathematik widmete er seinen Fleiß.) und in der Physik erforschte er genauer als die übrigen Stoiker die Ursachen einzelner Naturerscheisnungen, worin er an den Aristoteles sich anschloß.), ohne ihm jedoch überall beizustimmen. Seinem Lehrer war er

<sup>1)</sup> Senec. ep. 116.

<sup>2)</sup> Strabe XIV, 2. p. 199; XVI, 2. p. 560; Cic. de mat. D. I, 8; Tusc. II, 25. Ueber ben Poseibonios vergs. Bake Posidonii Rhodil reliquiae doctrinae. Lugd. Bat. 1810.

<sup>5)</sup> Ueber feine mathematischen und historischen Remeiniffe f. ber große Menge ber Angaben bei Bake p. 87 ff.; p. 133 ff.; über seine mathematischen Untersuchungen ib. p. 178 ff.

<sup>4)</sup> Strab. II, 8 fin. p. 164.

auch barin abnlich, bag er auf bie Befehgebung einwirken wollte ') und in feiner Schreibart nach bem Rednerischen ftrebte "). In der Philosophie folgte er ebenfalls einem Gange, welchen icon Panatios eingeschlagen batte, nur noch entschiedener. Die ftoische Lehre legte er gwar feiner Philosophie zum Grunde, er hielt es aber für möglich, sie mit bem Platon, bem Ariftoteles und anbern Philosophen gu vereinigen. Man wirft ihm vor, baß er ariftotelifire 3); er fcbrieb eine Erklarung über ben Timaos bes Platon ); über bie Gintheilung ber Geele fritt er gegen ben Chryfippos und glaubte mit bem Benon und Kleanthes übereinzuftimmen, wenn er bem Platon und Ariftoteles folgte '); in ihm ift tein Wiberwille wie in ben alten Stoitern etwa gegen einen Demofritos; er gablt ihn gu ben Philosophen, welche burch ihre Erfindungen bas menfchliche Leben bereichert haben ); seine Ansicht schließt fich auch bem Pps thagorifchen Bahlenspfteme an ); genug man fann nicht

<sup>1)</sup> Senec. ep. 94.

<sup>2)</sup> Strab. III, 2 p. 235. Seine rednerische Art leuchtet beutslich aus der Erzählung hervor über die Probe, welche er dem Pompejus von seiner Kunst gab. Cic. Tusc. II, 25. Auch was Sonoc. ep. 90 über die Art angledt, wie er alle Ersindungen auf die Philosophen zurücksührte, konnte wohl nur in rednerischer Weise ausgeführt werden.

<sup>8)</sup> Strab, II, 8 fin. p. 164.

<sup>4)</sup> Sext. Emp. adv. math. VII, 98.

Galen. de Hipp. et Plat. plac. IV. p. 143; V. p. 171;
 p. 206; VIII. p. 227.

<sup>6)</sup> Senec. l. l.

<sup>7)</sup> Sext. Emp. I. I.; Theo Smyrn. de mus. 46. p. 162; Galen. de Hipp. et Plat. plac. V. p. 171; Plut. de procr. an. 22; epit. comment. de an. procr. 8.

verkennen, bag er entschieden ben Weg versuchte, burch eine geschickte Berfchmelgung ber Lehren ber altern Philofophen allen Widerftreit aus ber Philosophie zu verbannen. hierzu mochten ihn bie Einwurfe fowohl ber neuera Atabemifer, ale auch anderer gebilbeten Segner ber Philosophie auffordern, welche bie Uneinigkeit ber Philosophen für einen hinlanglichen Grund jum Label ber Philosophie bielten; wenigstens bemertte er, bag wer von ber Philofophie ablaffe megen ber Biberfpruche ber Philofophen, ber batte gleichen Grund auch vom Leben abzulaffen '). Dabei bemerten wir, bag er in bem Gefühle ber gegen: martigen Schmache, welches wir bei ben Stoifern überhaupt gefunden haben, geneigt war in ber geschichtlichen Bergangenheit eine größere Rraft ber Philosophie gu fr chen 2). Dies ift als ein Gelbfibekenntniß ber alternben Philosophie bebeutfam. Pofeibonios wurde auf biefem Bege schon bablie geführt, die griechische Philosophie aus orice: talifcher Ueberlieferung abzuleiten ").

Indem er nun die stoische Lehre mit den altern Spflemen zu versöhnen suchte, wurde er auf sehr bedeutende Abweichungen von jener geführt, wiewohl er doch in einis gen Punkten den Panatios verließ und zur altern Stoa zurückehrte. So vertheidigte er die Wahrsagekunst und

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 129. Coues de autois unte the dampeview aplaracion que coopies, ened to dopp route modalper blov rou flor. Der Ginn ift beutlich; bie Stelle aber ift verbeite. Mahrscheinlich ift die Conj. Bate's, welcher nach unte die einzuschieben vorschlägt.

<sup>2)</sup> Senec. L. L.

Sext, Emp. adv. math. IX, 363; Strab. XVI, p. 367.

feste ihre Brunbe auseinanber 1); fo nahm er auch ein Bergeben und Entfteben ber Welt an \*). Aber es fcheint, als wenn in biefer Lehre Pofeibonios in einigen wefentliden Puntten von ber Lehre ber Stoiter abgewichen fel. Denn er betrachtete bas Bergeben ber Belt als eine Muflofung in bas Leere, worin es gut liegen icheint, bag er bas Leben in ber Welt als etwas volltommneres anfah als ben Buftanb in ber Auflofung ber Belt, gang gegen ben Ginn ber floifchen Lehre, von welchem er auch barin abwich, bag er bas Leere nicht als. ein Unenbliches feste, fonbern ibm eine bestimmte Große beilegte, fo viel als nothig fei, um bie Auflosung ber Belt gu faffen "). Es mochte biefe Aenderung wohl nur mit einer ganglichen Umwanblung bes Gegenfages, welchen bie Stoiter zwifchen bem Rorperlis . chen und bem Untorperlichen fanben, moglich gewefen fein-Doch bies bleibt uns rathfelhaft; einen vollftanbigern Bericht haben wir barüber, bag Poseidonios zur Platonischen Eintheilung ber Seelenvermogen gurudfehrte. Mus biefem Berichte erhellt jeboch nur, bag er bie Grunde bes Platon gegen die Lehre bes Chrofippos entwidelte. Er meinte, um bie Lebre von ben leibenben Gemuthoftimmungen gu begreifen, beburfe es teiner weitlauftigen Grunde und Be-

<sup>1)</sup> Diog. L. VII, 149; Clc. de div. I, 80; 55 f.

<sup>2)</sup> Dagegen ift zwar Philon do mundi aetern. p. 497; ba aber bafür mehrere andere Stellen sprechen, so nehme ich an, baß hier ber Rame bes Poseibonios unter mehrern andern Ramen aus Irethum steht.

<sup>8)</sup> Eus. pr. ev. XV, 40. οἱ δὲ Στωικοί, εἰς δ καὶ ἐν τῷ ἔκπυρώσει ἀναλύεται, ἄπειρον. Ποσειδώνιος οικ ἄπειρον, ἀλλ' δσον αὔταρκες εἰς τὴν διάλυσιν, ἐν τῷ πρώτφ περὶ κενοῦ. Phut. de pl. ph. II, 9; Stob. ecl. I. p. 890; Diog. L. VII, 142.

weise, fonbern mur ber Erinnerung an bas, mas wir leis ben 1); die Lebre bes Chryfippos aber wiberftreite ben of= fenbaren Erscheinungen 1). Demungeachtet geht bie 216: ficht bes Poseibonios nicht auf bie Erscheinungen, sonbern auf bie Erklarung berfelben aus ihren Grunben. Er beruft fich wie Platon auf ben Wiberftreit ber Bernunft mit ben leibenben Gemuthöftimmungen 3), barauf, bag Begehren und Muth auch bei Kindern und unvernünstigen Thieren gefunden werben '), daß felbft ber Beife in einer leibenben Gemuthsbewegung fei, indem er Berlangen trage nach bem, mas er begebre ); ben Chrufippos fucht er baburch au wiberlegen, bag er ihn fragt, auf welchen Grund bas Uebermaag bes Triebes ober bie Krantheif ber Seele in ben leibenben Gemuthsflimmungen jurudjuführen fei ), ober wie er es ertlaren wolle, daß biefelben Borftellungen und Gebanken balb eine leibenbe Gemuthsflimmung hervorbringen, balb nicht "); er bemerkt aber nicht, bag bie Lebre bes Chrofippos auf einem gang anbern Boben rubte als auf ber Beobachtung folder Erfahrungen. Seine gange Anficht weicht wefentlich von ber floifden Lehre ab, weim er bie leibenben Stimmungen aus ber forperlichen Di: foung und aus augern Ginfluffen ableitet und bies na

<sup>1)</sup> Galen. de Hipp. et Plat, plac. V. p. 178.

<sup>2)</sup> Ib. IV. p. 143.

<sup>8)</sup> Ib. p. 153. Cf. ib. p. 167.

<sup>4)</sup> Ib. V. p. 158; 165; 167.

<sup>5)</sup> Ib. IV. p. 145.

<sup>6)</sup> L. L

<sup>7)</sup> Ib. p. 146.

mentlich aus ber Uebereinftimmung ber Rorperbilbung mit ber Gemuthöftimmung, aus bem Ginfluffe bes Lanbes unb ber Erziehung auf Die Sitten zu beweisen fucht 1)liegt in ber That ber Grund feiner Lehre. Er unterfcheibet forperliche und geiftige Buftanbe bes Menfchen, fo wie folde, welche von ber Seele auf ben Korper, und anbere, welche von bem Rorper auf bie Geele übergeben. lettern Scheint er bas Begehren gezählt zu haben, ja er rechnet hieher fogar bie Borftellungen; von ber Seele aber auf ben Rorper geben ihm bie Verwandlungen ber Gitten in Furcht und Schmerz über, worin er mahricheinlich bie Bewegungen bes Muthes fanb \*). Diefe Anficht lagt fich mit ber floischen Auffassungsweise nicht vereinigen, wenn anders biefe barauf ausging, ben vernünftigen Menfchen als eine Ginheit zu begreifen, in welcher alle Thatigkeiten von ber Bernunft ausgeben und ber Bernunft als bem herrschenden Theile ber Seele unterworfen find. Poseibonios fuchte ben Menschen als eine Bufammenfegung zu benten, in welcher bas Begehrliche bem Pflanzenleben, ber Muth

<sup>1)</sup> Ib. V. p. 166 f. ως των παθητικών κινήσεων της ψυχης έπομένων ἀελ τη διαθέσει τοῦ σώματος, ην ἐκ της κατὰ τὸ περιέχον κράσεως οὐ κατ ὁλίγον ἀλλοιοῦσθαι κτλ.

<sup>2)</sup> Plut, fragm, I, 6. Das Fragment ift sehr verstümmelt, weswegen man auch die Bebeutung der Eintheilung zum Aheil nur errathen kann. δ γέ τοι Ποσειδώνιος τὰ μὲν εἶναι ψυχικά, τὰ δὲ σωματικά καὶ τὰ μὲν οὐ ψυχῆς, πέρὶ ψυχὴν δέ\*\* ἀπλῶς τὸ κρίσεσι καὶ ὑπολήψεσιν οἶον μὲν ἐπιθυμίας λέγων, φόβους, ὀργάς. σωματικὰ δὲ ἀπλῶς πυρετούς, περιψύξεις, πυκνώσεις, ἀραιώσεις περὶ ψυχὴν δὲ σωματικὰ ληθάργους, μελαγχολίας, δηγμούς, φαντασίας, διαχύσεις ἐνάπαλιν δὲ περὶ σῶμα ψυχικὰ τρόμους καὶ ἀχριάσεις καὶ μεταβολάς τοῦ ῆθους κατὰ φόβον ἢ λύπην.

bem Thierischen, Die Bernunft bem eigenthumlich Denfch: lichen entspreche '), wahrend bie altern Stoifer gemag ber vorherrschenden Richtung ihrer Lehre bie Ginheit aller bie fer Rrafte in ber bobern Rraft ber Bernunft fuchten und alle übrige Lebensregungen nur gleichfam als Ausstromme gen biefer bobern Rraft betrachteten. Pofeibonios fceint amdr auch jugegeben ju haben, bag alle Rrafte ber Ceele ein Wefen jum Mittelpunkte hatten 2); aber man fieht nicht ein, wie er bies mit ber Unficht vereinigen fonnte, bag einige Buftanbe bes Menschen gleichfam von bem Umtreife bes Rorpers nach bem Mittelpuntte ber Geele guliefen, an: bere bagegen von bem Mittelpuntte aus nach bem Umfreise ju fich verbreiteten. Uebrigens muß man nicht glauben, bag wenn in biefer Lehre Pofeibonios an ben Platon fich anschloß, er wirklich ben Gebanken ber Platonischen Cintheilung gefaßt hatte. Schon bağ er bie Lehre bes Benon und bes Ariftoteles mit ber Platonischen übereinftimmenb fand, macht und bebenflich; es hatte bies aber auch mur bei einer ganglichen Umanberung ber floischen Articht von ber Geele fattfinben tonnen, und gu einer folden fcheint boch Poseibonios nicht geneigt gewesen gu fein, fonft batte er noch gang anbere Dinge, wie bie Korperlichkeit und bie Sterblichkeit ber Seele, anfechten muffen.

<sup>1)</sup> Galen. ib. p. 170. δσα μέν οὖν τῶν ζώων δυςκένψε ἐσεὶ καὶ προςπεφυκότα δικὴν φυτῶν πέτραις ἢ τισιν ἔτέροις τοιούτοις, ἐπιθυμές μόνη διοικεϊσθαι λέγει αὐτά, τὰ δ' ἄλλα Δλαγα σύμπαντα ταῖς δυνάμεσιν ἀμφοτέραις χρῆσθαι, τῆ τε ἐπιθυμητικῆ καὶ τῆ θυμοειδεῖ, τὸν ἄνθρωπον δὲ μόνον τῶς τροσί. προειληψέναι γὰρ καὶ τὴν λογιστικὴν ἀρχήν.

Ib. p. 182. δυνάμεις — μιᾶς οὐσίας ἐκ τῆς καρδίας δρμωμένης.

Aus biefer Abanderung ber floischen Seelenlehre mußte auch eine Abanberung ber fittlichen Grundfage fich ergeben, wie benn auch Poseibonios richtig bemertte, bag von biefer Lehre über die Geele alle ethische Begriffe abhangig maren '). Das aber, was und hieruber angeführt wird, ift gu unbestimmt, als bag es uns gun Leitfaben für bie Beurtheilung feiner Sittenlehre bienen konnte. Es fcheint, daß er auch in ber Ethit bem Streben bes Platon nach ber Uebereinftimmung ber Geele mit fich folbft in allen ihren Theilen beigeftimmt habe, ohne boch biese Uebereinftimmung auch auf ben Bufammenhang ber Geele mit bem Sangen auszubreiten. Denn hieraus allein lagt fich bie larere Richtung in ber Sittenlehre erklaren, welche man ihm wie feinem Lehrer Panatios beilegt; auch er foll bie Augend nicht für genügend jur Glüdseligfeit gehalten baben "). Diefe Richtung fpricht fich auch barin aus, bag er ben Grundfat ber Stoiter, nichts fei gut als bas Sittliche, mehr in Rudficht auf ben Ginzelnen, als auf bas Gange festhielt, indem er meinte, bas allgemeine Wohl burfe ber einzelnen Sittlichkeit nachgesett werben. Er bielt nemlich Sandlungen für fo schimpflich, bag man fie auch nicht jum allgemeinen Beften unternehmen burfe ), worin er benn wohl nicht mit ben altern Stoifern übereinstimmte, welchen bie Sanblung felbft etwas Gleichgultiges war, mahrend fie bas Gefet bes Gangen über Alles erhoben.

In ber Beit, in welcher fich auf folche Weife bie ftoi-

<sup>1)</sup> Galen. ib. IV. p. 152; V. p. 168 f.

<sup>2)</sup> Diog. L. VII, 128.

<sup>3)</sup> Cic, de off, I, 45.

fche Schule in Unfeben erhielt, aber nur indem fie ben altern Sofratischen Schulen fich naberte, blubte neben ber Stoa besonders die neuere Afabemie. Aber auch biese wich von ihrem fruhern Charafter ab. Schon Philon von Lariffa, ein Schuler bes Rleitomachos, welcher im Mithribatischen Kriege von Athen nach Rom auswanderte und bort in feinen philosophischen und rhetorischen Bortragen unter Unbern ben Cicero gu feinem Buborer hatte '), fcheint von ber Lehrart bes Karneabes fich entfernt gu baben, weswegen er auch als ber Stifter ber vierten Afabemie betrachtet wirb. Doch wiffen wir über ben Inhalt und bie Bebeutung feiner Lehre nichts Sicheres anzugeben. Um meiften murbe es Licht über feine Unficht verbreiten, bag er ben Unterschied zwischen ber altern und neuern Mabemie leugnete "), wenn wir voraussegen burften, bag er bie Bebeutung ber altern atabemischen Lehre einigermaaßen begriffen gehabt hatte. Doch scheint allerbinge bie Ungabe, bag er bie Wahrheit ber Dinge ihrer Natur nach für erkennbar gehalten, nur nicht nach bem floischen Rennzeichen 3), bafür zu sprechen, bag er eine bobere Ertennts niß ber Dinge als bie finnliche im Ginne bes Platon gefucht habe. Db er eine folche gefunden zu haben glaubte, läßt fich nicht entscheiben; benn zwar verlangte er von ber Philosophie, indem er sie mit der Arzneikunft verglich.

<sup>1)</sup> Stob. ecl. II. p. \$8; Cic. Brut. 89; Tusc. II, S.

<sup>2)</sup> Cic, ac. I, 4.

<sup>8)</sup> Sext. Pyrth. hyp. I, 235. οἱ δὲ περὶ Φῶνκά φων, δσον μὲν ἐπὶ τῷ Στωικῷ κψιτηρίω, τουτέστι τῷ καταληπτικῷ φαντασία, ἀκατάληπτα εἶναι τὰ πράγματα δσον δὲ ἐκὶ τῷ ψύσει τῶν πραγμάτων κὐτῶν καταληπτά. Cic. ac. II, 6.

Erforschung der Wahrheit antreiben, sondern auch daß sie und über die Glückseligkeit belehren und Borschriften für das Leben geben sollte '); aber von der andern Seite wird und doch berichtet, daß er die Behauptung der Akademiker festhielt, man konne die wahre Borstellung von der falschen nicht unterscheiden '), und er selbst wünschte auf Gegner zu stoßen, welche ihm seine Zweisel zu widerzlegen im Stande waren '). Es scheint also doch, als wenn er wie Karneades mit einer gewissen Wahrscheinzlichkeit sich begnügt hatte, nur daß er eine größere Neizung zur Gewißheit zu gelangen verrieth, als dieser, und diese Gewißheit auch wohl mehr in der Thatigkeit des Verstandes, als in dem sinnlichen Sindrucke suchte.

Noch mehr entfernte sich von der steptischen Gesinnung der neuern Afademie sein Schüler, Antiochos
von Astalon, welcher der Stifter der fünften Afademie genannt wird und zu Athen, aber auch wahrscheinlich zu
Alexandria und zu Rom lehrte, der Freund des Cicero
und anderer vornehmen Kömer ). Dieser stritt in seiner
Jugend ganz in der steptischen Weise des Philon gegen
die Stoiter, nachdem er aber selbst eine Schule um sich
versammelt hatte, suchte er die alte Akademie mit den Peripatetikern und Stoikern zu versöhnen, doch so daß man

<sup>1)</sup> Stob. ed. II. p. 38 ff.

<sup>2)</sup> Cic. ac. II, 84.

<sup>5)</sup> Numen. ap. Eus. pr. ev. XIV, 9.

<sup>4)</sup> Aelian, v. h. XII, 25; Sext. Emp. Pyrrh. hyp. I, 235; Plut. v. Cic. 4; Cic. ac. II, 4; 85.

wohl die Grundlagen feiner Lebre in ber floifden Phile fophie gu fuchen hat '). Es wurde baber von ihm ge fagt, bag er bie Stoa in die Atabemie hinübergeleitet habe, ja daß er ein echter Stoiker sei ). Die Swike beschulbigte er, bag fie nur burch Aenderung der Ramon von ber Lehrweise ber altern Schulen abgewichen feien'. Die Uebereinstimmung ber altern Sauptschulen fuchte a aber wohl hauptfachlich in ber Ethit barguthun, welche ihm auch ber hauptzwed ber Philosophie war; die Die lettit war ihm bas Mittel"), mit ber Phyfit aber icheint er fich nur wenig beschäftigt ju haben ). Sein Steit war nun gegen bie neuern Atabemiter. Der Philosoph muffe wiffen, wovon er ausgehen und wohin er gelangen folle; bie neuern Afabemifer mußten wenigstens jugeba, baß fie nichts wiffen konnten ), wenn fie gu zeigen fuch ten, bag es faliche Borftellungen gebe, welche gar nicht von ben mahren unterschieben werben konnten, so liege barin ber Wiberspruch, baf biese falschen Borftellungen

<sup>1)</sup> Cic. ac. I, 4; II, 19; 21; 22. Er soll ben Stolle Minesarchos gehort haben. Numen. ap. Buseb. pr. ev. XIV, 9; Cf. Cic. ac. II, 22.

<sup>2)</sup> Ib. 43; Sext. Emp. Pyrrh. hyp. I, 235.

Cic. de fin. V, 25; de nat. D. I, 7.

<sup>4)</sup> Cic. ac. II, 9. Etenim duo esse haec maxima is phiosophia, judicium veri et finem bonorum, nec sapientem pose esse, qui aut cognoscendi esse initium ignoret, aut extremus expetendi, ut aut unde proficiscatur aut quo perveniendum sit nesciat.

<sup>5)</sup> Doch wird eine Schrift beffelben περί σεών erwähnt. Plat. v. Lucull, 28.

<sup>6)</sup> Cic. I. I.

boch von ihnen als falsche erkannt worben waren '). flimmte baber ben Stoifern bei, wenn biefe in bem finnlichen Einbrude felbft bas Rennzeichen ber Bahrheit gefunben gu haben glaubten 2). Auch in ber Ethit folgt er ihnen meiftens und es find nur einige, gleichfam ge= ringfügige Puntte, in welchen er bon ihnen abweichen ju muffen glaubt. Es mochte ihm als eine Uebertreibung vortommen, wenn bie Stoiler behauptet hatten, bag alle Uebertretungen bes Gefeges gleich feien ober bag in ber Tugend allein bas gludfelige Leben beftebe; benn er meinte, gludfelig werbe ber Beife wohl fein auch ohne Guter bes Rorpers und bes Meußern, Die bochfte Gludfeligfeit bes Beifen verlange aber boch noch einen folden außern Bu= fat 3). Man fieht mohl, wie biefe Beife ber Philosophie bei einer oberflachlichen Forfchung es für erlaubt halt, bie Ergebniffe auf ein gewisses mittleres Maag gurudgubringen, ohne bie Grunbfage ju anbern; man fieht auch, wie fie bie wefentlichften Berfcbiebenheiten ber philosophischen Richtungen vertennt.

So loste die neuere Akademie sich auf und versöhnte sich gewissermaaßen mit der Stoa in einer eklektischen Halbheit. Die Frucht, welche die Meinungen eines Phison und Antiochos, gemeinschaftlich mit den gleichlausens den Richtungen eines Panatios und Poseidonios für die Philosophie der spätern Zeiten getragen haben, besteht wohl hauptsächlich darin, daß sie wieder auf die Beschäftigung

<sup>1)</sup> Ib. II, 84; cf. ib. 14.

<sup>2)</sup> Ib. 21; 22.

S) 1b. 43.

mit ben Platonifden und Ariftotelifden Schriften gurudführten, welche eine Beitlang burch bie fpatere Philosophie in ben hintergrund geschoben worben waren. Reben ber atabemifchen und ftoifchen Soule beftanben gu biefer Beit noch bie Epiturifche Schule, welcher miffenschafeliches Leben von Anfang an gefehlt batte, und bie Schule ber Ariftotelifer. Aber auch bie lettere war unbebeutend und ohne wiffenschaftliche Fortbilbung, wie schon fruber ermabnt. Gie warf fich, wie bie übrigen Schulen, auf bas Ethische, welche Richtung in biefer Beit auch burch ben Ginfluß ber Romer beforbert wurde; benn biefe verlangten eine Philosophie fur bas Leben. Den Peripatetis tern biefer Beit wird, Mangel an Scharfe und an biglettifcher Runft vorgeworfen "). Ihre Ramen find meiftens unbebeutenb; bemerten aber wollen wir von ihnen, bag ju ben Beiten bes Cicero eine gelehrte Forschung über bie Schriften bes Ariftoteles begann; benn es fallen in biefe Beit ber Grammatiker Aprannion und Anbronikes von Rhobos, welcher ber peripatetischen Schule vorftant, zwei Manner, beren Bemühungen um bie Ariftotelifchen Schriften wir fruber ermahnt haben. Go findet fich also jest in allen Schulen ber griechischen Philosophie ein gelehrtes Bestreben um bie alte Philosophie, welche als Quelle und Mufter ber neuern angesehen wurde. Auf Die: fes Bestreben mußte man theils burch bas Gefühl feiner eigenen Schwache, theils baburch geführt werben, bas man bie Aufgabe vorfand, bie Romer und Andere, welche um die Kenntniß ber griechischen Philosophie fich bemub-

<sup>\*)</sup> Cic. de fin, III, 12.

ten, mit ben Schagen ber alten Literatur bekannt gu maden. Dies Geschaft und bie Ueberlieferung gewiffer ftebenber Behrfage icheint von jest an bie Befchaftigung ber philosophischen Schulen gewesen zu fein, welche jett in Dunkelheit fich verlieren, ohne gang unwirkfam gewesen gu fein, und welche nicht nur ju Uthen ihren Gig hatten, fonbern über die gange griechifch gebilbete Welt verbreitet was ren. Wir find bier am Enbe ber philosophischen Entwidlung, welche unmittelbar vom Gofrates und von ben aus feiner Lehre hervorgegangenen Schulen fich herleiten laßt. Diefes Ende verfundet fich uns in bem Stepticismus ber neuern Atabemie und in ber eflektischen Unbeftimmtheit, welche beibe bie rhetorifche Behandlung philosophischer Lebren begunftigten, fo wie in bem Anfange gelehrter Unterfuchungen über bas, mas bie Frühern in ber Philosophie geleiftet hatten.

Fassen wir noch ben Gang ber Entwicklung in dieser Periode unserer Geschichte in einen kurzen Ueberblick zussammen. Wir werden dabei gewahr werden, wie Alles in ihr einen einsachen, natürlichen und nothwendigen Verlauf hat. Zuerst beim Sokrates ist fast Alles, was in der spätern echten Philosophie sich entwickelte, wie in dem halben Bewußtsein eines Jünglings angelegt. Was und wie er etwas Tüchtiges leisten werde, das sieht man schon; aber er kann es noch kaum sagen; er sühlt sein Gemüth so voll, so bewegt; er kann die rechte Form noch nicht sinden, in der seine Fülle zu Tage kommen soll. Hier hat man den Gründ, warum Sokrates zugleich zweiselhaft sich ausspricht, nur weiß, daß er nicht weiß, und auch von damonischen Zeichen, von religiösen Ahnungen und Entz

guckungen fast außer sich gerath. Rur ift freilich biefe jugenfbliche Geele in einem Greife. Er weiß es, baf er we ber bem Staate jur fittlichen Biebergeburt verhelfen, noch Die Biffenschaft zur vollen Geftalt ausbilden wird; er ficht fich baber nach Gehalfen feines Wertes um; fo bilbet a feine Schule. Den Tunglingen, die ihn umgeben, legt u in bie Seele feine bobe 3bee von ber Biffenfchaft und von der Augend. Er zeigt ihnen, wie ber Denfc mich Erfenntnig feiner felbft zu ftreben habe, wie aber fein mab reft Befen in ber gottlichen Bernunft ju fuchen fei, miche nicht nur in ihm ift, sonbern bie gange Beit beherschi, wie baber Alles in vernünftiger Beise angelegt feinen 3med habe. Er lehrt fie, bie Begriffe ber Dinge und bas Befen, welches in bem Begriffe fich barftellt, ju fuchen, mb ubt fie hierin, theils inbem er fie auf bas Befonbere, bas Anschauliche zurückführt, theils indem er bie allgemeine Form ber Begriffe gu bestimmen ftrebt. Bon ganger Geck aber vertraut er ber Biffenschaft. Bo bie vernünftige Einficht mahrhaft ift, ba wirb fie bereichen. Das Beie thun wir nur unfreiwillig und in Unwiffenbeit. Der ben: fchenben Bernunft bient ber Korper nur gum Dittel; fich ift er nichts werth. Die Tugend besteht nur in ba Biffenschaft jum Guten; fie ift baber mur eine; fie if lehrbar. Daber foll ber Menfc vom torperlichen Be burfniffe fich befreien; bann wirb er bie mabre Gludftig feit befigen. Seine Bestimmung besteht barin, ber Bottbeit fich ju nabern, indem er in Beburfniflofigleit mit reiner Einficht bes Guten handelt.

Eine so unbestimmte Lehre wie die Sotratische mußte vielfältigen Disverstandnissen ausgesetzt fein. Doch tonner

felbft bie unvollkommenen Sofratischen Schulen nicht gang ihren Urfprung verleugnen. Es find zwei Puntte, in melden fie mit einander übereinkommen, ber geringe Werth, welchen fie ber menschlichen Ertenntnig beilegen, und bas Streben nach Seiftesfreiheit vermittelft ber Bernunft. Beibe baben ihren Grund in ber ibealen Richtung, welche Sofrates ber Philosophie gegeben hatte. Sein Ibeal ber Biffenschaft führte gur Ginficht in Die Durftigkeit ber gewöhnlichen menfchlichen Borftellungsweise und boch erhob es ju bem Streben nur ber reinen vernunftigen Ginficht gu folgen, weil nur in ihr ber Berth bes Denfchen liege; fo waren beibe Puntte mit einander vertnupft, inbem bie Biffenschaft auch bas thatige Leben beherrschen follte. war nicht bie Schuld bes Gofrates, bag Aristippos bas Ibeale, auf welches fein Lehrer verwiesen hatte, gang in perfonlicher Begiehung nahm und gu finden glaubte, baß wir immer nur auf bas Bewußtfein unferer gegenwartigen Ericheinung angewiesen maren und baber auch nur barnach gu freben batten, bas Bewußtfein unferer gegenwartigen Erfcheinung von außern Storungen frei ju halten und fo jum Genuffe berfelben ju tommen. Auch Antisthenes fcheint bas Ibeale fast nur im Ginne ber einzelnen Perfonlichkeit genommen zu haben; feine logifche Richtung ift gang verneinend; bie Biffenschaften, welche nicht unmittelbar bas fittliche Leben betreffen, verachtet er; in ber Physik zwar fcheint es, als wenn er eine allgemeinere Ginheit ber Dinge gesucht hatte, aber boch mochte er bie gottliche Beltherrichaft nur gang außerlich gefaßt haben; benn feine Ethit geht burchaus auf die Bereinzelung ber Perfon aus und bie Geiftesfreiheit, welche er fucht, ftellt fich nur auf

verneinenbe Weise als eine Gelbftgenugsamfeit bes Beisen bar, welche ben Genug ber außern Giter verachtet, aber ben Genuß ber perfonlichen Thatfraft fur bas Sochfte an: Sober erhebt fich bie Lehre ber Megariter; fie tennt eine allgemeine bochfte Bernunftigkeit, außer welcher nichts ift, eine einige Tugend, welche von aller finnlichen Bemegung frei ift, eine Bernunft nicht ber Perfon, fonbern bes Gangen; aber fie weiß biefe allgemeine Bernunft nicht mit bem besonbern, mit bem perfonlichen Bewußtfein ju ver einigen und so ift fie benn nur in einem unfruchtbaren Streite mit allen menfchlichen Borftellungsweifen verwidelt und muht fich vergebens ab, ben Standpuntt aufzuheben, auf welchem fie felbst fteht. Alle biefe Borftellungsweisen entwideln nicht bas Gofratische Bewußtfein von ber Biffenschaft und von bem Leben bes Menfchen. Gie zeigen und nur, bag bie Gofratische Lehre nicht bas Uebermenfch= liche vermocht hatte, alle bie, welche von ihr erregt worben maren, zu ber Sobe bes Bewußtfeins zu erheben, von welcher aus fie bie Biffenschaft ausbilben wollte. find bie Ueberbleibfel ber alten Beit, einer niebern Bilbungs: flufe, welche fich in ihnen regen und welche benn auch noch fpater wieber Ginfluß gewinnen werben, wenn bie lebenbige Rraft bes wiffenschaftlichen Geiftes wieber in 26: nahme tommt. Die mabre Entwicklung bes Sofratifden Bewuftfeins aber ift beim Platon.

Will man ben Fortschritt ber Wissenschaft bemerken, welcher in ber Geschichte ber Sokratischen Schulen ift, so hat man babei natürlich nur auf die Hauptformen ber Philosophie zu sehen, b. h. auf den Platon, den Aristoteles und die Stoiker, denn die übrigen Schulen und Manner

haben wir theils nur als Uebergange, theils als folche Erscheinungen zu betrachten, welche nur eine verneinenbe Bebeutung haben, b. h. nur auf bas Mangelhafte in ben wiffenschaftlichen Gebanten und Darftellungen ihrer Beit hindeuten und uns beweifen, bag in benfelben Lucken und fcmache Puntte fich fanben, an welche antnupfend eine Bewegung im entgegengesetten Ginne, eine Partei bes Bi= berftandes fich bilben konnte. Wir haben es aber auch bier nicht mit einer rein fortschreitenben, fonbern nicht wes niger mit einer rudichreitenben Bewegung ju thun. Gin jeber Rudichritt beutet nun barauf bin, bag in ber Grunds lage ber vorwarts ftrebenben Bewegung irgend ein unfiches res, unhaltbares Element, fobalb es bie Wiffenschaft betrifft, ein Brrthum vorhanden ift. Ueberbliden wir bie gange Reibe ber Gotratifden Schulen, fo muffen wir bie fcwache Stelle berfelben in ber Unficht fuchen, bag biefe Welt, in welcher wir leben und mit welcher unfer Dafein in allen seinen Regungen verknüpft ift, zu einer wahren und enblichen Bollendung nicht bestimmt fei. Dies ift eine Unficht, welche bie Philosophen nicht erfunden haben; fie liegt in bem Befen bes Alterthums; es fennt feine Erlos fung von allem Uebel. Die Philosophen haben fich sogar gescheut, jene Unficht in allen ihren Beziehungen deutlich auszusprechen, jum fichern Beweise, bag fie burch bie miffenschaftliche Ausbildung ibrer Gebanten nach ber gang entgegengesetten Seite gezogen wurben. Aber im Sintergrunde ihrer Unficht von der Welt liegt biefe Deis nung und burch fie hauptfachlich werben fie nun verbinbert, ihren Untersuchungen eine fichere Grunblage, einen von allen Geiten abgerundeten Bufammenbang ju geben.

In der Entwicklung ihrer Lehren muffen wir auch bies als einen Fortschritt betrachten, daß dieser Irrthum allmalig in bestimmtern Formen hervortritt, weil er nur dadurch ber Erkenntniß naher geführt werden kann.

Je mehr nun von entgegengefetten Unfichten, von ber Bermischung ber Bahrheit mit bem Irethume bie philosophische Lehre bewegt wirb, je weniger überbies bie allgemeine Form ber Biffenschaft gur Sicherheit fich ausgebilbet hat, um fo mehr muffen bie Entwidlungen ber Philofophie von ber eigenthumlichen Gefinnung, von ber Gemuthöftimmung eines Mannes ober einer Beit abhangig fein. Dies feben wir beutlich in ber Geschichte ber Gofratischen Schulen. Es ftellen fich uns in ben bebeutent: ften berfelben bie verschiebenen Abftufungen bes menfchlichen Altere bar. In dem fühnen, zuweilen phantaflischen Aluge bes Platon, offenbart fich uns ein jugenblicher Ginn; er lebt faft mehr in ber Bufunft, als in ber Begenwart; er ift voll guter hoffnung fur bie Biffenfchaft, fur bas &: ben ber Menfchen; gang tann er zwar nicht bie volle Soffnung faffen, bag bes Philosophen Geift von aller Raterie fich befreien tonne; aber ber Rothwendigfeit Gewalt mehr und mehr abzustreifen, scheint ibm boch nicht ummöglich. Bebachtiger ift bes Ariftoteles mannlicher Geift; er werbet fich ber gegenwartigen Wirklichkeit ju; in ihr finbet er bie hemmungen groß, bes Menfchen Macht und Bermigen nur flein; in biefe Sphare unter bem Monbe bringt gwar noch die Rraft ber thatigen Bernunft und bilbet bie Energie ber Wiffenschaft und ber Tugenb im Menfchen; aber bie mannigfaltigen Ginwirkungen boberer Rrafte erzeuge bier auch bas unberechenbare Spiel bes Bufalls und eine

bleibende Statte hat bier nichts; bie Erfahrung ift gering, bie Gludfeligfeit unvolltommen, von augern Bebingungen abhangig und unficher. Mag die Wirklichkeit fo nicht eben fehr fcon fein, boch muffen wir uns in fie gut file gen wiffen, boch burfen wir fie lebens = und lobereswerth finden. Faft gramlich, wie bas Alter, welches feinen rechten Standpunkt nicht hat finden konnen, faft menfchenfeinblich fpricht fich die Lehre ber Stoiter aus. Sie find Lober ber Bergangenheit, Berachter ber gegenwartigen Menfchen. Die fittliche Strenge halten fie feft; fie forbern bas Sochfte von ber Wernunft, aber nur um es recht augenscheinlich gegen bie Wirklichkeit ju tebren. Bas ift unfere Biffenschaft, als nur ein allgemeines, ein leblofes Bild bes Lebenbigen? Wir find Thoren, von ber mahren Beisheit fern, welche ums ben Gang ber Ratur und bas ewige und weife Befet, welches burch bie gange Belt geht, zeigen und bamit zu einem vernanftis gen Bewußtfein unferer 3mede und zu einem tugenbhaf= ten Leben führen follte.

Man bemerke, wie mit hieser Gesinnungsart die philosophische Ansicht aller dieser Manner verwachsen ist. Platon von strebendem Muthe beseelt, richtet sein Auge auf das Höchste und auf die Zukunst, in welcher es erzreicht werden soll. Die Segenwart befriedigt ihn nicht; er hosst ein besseres Leben. Ausgehend von dem Standspunkte des menschlichen Forschens, indem er durch dass selbe das Sokratische Ideal der Wissenschaft einst zu verwirklichen dachte, hielt er es sest, daß sede Seele eine Linheit für sich sei und als solche im Werden begriffen ewiges Leben habe. Wie Sokrates suchte er die Wissens

Schaft burch ben Begriff, welcher bas Befen barftellt, zu gewinnen. Da war es feine Aufgabe, bas Befonbere mit bem Allgemeinen ju verfnupfen. Die Bielbeit ber Ginheiten, fab er, muffe in einer bobern Ginbeit verbunden fein und gulet um fie begreiflich gu finden, muffe eine voraussehungslofe Einheit zugegeben werben, in welcher alle Begriffe ihre Wahrheit fanden. Go fam er gur Ibee Gottes. Gott, bas Gute, bas Bolltom= mene an fich, ertennt er aber, tonne nur ein unwans belbares Befen fein. hiermit geftaltete fich feine Aufgabe etwas anbers. Er mußte nun babin ftreben, nicht nur bas Allgemeine mit bem Befonbern, fonbern auch bie Einheit mit ber Bielheit, bas Wefen mit bem Berben ju verfohnen. Bon bem menfchlichen Standpuntte ausgehend hat er bies vermocht. Da erfannte er, bag wir als Philosophen nach bem Biffen nur ftreben, von ber Unwissenheit burch bie richtige Meinung binburch bas Wahre zu erkennen. Er fah, wie wir im Berben bes Biffens begriffen Gott, welcher iber Biffenfchaft und über Wefen ift, nicht mit volliger Gicherheit und in feiner vollendeten Ginheit ju ergreifen vermochten. Aber er verfannte beswegen nicht, bag wir boch im Berben ber Wiffenschaft ichon Theil an ber Biffenschaft und an bem Ewigen haben. In biefer Richtung bilbete fich ihm feine Ibeenlehre aus. Sie ift bestimmt bie Bermittelung bes Besondern mit bem Allgemeinen, ber Bielheit mit ber Einheit zu zeigen. Da beweift er, bag bie Bielheit und bas Berben aufheben beißen wurde bas Denten und bas Reben vernichten. Er forbert Runft und Ordnung im Reben und im Denten und nun weißt

er nach, wie bie Begriffe nach ihrer nothwendigen Form mit einander verkettet find, wie fie ein Syftem bilben und wie einem jeden Gliebe in biefem Syfteme Bahrheit gutommen muffe und will von ben niebrigften Begriffen ber unverganglichen Bahl ber Geelen ju bem bochften Begriffe Gottes binanfteigen. Die Ibee Bottes tann nur in biefer Bielheit ber Ibeen gebacht werben umb bies ift ber Beg gu ihrer Ertenntnig gu gelangen, bag wir Die Begriffe, welche fie in ihrer vollen Bahrheit umfaßt, an und fur fich und bamit bas Befen ber Dinge ertennen. Es erscheint in biefer Richtung als unfere Beftimmung, alles bleibenbe Sein uns burch bas Werben gu vermitteln und biefe Unficht ber Dinge verbreitet fich benn auch über bie gange Lehre bes Platon von ber Matur und von ber Bernunft. Die Seele felbit, fofern fie nicht bloß ewige Ibee und Bernunft ift, ftellt fich in ber gangen Belt, wie in bem befonbern Befen als bas Bermittelnbe zwischen bem Rorperlichen, bem Unbefimmten, bem Materiellen und zwischen bem ewigen Maage aller Dinge, ber Bernunft und bem Guten bar; fie wendet fich auf ber einen Seite bem veranberlichen Beblirfniffe ju und ift Begehren, auf ber anbern Seite bem Ewigen und ift Bernunft; beibe aber mit einanber verknupfend ift fie ftrebenber Duth. Ihre Burgel, ihr Grund ift in ber Welt ber Ibeen; ba bat fie bas ewige Befen ber Dinge geschaut; in ber fliegenden Materie aber erinnert fie fich nur ber Ibeen und bedarf ber Empfinbungen zu biefer Erinnerung. Daber muß fie auch bemuht fein, bie brei Seiten ihres Dafeins auszubilben, Das Begehren gur Mäßigkeit, ben Muth gur Tapferkeit

und bie Bernunft gur Beisheit, alle aber in eine vollige Uebereinstimmung gu fegen, welches in ber Gerechtigkei geschieht, ber Tugenb, bie nicht nur bie einzelne Cede. fonbern alles vernunftige Gein im Staate, ja in ba gangen Belt gur Ginheit verbinben foll. Bennt es mu aber Platon für bie Aufgabe ber Philosophie hielt, mid: bloß von ber Mannigfaltigfeit gur Ginheit auf=, fonden auch von ber Einheit gur Mannigfaltigfeit hermuter, fteigen, fo muffen wir gefteben, bag er biefer Aufget nicht zu genügen wußte. Die Bielheit ber Ibeen is ber Ginheit Gottes ift ihm nur eine Borausfegung Diefe Boraussetzung tann er fogar mit ber Anficht, bes Gott ein vollfommenes Ganges ift, nicht vereinigen, wei er ber Meinung folgt, bag eine jebe Ibee boch eba weil fie nur ein Befonberes gegen bas Mgemeine, um ein Theil gegen bas Bange ift, nicht fur ein Bollfom menes gehalten werben tonne. Darin ift ibm bie Usvollkommenheit ber Belt gegrundet; eine jede Ibee be bas unbestimmte Dicht : Seiende an fich; fie muß als es Berhaltnigmäßiges angefeben werben; fie erfcheint be burch felbft in ber finnlichen Bermifchung bes Ginen go gen bas Anbere. - Man muß gesteben, bas Sinnliche efcheint bem Platon nur wie im Rebel; er mochte & als ein Mittel jum vernünftigen Leben begreifen; der er weiß dies nicht zu vereinen mit ber Art, wie es ibn auch als eine hemmung, als ein Uebel erscheint; ja i: bem er es nicht aus bem vernünftigen Befen ber 3ben au erklaren weiß, wirb er geneigt, es für eine netwendige Schrante, für bas Richt : Seiende ju baiten. welches mit ber mefentlichen Befchranttheit ber einzelne

Iden, wie sie in der Welt gesetzt sind, sich unausbleiblich verdinden musse. So zieht sich sein Sinn von der finnlichen Vorstellung, von der Erfahrung ab; er vertraut der in ihm liegenden Krast der Vernunft, ohne außere Beihülse die Wahrheit zu sinden, und da doch ohne anschauliche Bilder sich nicht benten läst, so nimmt er lieber die Phantasie zur Hulse, als die Seschichte und die Beobachtung der Wirklichkeit. Dies ist eben die Art des jugendlichen Alters; in dieser Weise läst sich auch begreifen, warum seine Darstellung so sehr den dichterischen Gang und das Rythische liebt.

Aber ber Lauf ber Ratur und bie aberall beftimmten Werhaltniffe ber menfchlichen Gefellschaft führen fruber ober fpåter, aber nothwendig ben Menfchen von ben tuhnen Bilbern feiner Einbilbungefraft jur Birtlichteit gurud. Sludlich ift ber, welcher in fein mannliches Alter gwar Die höchsten Anforderungen au die Bernunft fich herüberrettet, aber boch ber Wirklichkeit fich ju fügen gelernt bat, darauf vertrauend, daß fie in Wahrheit jenen Anforderungen entspreche, wie febr auch bas Gegentheil icheinbar fein Wir tonnen bem Ariftoteles biefes Glud nur mochte. micht gang guschreiben. Wohl vertraut er, wie Platon, ber unbeweglichen Bernunft, bem Beweger ber Belt, bem Guten und Begehrungswerthen, welches Alles bewegt, ohne bewegt zu werben, weil es in allen Dingen bas Begebren erregt. Wohl ergiebt er fich, mehr als Platon, ber Birtlichteit, benn in ber fie geftaltenben gottlichen Energie feht er bie Wiffenschaft und bie Augend begrundet. Darum Trebt er auch mit allem Fleiße feines traftigen Geiftes bie Erfahrung foviel als moglich zu erfchopfen; benn er hat

es begriffen, bag wir in biefer nur allmalig emporftrebenben Belt nur von ber Erscheinung, von bem Befonbern und und Befanntern jum Allgemeinen, jum an fich Befanntern, gur unbebingten Bahrheit gelangen tonnen. Rum begiebt es fich ihm aber, bag er bei ber Erfahrung ber naturlichen und ber menschlichen Dinge nur auf gar ju viele Stellen ftogt, wo er Ausnahmen von bem vernunft: gen Gefete finbet, Disgeftaltungen in ber Ratur, Lafter und Unordnungen in ber menfchlichen Gefellichaft; er ficht fich gezwungen zu gefteben, bag' nicht Mues vollkommen von ber Bernunft geordnet ift. Die hoffnung aber fehlt ibm, bag Mes einft zur volligen Ausgleichung ber Dan gel, welche wir jest bemerten, tommen werbe. bleibt ihm übrig, als neben ber einen vollfommenen Urfache, welche Mies nach vernimftigem 3wede bewegt um formt, eine Mothwendigkeit, in welcher bas Unvollfommene biefer Welt liegt, und einen Grund berfelben, eine Materie angunehmen, welche zwar an fich nichts, aber boch von Ewigfeit ber in ber ewigen Belt als beren Bebingung ift? Gein Grundfat ift, baf fo wie es jet ift, fo es immer gewefen fei, fo es immerbar fein werbe. Immer ift bie Materie in ber finnlichen Belt gewefen, immer baber auch bie ihr antlebenbe Beraubung, Die Unvollfommenheit ber Dinge; ju einer größern Bolltonmenheit wird es auch in ber Welt nicht tommen; bens bie Ratur ber Materie verlangt bie Bewegung und bes Berben; baburch entfteht bie eine Form, Die anbere aber vergeht, und es tann niemals gefchehen, bag bie goun volltommen in ber Materie mare, benn fo wurde feine neue Form mehr werben tonnen. Diefe Belt ift aus

einmal gur Bollfommenheit nicht bestimmt; bie Ratur, welche fie beberricht, bilbet nur unbewußt bas Bute; fie fehlt auch; fie gerfiort bas Gute wieber. Goll ets was in biefer beweglichen Welt ewig fein, fo fann es nur in einem beftanbigen Rreislaufe, nicht in einem beftanbigen Fortschritte befteben. Gelbft bie menschliche Tugenb und Gludfeligfeit ift nicht frei von bem Bechfel ber Schids fale, nicht unabhangig von ber Gewalt ber Matur; fie bes barf bes Aeußern; fie beruht nicht in reiner Beisheit, fonbern geht von ben Trieben ber Natur aus, welche wir mas Bigen, aber nicht anbern tomen; ju unumftoflicher geftigfeit tann weber fie, noch bie Biffenschaft bes Menfchen gelangen. Diefe Lebre fpricht für fich felbft beutlich aus, wie fie bas Ibeale feftzuhalten und in feiner Allgemeinheit aufzufaffen bemubt ift, ohne ibm bas Befondere aufzuopfern ; fle ftellt eben besmegen beibe fcharf einander gegenüber, als Gott und als Belt. Gott, die reine, fich felbft bentenbe Bermunft, ift ber Gegenftanb ber reinen Biffenschaft, bie Form ber Formen. Er befteht allein fur fich felbft, frei von aller Nothwendigkeit; in ihm liegt auch bas mabre Wefen aller weltlichen Dinge, welche feine Form mit ber nothwendigen Materie gemischt haben. Go ift benn auch Gottes Wirkfamteit und fein Befen in ber Belt, aber nur gebrochen an ber nothwenbigen Unvollfommenheit bes Wer-Much in biefem Scharfen Gegenfage bes formellen und bes materiellen Grunbes muffen wir nach bem fruber Bemertten einen Fortschritt ber Lehre erkennen, wenn wir ihn mit ber fcmantenben Darftellung bes Platon vergleis den. Aber biefer Kortschritt wird mit anderem Rachtbeile Rach ber Unficht bes Ariftoteles fann außer Gott

6. 11.

teine reine Form, tein Allgemeines ohne Materie besteben. Aber boch erscheint bas Befondere nur als Bebingung bes Allgemeinen und wenn auch Aristoteles gegen Die Bahrbeit ber allgemeinen Begriffe ftritt, fo bebt boch feine Bebre bie Bahrheit bes Allgemeinen viel mehr hervor als bie Wahrheit bes Besonbern. Das einzelne Befen ift ibm ja nur ein Besonderes baburch, bag bie allgemeine Form in eine besondere Materie als in die Bebingung ihres weltlis chen Dafeins fich ausgebrudt bat; bas einzelne Befen if nur gur Erhaltung feiner Art; felbft bie vernunftige Secle, in beren wiffenschaftlicher und tugenbhafter Energie bet 3wed und bie gottliche Form am meiften fich offenbert, ift nur baburch eine besondere, bag fie als Form eines bestimmten materiellen Korpers ihr Dafein hat und besmegen ift fie auch verganglich. Go zeigt fich Mes, mas wir in biefer Belt erringen tonnen, als ein Bergangliches. Bergeblich aber, thorig murbe es fein, über alle biefe Dangel unferes weltlichen und befonbers unferes übifchen Lebens gu flagen; wir muffen bas Leben nehmen, wie es ift, und in regfter Abatigfeit, welche bem Augenbhaften Euf ift, in ber vernünftigen Gemeinschaft mit anbern Menfchen es ju genießen fuchen.

Es ist in ber That eine misliche Stellung, weiche Aristoteles inne hatte, ohne Hoffnung und ohne Berzweifs lung; man muß gestehen, es ist nicht leicht, die Dinge so zu nehmen, wie sie sind, ohne etwas Besseres zu erwarten. Die Stellung bes Aristoteles hat daher auch nicht behauptet werben können; man wandte sich auf der einen Seite der Hoffnung, auf der andern der Berzweislung zu. Aber der Gang, welchen der kalte, zweiselnde, der Ersach

rung zugewendete Berftand bes Ariftoteles ber Philosophie einmal gegeben, noch mehr ber Gang ber Beiten überhaupt, welchen ber Berfall ber Staaten und ber Sitten berbeigeführt hatte, ließ bie rechte hoffnung nicht mehr auftemmen. Epifuros boffte nur noch auf finnlichen Benuß. In ihm hat bie berechnenbe Gelbstsucht eines tleinlichen Berftandes ihren Ausbruck gefunden; alles Streben nach einer mabrhaften Wiffenschaft, nach einem mabrhaft Guten verachtet er; bas Allgemeine ift ihm nichts; nur ben Sinnen will er vertrauen; einer niebem Unficht ber vorsotratischen Philosophie ergiebt er fich in der Physit, um burch ben leichtfinnigften 3weifel einigermaaßen bie Furcht zu beschwichtigen, welche feine thorige Soffnung begleitet. Ehrenwerth erscheint uns immer noch, gehalten gegen eine folche Diebrigkeit weniger ber Miffenschaft als ber Gefinnung, bie Bergweiflung ber Steptifer. auch biefe bat eine gar fchwantenbe Stellung. Der Wernunft weiß fie nicht gu vertrauen; ber Ginnlichkeit will fich ihr bunkler philosophischer Trieb nicht ergeben; eine Abfunft zwischen beiben weiß fie nicht gu treffen; fo theilt fie fich benn gulest amifchen Sinnlichkeit und Bernunft. Dem philosophischen Ariebe folgend verlangt ber Steptifer gangliche Unerschütterlichfeit feines Gemuths; um fie erlangen ju tommen, will er ganglich entfagen; als Menfch glaubt er nicht anders leben gu tonnen, als nur bem finnlichen Triebe folgend, und ber Bernunft gefattet er nur in fo fern einigen Ginfluß auf feine Band: lungsweise, als fie bie leibenben Geelenftimmungen gu maßigen fabig fein follte.

Aber ber Mensch tann nicht in einer ganglichen Ber-

zweiflung leben; bie Griechen, welche bie Schulen bes Ariftoteles und bes Platon burchgemacht hatten, tomien nicht einer fo feichten Boffnung fich überlaffen, wie Epifuros fie verfunbete. Die Stoiter, wenn fie auch webn wie Ariftoteles rein ber Energie ihres Lebens vertraden, noch wie Platon in fubner Buverficht ftreben tonnten, wußten boch bie Wirbe ber Vernunft und bes Ibealen in ber Ratur zu behaupten, obgleich fie fur fich wenig hoffnung hegten. Die Wiffenschaft ber Stoiter ift ein Ausbrud bes Bwiefpalts, in welchem ber Menfc lebt, fobalb er bie bochften Anforderungen ber Bernunft anzuertennen fich gebrungen fublt, aber boch bie Schwache feiner und ber ge genwartigen Rraft ber Menfchen, ihnen zu genügen, mit ju ftart empfindet. Wiffenfchaft wollen fie; fie ertemen, bag bie mabre Biffenschaft in ber Erfahrung bes vernimb tigen Gefetes liegt, welches bie gange Belt verwaltet; fie meinen, biefe Biffenfchaft muffe in ber Belt moglich fein; auch ber Menfch muffe fie gewinnen tonnen, ba er In theil hat an ber vernünftigen Rraft, bie ihm aus ben Bangen guftromt und bie herrichenbe Einheit feiner Seit bildet; Augend forbern fie vom Menfchen; er foll in ben Befite jener Biffenfchaft bem vernunftigen Gefete gemiß leben. Aber find fie nicht felbft von jener Tugend, von jener Wiffenschaft fern ? Sie finden fich ber Sinnlichteit unterthanig; fle glauben an teine Rraft als an bie fim: Uche; bas Sochfte ift ihnen nur bie vollig freie Entwid lung ber finnlichen Dacht, bes finnlichen Lebens; bie Benunft, welche bie Belt beherrichen, welche ber Beife be figen foll, ift ihnen baber auch nur ber bochfte Grab ber finnlichen Ausbildung. Alles ift materiell, Alles ift tomer

lich, Alles trägt mit ber Wernunft auch bie Rothwendigs keit bes Werbens in fich. Und fo haben bie Stoiker benn zwar eine Einheit an bie Spige ihrer Lehre geffellt, welche Alles umfaßt, welche aber zugleich genothigt ift, fich felbst in bie Bielheit zu entzweien und bem Bechfel bes unvolltommenen Lebens fich binzugeben, um ihr Leben in Fluß gu halten. Bon ber finnlichen Befonberheit ausgebend geis gen fie ben allgemeinen Begriffen fich nicht geneigt; aber boch muffen fie bas Allgemeine über Alles walten laffen, und ba bies eben nur ein finnlich Allgemeines ift, fo verschlingt seine Macht in ber That wieber alle Besonberbeiten, alle Perfanlichfeit, welche nur als eine vorübergebenbe Erfcheinung bes allgemeinen Lebens fich barftellt. Jeber ift von ber allgemeinen Nothwenbigkeit an feine bestimmte Stelle gebannt und nur feiner eigenen Natur folgend ift er frei; biefe Ratur zu begreifen, fich ihr zu unterwerfen, bas ift feine Beisheit und feine Tugenb. Die allgemeine lebendige Kraft ift eigentlich bas allein Babre und bie einzelne lebenbige Rraft hat nur insofern Bahrheit, als fie an jener allgemeinen Kraft für eine Beit lang Untheil erhalten hat. Daber ift auch die einzelne Sandlung an fich etwas Gleichgultiges; nur infofern fich in ihr die allgemeine Rraft ausbruckt, bat fie Bebeutung. zwar von ben Stoitern bas Ibeale nicht aufgegeben; allein - es erscheint ihnen nur als bie allgemeine Grundlage in ben lebendigen Thatigkeiten; biefe felbft und bie einzelnen thas tigen Rrafte find blos nothwendige Erfolge, reine Erzeugniffe bes ibealen Lebens im Rampfe mit feiner eigenen Mothwendigfeit; fie tonnen von ben Stoifern nur mit Geringicagung behandelt werben. Der Fortidritt in ber

swiespalt sich nicht verhehlend, in welchem die nothwens dige Unvollkommenheit der Welt mit dem volkommenen Grunde derselben sieht, sich entschließen, die Nothwendigs keit in das vollkommene Wesen selbst zu legen. Man kann sagen, daß sie dadurch am reinsten die Weltanschauung ausgedrückt haben, von welcher die alten Griechen im Allgemeinen beherrscht wurden, während Platon und Aristotes les am meisten die Schranken dieser Weldunsicht bernerks ten und sie zu durchbrechen suchten, ohne sie doch wahrs hast überwältigen zu können.

Je klarer bas Bewußtsein einer beschränkten Ansicht ift, um fo weniger tann es festgehalten werben. wie aber recht offenbar gewahr werden mochten, wie bes Menfchen Wiffenschaft von ben Bebingungen feines außern Lebens und feiner Gefinnung abhangig ift, wurde bie Lehre ber altern Stoa von einer Dentweise verbunkelt, welche bei Weitem weniger wiffenschaftlichen Gehalt bat, als fie. Der seichte 3weifel, die rednerische Art ber neuern Atabes mie, ihre finnliche Wahrscheinlichkeitslehre gewann Ansehen und Berbreitung; felbft bie in ber Stoa Gebilbeten wenbeten bon ber ftrengern Fassung ihres Suftems fich ab und man ergab fich balb einer lodern eklektischen Dent: art. hiermit war die erfinderische Kraft in ber Philofephie erstorben. Man ergab sich ber Sewohnheit bes & bens und bes Denkens und nach biefer glaubte man bie alten philosophischen Lehren meiftern gu birfen.

Indes die Ergebnisse der Forschungen dieses Zeitraums sind nicht ohne Frucht für die folgenden Zeiten geblieben, vielmehr sind fast alle folgende Jahrhunderte von biesen

Forschungen belehrt worben und haben fich großentheils in bem Befireben gu ihrem Berftanbniffe gu gelangen abgemubt. Ihre Rraft liegt in ber genauen und ftrengen Form ber Biffenschaft, in welcher fie fich bewegen. Es ift ihnen allen gemein, eine Biffenschaft zu fuchen, welche ihren Begenftand wirklich erschopft; felbft die Stoiter werben bas burch zu ber Einficht geführt, bag ein allgemeines vernunftiges Gefet in ben weltlichen Dingen fich ausbrudt. Es ift aber bie Form bes Begriffs, in welcher fie Alle bie Biffenfchaft gu gewinnen fuchen; fie ftellt ihnen bas Befen ber Dinge bar. Diefe gorm führt fie bagu, bas Migemeine und bas Besonbere, Ginheit und Bielheit, beibe in ihrer nothwendigen Werbindung mit einander anzuerkennen, und indem fie die Biffenschaft in der Philosophie gu verwirklichen ftreben, find fie genothigt, neben bem bleibenben und beharrlichen Befen, welches im Begriffe fich barftellt, auch bas Werben im Menfchen, wie in ber Ratur gelten ju laffen. Go bilbet fich ihnen bie organische Ginheit ihrer Lehre in ben brei Theilen ber Philosophie, in ber Logit, ber Phyfit und ber Ethit. Bei biefen allgemeinen, feftites benben Bugen ihrer Lehre zeigen fich nun aber gewiffe bewegliche Clemente berfelben, welche zu einer mannigfaltis gern Betrachtung ber wiffenschaftlichen Gegenftanbe führen. Diefe Schwankungen betreffen bie Berhaltniffe bes Allgemeinen gum Befonbern, ber Ginheit gur Bielbeit, bes beharrlichen Wefens jum veranderlichen Leben. Dierbei ift es nun fehr belehrend ju beobachten, wie in entgegenges sette Richtungen bie schwantenbe Bewegung ihrer Lehren naturgemäß fich ausbilbet. Platon läßt neben ber beharrlichen Ibeenwelt, welche er preift und burch eine reine Thas

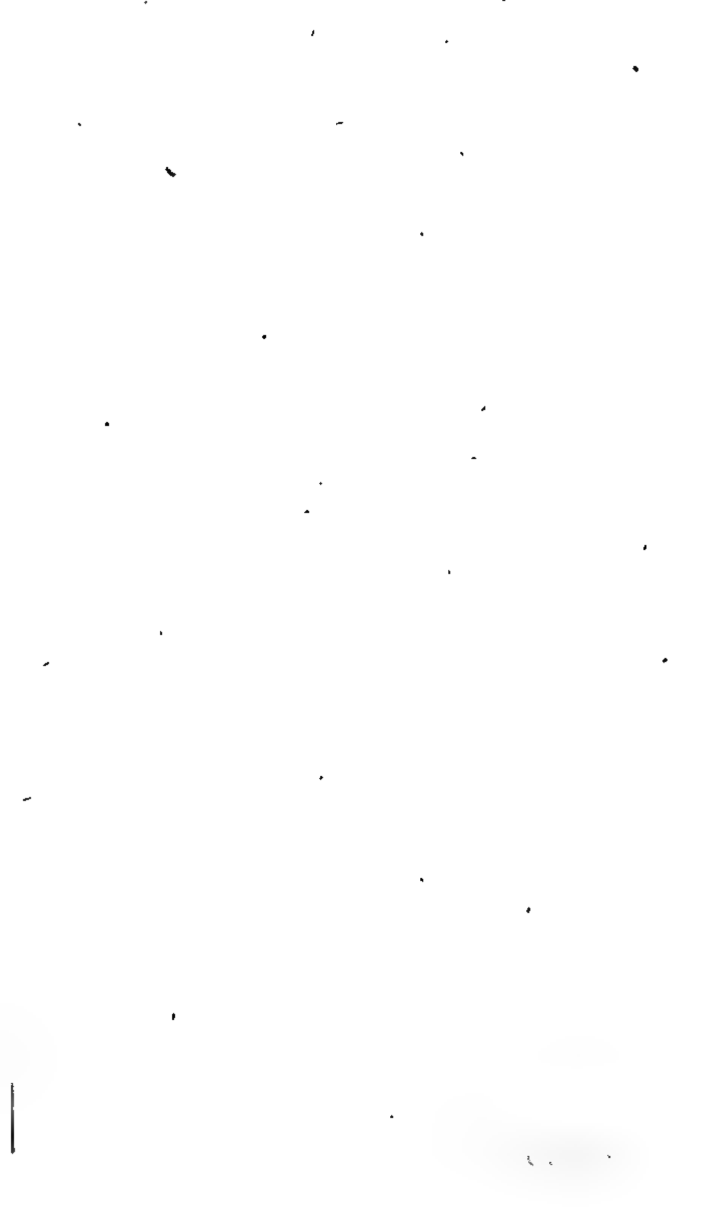
tigfeit ber Bernunft ertennen mochte, Die Belt bes finnlichen Berbens nur gleichfam wie einen naturlich begleiten ben Schatten ber Bahrheit übrig; aber mabrent er bie all gemeine Ibee in ihrer Bielheit und Einheit als bas Babte im Berben begreifen will, balt er boch am ftarffen ben Beth bes einzelnen Befens gegen bie Gewalt bes Migemeinen feft; es ift ihm bas einzelne Wefen nicht blog eine vorübergebenbe Geftaltung, in welcher bas Allgemeine fich and brudt; es ift ihm eine eigene Bernunft mit einer ihr eigenen Thatigfeit, ein 3wed an fich und von ewiger Bebeutung. Ariftoteles bagegen, wenn er auf bie weltlichen Dinge fein Augenmert richtet, fireitet als gegen einen gefährlichen Juthum gegen bie Behre, bag es ein allgemeines Befen ber Ibeen gebeg Alles außer Gott ift nur in ber Materie, um ein befonderes und einzelnes Wefen; Alles will er baber auch nur aus feiner Erfcheinung, vermittelft ber Erfahrung ertennen. Dabin wirb er geführt, inbem er bas fchattenhafte Sein bes finnlichen Berbens und ber Erfahrung, wie es bem · Platon erfcbienen war, überwinden oder ju einer wahren Geftalt bringen wollte. Go fuchte er ju begreifen, wie in ber Bewegung bie Energie fich ausbildet, wie die Form und ber vernunftige Gehalt bes 3med's in ber Materie fich verwirflicht. Allein weil bies immer nur unvollfommen und im Gegensab gegen bie Beraubung gefchehen fann, fiel ibm bie ewige Bebeutung bes einzelnen Wefens babin; es ift nur ein Trager ber allgemeinen Form für einige Beit; es ift zwar bas alleinige Wefen in ber Welt, aber es ift boch nicht 3weck an fich, fonbern es bient nur feiner allgemeinen Form und Art; biefe foll es immer von Reuem erzeugen. Selbft in ber menichlichen Seele bilbet fich nur eine beschränkte und ver-

übergehenbe Erscheinung bes Bahren; bie Bernunft wohnt ihr nicht eigenthumlich bei; bie Geele bes Menschen ift nur ein Wohnplat, in welchen bie Bernunft fur eine turge Beit einkehrt. So erfcheint bas einzelne Ding, weil es eben nur aus Materie gebilbet ift, als ein leibenbes unb gerbrechliches Gefag bes Schonen und bes Guten, welche boch immer nur auf unvollkommene Weise in ihm fich barftellen, und ber Gegenfat zwifden ber formenben Rraft Gottes und ber Materie ift beim Ariftoteles am ftartften ausgebilbet. Diefen Gegenfat wieberum fuchten bie Stoiter ju übermaltigen, indem fie getrieben wurden von ber Einficht ber Nothwendigkeit, einen einigen Gegenstanb ber Biffenschaft und einen einigen Grund aller Dinge anzuertennen. Sie verschmolzen nun die allgemeine Form mit ber besonbern Materie, ben Grund ber Ginheit mit bem Grunde ber Nielheit, bas ewig Gute mit ber Nothwendigfeit bes Berbens in ben Gebanken ber lebenbigen Rraft Gottes. Aber je gewaltfamer biefe Berfchmelzung war, um fo ftarter mußten auch bie entgegengefetten Beftands theile bicht neben einander geftellt fich befeinben. Mit Ge= walt zwang man bie finnliche Empfindung mit ber Bernunft und ber Biffenichaft Gine ju fein, und bie finnliche Begierbe, nur als eine Abbeugung und Entartung bes bernunftigen Willens fich barguftellen. Aber Wielheit und Berben konnte man so nicht zwingen; ba fie mit ber Ginbeit und bem ewigen Wefen nicht vollständig fich bequemen wollten, fo erklarte man fie nur fur bie befonbern Erzeugniffe gewiffer periodischer Buftanbe bes einen allgemeinen lebenbigen Befens, welches troy biefes Wechfels ber Buflande beflanbig eins und baffelbe bleibt. Diernach find

benn wohl noch bas Besondere, Die Bielheit und bas Berben neben bem Allgemeinen, ber Ginheit und bem bleibenben Befen; aber jene find nur noch Erfcbeinungen, nur noch Meußerungen an biefem; biefes aber ift bie Bahrbeit, bas mas in ber Wiffenschaft fich barftellt, aber als ein foldes, welches boch nur in bem Leben und im Berben feine lebenbige Rraft bewähren tann. Eine fortichreitenbe Richtung ift in biefen Schwankungen nicht zu verkennen; fie ftrebt aber in einem jeben biefer Philosophen nach ents gegengeseiten Seiten. Benn Platon ben reinen Berftanb als bie Quelle aller Biffenschaft pries, wenn ihm besmegen bas Befen ein Allgemeines und bas Berben nur ein Berhaltnigmaßiges war, in welchem an fich nichts Babres gefucht werben burfte, fo batte man glauben follen, et werbe auch barauf ausgehen, bas einzelne Wefen gang ausauloschen und bie Bielbeit ber Ibeen gu leugnen; aber bie Rraft ber Babrheit zwingt ibn gegen bie Reigung jener Richtung, bas ewige Wefen ber einzelnen Dinge anzuertennen und in ber Bielheit ber Ideen nach ber Bahrheit au forschen. Bon ber entgegengesetten Geite ging Arifteteles aus; bie Thatigkeit bes Berftanbes fnupfte er an bie Empfindung, im finnlichen Werben fuchte er bie wahre Energie und ein jebes Wefen ift ihm ein Cingelnes. nun eine gang gleichmäßige Bewegung in biefer Richtung bei tom voraussest, ber wurde erwarten muffen, er habe bas Allgemeine und bie Einheit mehr als Platon gurid: gefcoben. Aber bas Gegentheil findet fich; bie Bielbeit ber Arten fest er zwar noch als etwas in ber finnlichen Welt Borhandenes und Unaustilgbares, aber fie ift nur in ber Materie, in ber Bebingung bes unvollfemmenen Seins

gegrundet, und nur bie allgemeine Ginheit ber einzelnen Wefen ift ihm bas ewig Wahre. Das Aeußerfte in biefen Richtungen verfolgen bie Stoiter. Alle Wiffenschaft beruht ihnen in ber Empfindung und in beren Steigerung bis zum Grabe ber Bernunft, jebes Befen ift ihnen ein Einzelnes, bas Werben ift ihnen bas mahre Leben ber lebendigen Kraft; in diefer Richtung mare bas Enbe gemefen, bie allgemeine Ginheit ganglich nur als Schein gu fcilbern; aber auch fie gehorchen ber Gewalt, welche bie wissenschaftliche Form über fie ausübt; fie werben fogar foweit getrieben, bie allgemeine bleibenbe Einheit faft bis gur Bernichtung ber Bielbeit, bes Befonbern und bes Berbens zu verfolgen, wenigstens erscheinen ihnen biefe als ganglich jenen untergeordnet. Man fann nicht vertennen, baß alle biefe Philosophen von ber miffenschaftlichen Form, nach welcher fie in ihren Untersuchungen ftrebten, fich ge zwungen faben, bie Begenfage, um welche ihre Forfchungen fich brehten, anzuertennen, bag fie aber auch ein feftes Berhaltniß berfelben zu einanber nicht zu gewinnen wußten. Und bies war naturlich, ba fie nach alterthumlichem Stands puntte bie Ginficht nicht faffen konnten, bag biefe Belt gu einer mahren Bolltommenheit in ihrem volltommenen Grunbe beflimmt fei.

Drud von F. A. Brodhaus in Beipzig.











-